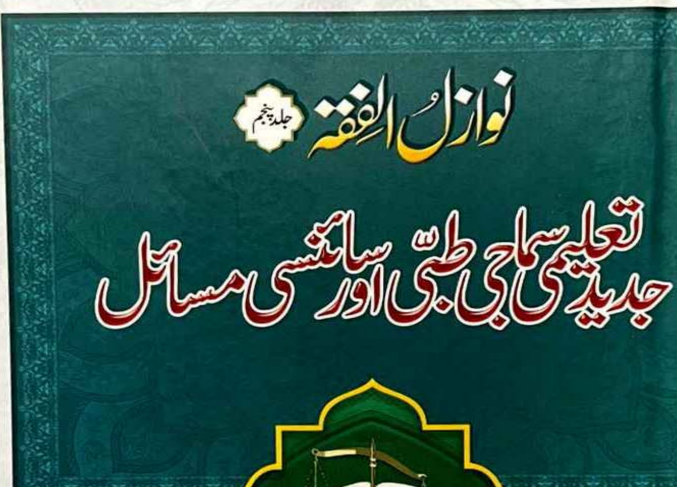


#### في مسائل كامستنداور مدلل مجموعه





اخترامام عادل قساسمى دائرة المعارف الربانية

جامعه رباني منور واشر بفيسم بتي بوربهار

(نئے فقہی مسائل کامستنداور مدلل مجموعہ)

نوازل الفقه (جلد پنجم)

جديد

نغلیمی، ساجی، طبی، اور سائنسی مسائل اخترامام عادل قاسمی

دائرة المعارف الربانية

جامعه ربانی منورواشریف، سمستی بوربهار

#### دِلْلِيْلُ الْجِرِ الْجَرِيْلُ الْجِرِ الْجَرِيْلُ الْجِرِ الْجِرِيْلُ الْجِرِيْلُ الْجِرِيْلِ الْجَرِيْلُ الْ

جمله حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں نوازل الفقہ جلد پنجم جدید تعلیمی، سائل مسائل جدید تعلیمی، سائل مسائل جدید تعلیمی، سائنسی مسائل (تعلیم، ساج، طب، سائنس اور جدید ذرائع ابلاغ سے متعلق نئے مسائل) مصنف: - مولانامفتی اختر امام عادل قاسمی صفحات: - سالا مسائل عادل قاسمی سن اشاعت: - مولانامفتی اختر امام عادل قاسمی ناشر: - دائرة المعارف الربانیة جامعہ ربانی منورواشریف سمستی پور بہار ناشر: - دائرة المعارف الربانیة جامعہ ربانی منورواشریف سمستی پور بہار اس جلد کی قیمت: - 650-00

#### ملنے کے پیتے

3000-00

مكمل سبط كي قبمت:-

ر کزی مکتبه جامعه ربانی منوروانثریف، پوسٹ سوہما، ضلع سمستی پور بہار 848207 9473 136822 موبائل نمبر:9473 136822 موبائل نمبر:9473 136822 کے مکتبہ الامام، سی 212، امام عادل منزل، گراؤنڈ فلور، شاہین باغ، ابوالفضل پارٹ کے مکتبہ الامام، سی 9934082422، امام عادل منزل، گراؤنڈ فلور، شاہین باغ، ابوالفضل پارٹ

#### فهرست مندر جات نوازل الفقه جلد پنجم جدید تعلیمی، ساجی، طبی اور سائنسی مسائل څنگیم

#### ا تا۵۸ تین کی اعلی دینی و عصری تعلیم (اسلامی نقطه ُ نظر): ص ا تا۵۸ 🖈 خوا تین کی

| صفحات | عناوين                                     | سلسله نمبر |
|-------|--------------------------------------------|------------|
| 1     | اسلام سے قبل علم کامعیار                   | 1          |
| ۲     | عورت اسلام سے قبل                          | ۲          |
| ٣     | علم كا آغاز                                | ٣          |
| ٣     | علم پر زور                                 | ۴          |
| ۴     | خوا تین کی تعلیم سے متعلق ابواب اور کتابیں | ۵          |
| 7     | علم انسانی عظمت کی ضانت ہے                 | 7          |
| ۷     | مسلمانوں کے یہاں علم وعلاء کی قدر افزائی   | 4          |
| 9     | علم کے باب میں غیر مسلم اقوام کی تنگ نظری  | ٨          |
| 11    | آیات قرآنی                                 | 9          |
| Im    | احادیث و آثار                              | 1+         |
| 19    | خاص تعلیم نسواں سے متعلق روایات            | 11         |
| ۲۳    | تعليم وتربيت كاعمومي ماحول                 | 11         |
| 44    | چند ممتاز اعلیٰ تعلیم یافته خوا تین        | ١٣         |
| 44    | علوم قرانی<br>علم حدیث                     | 16         |
| 72    | علم حديث                                   | 10         |

|            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | , ,        |
|------------|---------------------------------------|------------|
| صفحات      | عناوين                                | سلسله نمبر |
| 19         | خوا تین کی صنفی حیثیت کالحاظ          | 7          |
| ۳+         | خوا تین کی علمی تصنیفات               | 7          |
| ۳+         | فقه و فقاوی                           | 1/         |
| ٣٢         | عصري علوم وفنون ميں خوا تين كاحصه     | 19         |
| ٣٢         | شعر وادب                              | ۲+         |
| <b>۴</b> + | خطاطی وخو شنویسی                      | ۲۱         |
| سوم        | علم طب(میڈیکل سائنس)                  | 77         |
| 44         | تقرير وخطابت                          | ۲۳         |
| ۲٦         | د يگر علوم وفنون                      | 44         |
| ۵٠         | خوا تین کواعلی علمی خطابات            | ۲۵         |
| ۵۱         | حکم شرعی                              | 77         |
| ۵۲         | علم کی قشمیں                          | ۲۷         |
| ۵۳         | تعلیم نسواں کے بنیادی حدود            | ۲۸         |
|            |                                       |            |

#### ساجی مسائل ساجی مسائل شتر که خاند انی نظام (شرعی نقطه ُ نظر ): ص۵۹ تا۲۰۱

| ۵۹ | انسانی فطرت                                  | <b>r</b> 9 |
|----|----------------------------------------------|------------|
| 4+ | طبقاتی فرق کا مقصد                           | ۳٠         |
| ٦١ | احکام وہدایات میں ہر طبقہ کی رعایت-چند نمونے | ۳۱         |

| صفحات | عناوين                                                          | سلسله نمبر |
|-------|-----------------------------------------------------------------|------------|
| ۷۱    | اجتماعی زندگی کے چندر ہنمااصول                                  | ٣٢         |
| ۷۴    | خاندان کی اہمیت                                                 | mm         |
| ۷۵    | قربت میں اعتدال کی ضرورت                                        | ٣٦         |
| ۷۵    | مشتر کہ خاند انی نظام بہتر نہیں ہے                              | <b>r</b> a |
| 24    | اسباب ووجو ہات                                                  | ٣٦         |
| ۷۸    | حضور صَالِيَّانِيُّ كَا كُفر بِلِو نظام                         | ٣2         |
| ∠9    | ازواج مطهر التَّ کی خوش رنجیاں                                  | ٣٨         |
| ٨١    | نکاح کے بعد حضرت علی گی رہائش                                   | <b>m</b> 9 |
| ۸۲    | فقهاء كالتجويز كرده نظام سكونت                                  | ۴٠         |
| ۸۴    | عہد اسلامی کے بعض علا قوں کی رہائش                              | ۲۱         |
| ۸۵    | مشتر کہ نظام کے مقاصد                                           | 4          |
| ٨٧،٨٧ | جدا گانہ نظام کے ذریعہ مقاصد کاحصول-مشتر کہ نظام کی بڑی خرابیاں | ٣٣         |
| 9+    | مشتر کہ نظام میں گھر کے اخراجات کی تقسیم                        | ٨٨         |
| 95    | گھر میں جمع شدہ آ مدنی ہے کسی چیز کی خرید                       | ra         |
| 96    | زیادہ کمانے والے بھائی کی زائد آمدنی میں دوسرے بھائیوں کا حصہ   | ۲۶         |
| 90    | کمانے والے افراد کی کمائی میں گھر کا کام دیکھنے والوں کا حصہ    | 82         |
| 97    | والدين کی خدمت و کفالت کی ذمه داری                              | ۴۸         |
| 9∠    | والدین کے لئے اولاد کی ذمہ داریاں                               | 4          |
| 1+1   | قریبی رشته داروں سے پر دہ کامسکلہ                               | ۵+         |
| 1+1~  | تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا                                | ۵۱         |

# نوازل الفقه (جلد پنجم) ث کاحولیاتی آلودگی – احکام و مسائل: ص ک • اتا ۱۸۲

| صفحات | عناوين                                                | سلسله نمبر |
|-------|-------------------------------------------------------|------------|
| 1+4   | موجو دہ زمانہ میں آلو دگی – محققین کی نگاہ میں        | ar         |
| 116   | انسان کی منصبی ذمه داری                               | ar         |
| 116   | ماحولیاتی تحفظ کے لئے شجر کاری کی اہمیت               | ar         |
| 14+   | بے ضرورت پیڑیو دے کاٹنا                               | ۵۵         |
| 17+   | ز مین میں فساد بریا کرنا                              | ۲۵         |
| 171   | فطری نعمتوں کو مسخ کر نا<br>فطر ی نعمتوں کو مسخ کر نا | ۵۷         |
| 177   | مہلکات سے بچنے کا حکم                                 | ۵۸         |
| 177   | اجتماعی مفادات کاتحفظ                                 | ۵۹         |
| 150   | اسلام میں طہارت و نظافت کی اہمیت                      | ٧٠         |
| 174   | حدود سے تجاوز                                         | 41         |
| 174   | آلو دہ شخص یامقام سے اجتناب کا حکم                    | 45         |
| ITA   | منكرات پرخاموش رہنا                                   | 44         |
| ITA   | ضرررساں چیزوں سے گریز کا حکم                          | 44         |
| 119   | بدبويجيلانا                                           | 40         |
| 1100+ | اصول نفع وضرر                                         | YY         |
| ١٣٦٢  | اجتماعی مواقع پر عجلت کے مظاہر ہ سے اجتناب            | 72         |
| ١٣٣   | نفع وضر ر کا توازن –فقہاء حنفیہ کے نزیک               | ٨٢         |
| IFA   | ضرر فاحش کامعیار                                      | 79         |

| صفحات | عناوين                                             | سلسله نمبر |
|-------|----------------------------------------------------|------------|
| 166   | مشتر کہ مفادات کے خلاف کو ئی ضرر قابل بر داشت نہیں | ۷٠         |
| الدلد | شافعیہ کے یہاں ضرر کا تصور                         | ۷۱         |
| 167   | مالکیہ کے یہاں تصور ضرر                            | <b>4</b> ٢ |
| 127   | حنابله كانقطة نظر                                  | ۷۳         |
| 100   | آلودگی کی مختلف شکلیں                              | ۷۴         |
| 100   | د هواں جیموڑنے والی اشیاء                          | ۷۵         |
| 101   | گاڑیوں کا استعمال                                  | ۷٦         |
| 17+   | حکومتی قوانین کی رعایت                             | <b>44</b>  |
| 171   | روشنی کے لئے جنریٹر کااستعمال                      | <b>Δ</b> Λ |
| 171   | سولر لائث كااستعمال                                | ۷9         |
| 177   | کارخانوں کی کثرت                                   | ۸٠         |
| 177   | عوامی مقامات پر فضلات اور کچرے ڈالنا               | ۸۱         |
| ۱۲۵   | بلاسٹک کی تھیلیاں                                  | ٨٢         |
| ۲۲۱   | سگریٹ وغیر ہ کااستعال                              | ٨٣         |
| ۲۲۱   | عوامی مقامات پر استنجا کر نا                       | ۸۴         |
| 172   | عوامی مقامات پر تھو کنا                            | ۸۵         |
| AFI   | شعاعوں کو جنم دینے والی مشینیں                     | ΛΥ         |
| AFI   | جنگلات اور در ختوں کا تحفظ                         | ۸۷         |
| 121   | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا                     | ۸۸         |

| صفحات | عناوين                                   | سلسله نمبر |
|-------|------------------------------------------|------------|
| 120   | ☆صوتی آلودگی کے مسائل                    | ۸۹         |
| 149   | پرشور کار خانے                           | 91         |
| 149   | گاڑیوں کے تیز ہارن<br>گاڑیوں کے تیز ہارن | 95         |
| 1/4   | جلسے اور مشاعر بے                        | 91"        |
| IAI   | تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا         | 917        |

#### الاحرول کے حقوق اوراحکام: ص۱۸۲ تا ۲۳۷

|      | '                                                           |        |
|------|-------------------------------------------------------------|--------|
| 11   | حیوانات بھی انسانی مفادات کے لئے ہیں                        | 90     |
| 11   | جانوروں کے حقوق اورانتفاع کے حدود                           | 79     |
| ١٨٣  | جانور کے ساتھ حسن سلوک کی تا کید                            | 9∠     |
| ١٨۵  | جانوروں کو ستانا گناہ ہے                                    | 9/     |
| 114  | بعض نفع بخش جانوروں کی نسل کشی سے رو کا گیا                 | 99     |
| 1/9  | ذ بح میں بھی حقوق کی رعایت                                  | 1 • •  |
| 191  | بے مقصد جانور کو قتل کرنااس کی حق تلفی ہے                   | 1+1    |
| 191" | کسی ذی روح کو نشانہ بنانااوراس کے ہاتھ پاؤں کا ٹنادرست نہیں | 1+1    |
| 196  | جانوروں کو باہم لڑ اناممنوع ہے                              | 1+1~   |
| 190  | جانوروں کو ذہنی اذیت پہونجیانا بھی گناہ ہے                  | 1 + 1~ |
| 197  | جانوروں کو زندہ جلانا ممنوع ہے                              | 1+0    |
| 19∠  | موذی جانوروں میں آسان طریقۂ قتل اختیار کیاجائے              | 1+7    |
| 19∠  | گھر میں بر آ مد ہونے والے سانپ کو فوراًنہ ماراجائے          | 1+4    |

| صفحات       | عناوين                                                          | سلسله نمبر |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|------------|
| 19/         | چاره خور جانوروں کو کحمی غذائیں دینا                            | 1+1        |
| 191         | کھمی غذائیں اگر جانور کے لئے نقصان دہ ہوں                       | 1+9        |
| r**         | لحمی غذاؤں میں اگر حرام اجزاء کی شمولیت ہو                      | 11+        |
| r+r         | دودھ یا گوشت میں اضافے کے لئے جانوروں کو انجکشن دینا            | 111        |
| r+m         | حلال اور حرام جانوروں کا جنسی اختلاط                            | 111        |
| r + r       | جائز مقاصد کے لئے دومختلف الجنس جانوروں کااختلاط جائز ہے        | 1111       |
| r+A         | جانوروں کا اختلاط کبھی موجب عیب بھی ہو تاہے                     | ۱۱۳        |
| r+9         | جانوروں میں بچے ماں کے تابع ہوتے ہیں                            | 110        |
| <b>*1</b> + | شوقیه جانور کو پنجره میں رکھنا                                  | 117        |
| 711         | موذی جانوروں کو شوقیہ قیدر کھنا                                 | 114        |
| ۲۱۴         | جانوروں پر میڈیکل تجربات                                        | IIA        |
| 710         | خصی کرنے کے مسکلہ سے استیناس                                    | 119        |
| 717         | طبی اغراض کے لئے جانور کو بے ہوش کر کے اس کا عضو نکالنا         | 14+        |
| <b>۲1</b> ∠ | قانونی طور پر ممنوع جانور کا شکار کرنا                          | 171        |
| 719         | اسلامی حکومتوں میں گھوڑے کو یکگونہ خصوصی جانور کا درجہ حاصل تھا | ITT        |
| 77+         | مخصوص حالات میں بعض جانوروں کے قتل پریابندی عائد کی جاسکتی ہے   | 122        |
| 771         | کسی خاص جانور کی مکمل نسل کشی کامنصوبه درست نہیں                | ١٢٣        |
| 771         | کسی فرقہ کے بیہاں مقدس مانے جانے والے جانور کو ذبح کرنا         | ١٢۵        |
| 770         | ذبيجة كاؤكامسكه                                                 | ١٢٦        |

| صفحات | عناوين                                            | سلسله نمبر |
|-------|---------------------------------------------------|------------|
| 772   | بعض جنگلی جانوروں کے شکار پر پابندی               | 174        |
| 772   | وبائی امر اض سے بیچنے کے لئے جانوروں کو قتل کرنا  | 117        |
| ۲۲۸   | جانوروں کو زندہ جلانا درست نہیں                   | 119        |
| rr+   | جانوروں کو کن انسانی مصالح کے لئے مارا جاسکتا ہے؟ | 114        |
| rm1   | جانوروں کو کن حالات میں مارا جاسکتا ہے؟           | اسا        |
| ۲۳۲   | قتل حیوانات کااجتماعی پہلو                        | 127        |
| 784   | ا نفرادی پہلو                                     | 144        |
| ۲۳۴   | موذی جانوروں کا قتل                               | ١٣٦        |
| ۲۳۴   | نقصان پہونجانے والے جانوروں کا قتل                | ıra        |
| ٢٣٦   | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا                    | 124        |

#### ۲۲۲۳۳۳۳ کی حقیقت اور متعلقه مسائل: ص۲۳۲۳۳۳ کا ۲۲۲۳

| ۲۳۸         | غیر اسلامی اختلاط و تشهہ سے بیچنے کی ہدایات | 12    |
|-------------|---------------------------------------------|-------|
| ۲۳۲         | تشبه کی حقیقت اوراقسام                      | IMA   |
| 444         | تشبررام                                     | 1179  |
| rra         | تشبمباح                                     | 16.4  |
| <b>۲</b> ۳2 | تشبه مکروه                                  | ادا   |
| <b>۲</b> ۳2 | مدیث" من تشبه بقوم فهو منهم"کی سندی حیثیت   | 177   |
| 779         | کسی قوم کا کوئی مخصوص عمل جب عام ہو جائے    | ١٣٣   |
| ۲۵٠         | مذهبی امور میں تشبہ                         | الدلد |

| صفحات       | عناوين                                               | سلسله نمبر |
|-------------|------------------------------------------------------|------------|
| ram         | شعائر کفر میں تشبہ                                   | ۱۲۵        |
| rar         | تهذیبی و قومی امور میں تشبہ                          | Iry        |
| 707         | ساڑی، د هوتی، ٹائی، سیند ور وغیر ہ کا حکم            | ١٣٧        |
| 707         | ہاتھ میں ڈوری باند ھنا                               | ۱۳۸        |
| 102         | نئے مکانات اور گاڑیوں پر لیموں اور مرچ کا ہار لٹکانا | 16.0       |
| 102         | نیاسال یا پیدائش اور شادی کی سالگره منانا            | 10+        |
| ۲۵۸         | ا پریل فول منانا                                     | 121        |
| 109         | دوسری جنس سے تشبہ                                    | 101        |
| 109         | خوا تین کااپنے سرکے بال کٹواکر حچبوٹے کرنا           | 101        |
| <b>۲</b> 4+ | مر دکے لئے سونا، چاندی اور لوہے کا کڑا پہننا         | 100        |
| 741         | مر دوں کے لئے عور توں جبیبالباس پہننا                | 100        |
| 777         | مر دوں کے لئے مہندی لگانا                            | rai        |

#### خطب اور جدید میڈیکل سائنس طبی اخلاقیات - مسائل واحکام: ۳۰۸۳ تا ۳۰۸

| 5    | محور اول                                         | 102 |
|------|--------------------------------------------------|-----|
| تع   | تعدی اور ضان سے متعلق مسائل                      | 101 |
| نُفُ | نقصانات کاڈاکٹر ذمہ دار نہیں – ائمہ اربعہ کامسلک | 109 |
| is   | حنفيہ                                            | 17+ |
| ال   | مالكيه                                           | 171 |

| صفحات        | عناوين                                      | سلسله نمبر |
|--------------|---------------------------------------------|------------|
| 777          | شافعيه                                      | 171        |
| 742          | حنابليه                                     | 144        |
| 742          | طبابت کے اصول و نثر ائط                     | ۱۲۴        |
| 742          | طبی املیت ومهارت                            | ۱۲۵        |
| 777          | حسن نیت اور سچی دلچیبی                      | ۲۲۱        |
| 749          | طبی اصولوں کی مکمل رعایت                    | 172        |
| <b>۲</b> ∠+  | مریض یااس کے اعزہ کی طرف سے اجازت           | ٨٢١        |
| 121          | غير قانونی علاج                             | 179        |
| r2m          | طبی بے احتیاطی                              | 14+        |
| 724          | بلااجازت آپریش                              | 121        |
| r_a          | محور دوم – متعدی امر اض کے احکام            | 121        |
| r_9          | ایڈز کامریض کیا کرے؟                        | 124        |
| ۲۸۱          | مریض کی بے احتیاطی کے وقت ڈاکٹر کاروبیہ     | 124        |
| ۲۸۳          | ایڈز کے مریض کے لئے خاندان کاروبیہ          | 120        |
| ۲۸۳          | مرض کی منتقلی کی کوشش                       | 127        |
| ۲۸۳          | ایڈز کی بناپر نشخ نکاح                      | 122        |
| ٢٨٦          | ایڈز کی بناپر اسقاط حمل                     | 141        |
| <b>T A Z</b> | تغلیمی اداروں میں ایڈز کے مریض بچوں کاداخلہ | 129        |
| ۲۸۸          | ایڈزمر ض الموت کے حکم میں نہیں              | 1/4        |

| هرات سرابات | 9                                          | وارن اعظه را جنگر |
|-------------|--------------------------------------------|-------------------|
| صفحات       | عناوين                                     | سلسله نمبر        |
| r9+         | وبائی علاقه میں آمدورفت                    | 1/1               |
| 791         | کسی ضرورت سے وبائی علاقہ میں آمد ورفت      | IAY               |
| 496         | محور سوم – امانت اور غیبت سے متعلق مسائل   | 115               |
| 190         | امانت کے حدود                              | ۱۸۴               |
| <b>79</b> 2 | غیبت کے نقطہ نظر سے                        | ۱۸۵               |
| <b>19</b> 1 | بوقت نكاح تحقيق حال                        | ۲۸۱               |
| <b>199</b>  | طبی معائنہ کے بعد داکٹر کاروبیہ            | 114               |
| <b>199</b>  | دوسري شکل                                  | ۱۸۸               |
| m+1         | مریض چیثم ڈرائیور کے لئے ڈاکٹر کاروبیہ     | 1/9               |
| ٣+١         | منشیات کامریض ڈرائیور                      | 19+               |
| m+r         | ناجائز حمل کی پر دہ داری                   | 191               |
| m+r         | منشات کے مریض کا نفسیاتی علاج              | 195               |
| m+m         | جرائم پیشه افراد کے بارے میں ڈاکٹر کارویہ  | 1911              |
| m+h         | ایک بے گناہ کی رہائی کے لئے ڈاکٹر کا اقدام | 196               |
| ٣+۵         | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا             | 190               |

#### ☆ کروناوبا- نثر عی تصوراور فقهی احکام: ص۹۰۳ تا ۳۷۳

| m+9 | کروناسے قبل تاریخ انسانی کی مہلک ترین وبائی بیاری            | 197 |
|-----|--------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۱+ | محوراول- کرونا جیسی وبائی بیار بوں کے بارے میں شرعی نقطۂ نظر | 194 |
|     | ****                                                         | 19/ |

| صفحات       | عناوين                                                              | سلسله نمبر  |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| 710         | محور دوم – کرونا کے زمانہ میں عبادات میں شخفیف                      | 199         |
| 710         | مساجد کے بجائے گھروں میں نماز                                       | r • •       |
| <b>MI</b>   | مساجد میں تعد د جماعت کامسکلہ                                       | r+1         |
| ٣٢٠         | ا یک مسجبر میں تعد د جمعه کامسّله                                   | r+r         |
| mr •        | مساجد کے علاوہ گھر وں میں جمعہ کی حجھوٹی جماعتیں                    | r+m         |
| ٣٢٢         | جمعہ کے دن گھر وں میں ظہر کی نماز تنہاادا کی جائے گی                | r + 12      |
| mrm         | وباکے زمانہ میں گھروں میں عبیرین کی نماز پڑھنا                      | r+0         |
| ٣٢٣         | ماسك لگاكر نماز پڑھنا                                               | <b>۲+</b> 7 |
| rra         | صف میں نمازیوں کے در میان فاصلہ ر کھنا                              | <b>*</b> *  |
| mr2         | کر وناسے متأثر افراد کا جماعت کے وقت مسجد آنا                       | r + A       |
| <b>779</b>  | کر و ناسے متأثر افر اد کے لئے روزہ کا حکم                           | r+9         |
| mm+         | اسپتالوں کے کروناسیشن میں کام کرنے والے ملاز مین کے لئے روزہ کا حکم | <b>11</b> + |
| mmi         | کرونا کی وجہ سے حج وعمرہ پر پابندی عائد کرنا                        | <b>1</b> 11 |
| mmr         | اگر کوئی جج کااحرام باندھنے کے بعد کرونامیں مبتلاہو جائے            | 717         |
| mmh         | محور سوم – کروناکے زمانہ میں مساجد سے متعلق احکام                   | 1111        |
| mmh         | کر و نائے زمانہ میں مساجد کو بند کر نا                              | ۲۱۳         |
| <b>mm</b> 2 | مسجد میں جماعت مو قوف ہونے کی صورت میں اذان دینا                    | 710         |
| mma         | جماعت نماز میں مطلوب افر اد اور حکومتی ہدایات                       | ۲۱۲         |
|             | 22                                                                  |             |

| هرات سدر بات |                                                                        | وارن اعظهر جملا |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| صفحات        | عناوين                                                                 | سلسله نمبر      |
| ١٦٣          | مساجد کے کسی حصہ یااس سے ملحق جگہ پر کووڈ سینٹر بنانا                  | <b>11</b>       |
| ۳۳۸          | محور چہارم - کرونا سے متأثر مریض کی تیار داری                          | ۲۱۸             |
| rar          | محور پنجم – کروناسے فوت ہونے والوں کی تجہیز و تکفین اور جنازہ کے مسائل | <b>119</b>      |
| rar          | كروناسيه مرنے والے شخص كوغسل دينے كامسكله                              | <b>۲۲</b> +     |
| rar          | كروناسيه مرنے والے شخص كى تتكفین كامسکله                               | 771             |
| ray          | كروناسے مرنے والے شخص پر نماز جنازہ                                    | 777             |
| <b>70</b> 2  | کر و ناسے مرنے والا مسلمان شہید کے حکم میں                             | ۲۲۳             |
| <b>209</b>   | محور ششم - کروناو کیسین سے متعلق مسائل                                 | ۲۲۴             |
| <b>29</b>    | الكوحل آميز سينيثا ئزر كااستعال                                        | rra             |
| ۳۲۱          | كروناو يكسين لكوانے كاحكم                                              | 777             |
| mym          | محور ہفتم - کر وناوائر س کے بھیلاؤ کوروکنے کے لئے اسلامی ہدایات        | <b>۲</b> ۲∠     |
| mym          | وباکے د فعیہ کے لئے اذان دینا                                          | ۲۲۸             |
| ۳۲۸          | د فع وباکے لئے اجتماعی نمازود عاکا حکم                                 | 779             |
| <b>749</b>   | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا                                         | rm+             |
| m2+          | تجاويز مجلس تحقيقات شرعيه، دارالعلوم ندوة العلماء لكھنۇ                | 411             |

### ليو تھينيزيا(EUTHANASIA) کاشرعی حکم: ص۶۷ تا ۴۹۳

| m2r | زوال پذیرزند گی      | ۲۳۲ |
|-----|----------------------|-----|
| ٣٧٥ | موت کی تمناجائز نہیں | ۲۳۳ |
| ٣24 | خو د کشی جائز نہیں   | ۲۳۴ |

|            | l l                               | _           |
|------------|-----------------------------------|-------------|
| صفحات      | عناوين                            | سلسله نمبر  |
| W22        | انسانی جان کی حرمت                | ۲۳۵         |
| ٣٧٨        | جواز قتل کے اسباب                 | ٢٣٦         |
| ٣٧٨        | يوتهيننيريا                       | <b>۲</b> ۳2 |
| m29        | يو تھينيزيا کي قسميں              | ۲۳۸         |
| ۳۸+        | عملی بو تھینیز یا                 | ٢٣٩         |
| ۳۸+        | تحفظ جان فرض ہے                   | ۲۳+         |
| ۳۸۲        | مر ض الموت كي تكاليف بھي نعمت ہيں | ١٣١         |
| ۳۸۲        | غير عملي يو تھينيزيا              | ۲۳۲         |
| ۳۸۳        | تحفظ جان کی تدبیر کرنا            | ۲۳۳         |
| ۳۸۳        | علاج کی شرعی حیثیت                | ۲۳۳         |
| ۳۸۴        | "نقيح مسكله                       | ۲۳۵         |
| ۳۸۹        | ترقی یافته طب                     | ۲۳۲         |
| ۳۸۹        | مباح كاغلط استعمال جائز نهيس      | ۲۳۷         |
| m9+        | ترک عمل بھی عمل ہے                | ۲۳۸         |
| <b>791</b> | جب علاج کلیتاً مفید نه رہے        | ۲۳۹         |
| <b>791</b> | تجاويز اسلامك فقه اكيثر مى انڈيا  | ra+         |

#### المحموت کی حقیقت - چند مسائل واحکام: ۱۳۹۳ تا ۴۰۸

| mgm        | حقیقت روح | 101        |
|------------|-----------|------------|
| <b>190</b> | حقیقت موت | <b>rar</b> |

| صفحات       | عناورين                          | سلسله نمبر  |
|-------------|----------------------------------|-------------|
| <b>m9</b> ∠ | فلاسفه کی رائے                   | ram         |
| <b>19</b> 1 | مر احل تخلیق وموت                | rar         |
| P*+1        | کسی کومر ده قرار دینا            | raa         |
| P*+1        | نظام جسم میں دل و د ماغ کی اہمیت | 207         |
| L. + L.     | موت کا تعلق دل اور دماغ سے       | <b>r</b> 02 |
| ۲+٦         | چندمسائل                         | ran         |
| r+2         | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا   | 109         |

#### افزائش وزیبائش کے مسائل: ۹۰۰ تا ۱۳۳۲ ایک

| r + 9 | حدود شریعت کو قائم رکھنے کانام اعتدال ہے      | <b>۲</b> 7+ |
|-------|-----------------------------------------------|-------------|
| ١١٣   | اعتدال سے تجاوز کانام تبدیل خلق اللہ ہے       | 177         |
| ۲۱۲   | انسان اپنے جسم کامالک نہیں ہے                 | 777         |
| ۳۱۳   | گنجاین ایک مرض ہے                             | 747         |
| ۲۱۲   | بالوں کی افزائش کے لئے سر جری کا حکم          | ۳۲۳         |
| 19    | افزائش کے لئے انسانی بالوں کااستعال درست نہیں | 740         |
| 41    | بالوں کی عارضی افز اکش کا حکم                 | ٢٢٦         |
| 411   | افزائش کر دہ بالوں پر وضواور مسے کا حکم       | 7           |
| 420   | حرج كامعيار                                   | 277         |
| 420   | بالوں کوتراش خراش کرڈیزائن بنانا              | 779         |
| 447   | بالوں کو مختلف رئگوں میں رئگنے کا حکم         | YZ+         |

| صفحات | عناوين                       | سلسله نمبر  |
|-------|------------------------------|-------------|
| 777   | تجاويز ادارة المباحث الفقهية | <b>7</b> ∠1 |

#### الم مصنوعي طریقهٔ تولیدسے ثبوت نسب کا تھم: ص ۱۳۳۳ تا ۱۳۳۳

| 747 | ٹیوب زادہ کانسب زوجین سے ثابت ہو گا                                            | <b>r</b> ∠ <b>r</b> |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| rmy | زو جبین کانطفہ ٹیوب کے بعد بیوی کے رحم میں منتقل کرنا                          | <b>7</b> 2 <b>m</b> |
| rmy | شوہر کانطفہ اجنبی عورت کے بیضہ سے مخلوط کر کے بیوی کے رحم میں منتقل کرنا       | <b>1</b> 28         |
| ۴۳۸ | ا جنبی شخص کے مادۂ منوبیہ سے بیوی کے رحم کو بارآ ور کرنا                       | r20                 |
| 449 | زو جبین کانطفہ اجنبی عورت کے رحم میں بارآ ور کرنا                              | 724                 |
| 449 | ا جنبی مر دوعورت کے نطفہ کو بارآ وری کے لئے اپنی بیوی کے رحم میں داخل کرنا     | 122                 |
| 449 | ایک بیوی کا بیضہ اپنے نطفہ کے ساتھ بارآ ور کر۔ دوسری بیوی کے رحم میں داخل کرنا | ۲۷۸                 |
| 441 | تجاويز ادارة المباحث الفقهية                                                   | r_9                 |

#### اشینی ذبیحه کاشر عی حکم: ص ۱۹۳۳ تا ۲۹۹

| rra         | ذ ن مشر عی                                | ۲۸+ |
|-------------|-------------------------------------------|-----|
| rra         | ذنگاختیاری                                | ۲۸۱ |
| rra         | شرائط                                     | ۲۸۲ |
| 44          | ذ نج غیر اختیاری                          | ٢٨٣ |
| ~~ <u>~</u> | ذنگاختیاری اور غیر اختیاری کے در میان فرق | ۲۸۳ |
| ۳۳۸         | ذنگاختیاری کے مواقع میں ذبح غیر اختیاری   | ٢٨۵ |
| 44          | محور ثانی                                 | ٢٨٦ |
| 449         | ذان کے لئے ضروری شر ائط                   | ۲۸۷ |

| مر صفحات | عناوين                               | سلسله نمبر   |
|----------|--------------------------------------|--------------|
| ra+      | كتابي كاذبيحه                        | ۲۸۸          |
| rar      | کتابی سے مراد                        | <b>r</b> 109 |
| rar      | آج کے اہل کتاب                       | r9+          |
| 202      | محور ثالث                            | 791          |
| rar      | تشمیه جمهور امت کے نز دیک            | <b>797</b>   |
| ray      | امام شافعی کے اختلاف کی حیثیت        | <b>19</b>    |
| ra2      | تسمیه کی شرائط                       | <b>79</b> 6  |
| ran      | تسمیه عمل ذبح پر یامذ بوح پر         | <b>19</b> 0  |
| + ۲ א    | محور رابع – عهد جدید میں مشینی ذبیجه | 797          |
| PY+      | درجهٔ شر ائط کی مشکلات               | <b>79</b> ∠  |
| ١٢٦      | تسميبه كامسكه                        | <b>19</b> 1  |
| ١٢٦      | (۱)سبب محض                           | <b>199</b>   |
| ١٢٦      | (٢)سبب في معنى العلة                 | ۳.,          |
| 744      | (٣) سبب قائم مقام علت                | <b>1</b> -1  |
| ۲۲۲      | (۴) سبب مجازی                        | ٣+٢          |
| ۵۲۲      | انهار دم کامسکله                     | ٣+٣          |
| ٢٢٦      | آ داب ذنح کی خلاف ورزی               | m+4          |
| ٨٢٦      | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا       | ٣٠۵          |

| صفحات       | عناوين                                       | سلسله نمبر |
|-------------|----------------------------------------------|------------|
| r2+         | انسان عالم اصغر ہے                           | ٣+٦        |
| 421         | موضوع كاتعارف                                | ٣٠٧        |
| 47          | جبین کامفہوم                                 | ٣+٨        |
| r_9         | اسٹیم خلیے                                   | ۳+9        |
| ٣٧٩         | اسٹیم خلیوں کے ذرائع                         | ۳۱+        |
| <b>γ</b> Λ+ | اسٹیم خلیوں کی معالجاتی اہمیت                | ٣11        |
| ۲۸۲         | اسٹیم خلیے پر ریسر چاور بین الا قوامی نظریہ  | ۳۱۲        |
| ۴۸۳         | اسلام نئی تحقیقات کی حوصلہ افزائی کر تاہے    | mlm        |
| ۲۸۲         | خلقت انسانی کے مر احل قر آن کی روشنی میں     | ۳۱۴        |
| r19         | ڈی این ایے ٹسٹ-مسائل واحکام                  | ۳۱۵        |
| r9+         | ڈی این اے ٹسٹ سے ثبوت نسب                    | ۳۱۲        |
| r9+         | اسلام میں نسب کی اہمیت                       | m12        |
| ۳۹۳         | ثبوت نسب کی معتبر بنیاد                      | ۳۱۸        |
| r90         | ثبوت فراش کے ذرائع                           | ٣19        |
| ۵٠٠         | اختلاف کی صورت                               | ٣٢٠        |
| ۵٠٠         | قرعه                                         | ۳۲۱        |
| ۵۰۲         | ثبوت نسب میں ڈی این اے ٹسٹ کی شرعی حیثیت     | ٣٢٢        |
| ۵۰۵         | ثبوت جرم کے لئے ڈی،این،ابے ٹسٹ کی شرعی حیثیت | ٣٢٣        |

| صفحات |                                                  | •           |
|-------|--------------------------------------------------|-------------|
|       | عناوين                                           | سلسله نمبر  |
| ۵٠٩   | قا تل کی شاخت                                    | 470         |
| ۵ • ٩ | زانی کی شاخت                                     | ٣٢٦         |
| ۵۱+   | نکاح سے قبل زوجین کاطبی معائنہ                   | <b>47</b> 2 |
| ۵۱۱   | طبی معائنہ کے مقاصد                              | ٣٢٨         |
| ۵۱۱   | اسلامی نقطهٔ نظر                                 | ٣٢٩         |
| ۵۱۳   | قواعد فقہیہ سے رہنمائی                           | <b>~~</b>   |
| ۵۱۳   | طبی تحقیقات کا حکم                               | ۳۳۱         |
| ۵۱۵   | حالت حمل میں جنیٹک تحقیقات کا حکم                | ٣٣٢         |
| ۵۱۷   | طبی معائنہ کی بنیاد پر سلسلہ 'تولید روکنے کا حکم | mmm         |
| ۵۱۸   | طبی معائنه کی بنیاد پر فشخ نکاح                  | ٣٣٦         |
| ۵۱۸   | جینی اسٹیم سیل کے ذریعہ علاج ومعالجہ کا شرعی حکم | ۳۳۵         |
| ۵۱۹   | علاج کے بارے میں شرعی ہدایات                     | ٣٣٩         |
| 271   | غير فطرى طريقة علاج كى اجازت نهيں                | mm2         |
| ۵۲۳   | علاج کے لئے مریض یااسکے اولیاء کی اجازت ضروری ہے | ٣٣٨         |
| ۵۲۵   | مقاصد، وسائل اور نتائج كااعتبار                  | ٩٣٩         |
| ary   | حیوانات میں افزائش نسل کا نثر عی معیار           | ۴۴+         |
| ۵۳+   | جنیٹک علاج کے کچھ ضابطے                          | ١٣٢         |
| ۵۳۲   | جنیٹک عمل سے وابستہ چند مسائل                    | ٣٣٢         |
| ۵۳۲   | تجاویز اسلامک فقه اکیڈمی انڈیا                   | 444         |

# ن خورائع ابلاغ کاشر عی حکم: ۲۵۳۵ تا ۵۹۲۲ جدید ذرائع ابلاغ کاشر عی حکم: ۳۵۳۵ تا ۵۹۲۲

| صفحات | عناوين                                             | سلسله نمبر  |
|-------|----------------------------------------------------|-------------|
| ۵۳۲   | آلات لهو ولعب كاحكم                                | 444         |
| ۵۳۸   | اعتبار مقاصد کا ہے                                 | rra         |
| ۵۳۹   | نفع ونقصان کاموزنه                                 | ٣٣٦         |
| ۵۳۹   | دینی مصالح کے لئے معصیت کی اجازت نہیں              | <b>4</b> 72 |
| ۵۳٠   | دینی مصلحت کی بنیاد پر کعبه کی تغمیر ترک کر دی گئی | ۳۳۸         |
| ۵۲۱   | ریڈیو کا استعمال شرعی اصول پر ممکن ہے              | ٣٣٩         |
| ۵۳۳   | ریڈیو کامنفی رخ                                    | ۳۵+         |
| ۵۳۳   | ایک روایت سے استدلال                               | rai         |
| ۵۲۵   | كراهت بمقابلهٔ ضرورت                               | rar         |
| ۵۳۲   | ٹی وی کی بنیاد تصویر پر                            | rar         |
| ۵۳۷   | تصویر کی حرمت پر جمہور کا اجماع                    | rar         |
| ۵۳۸   | تصویر کے قائل بعض علاء ہند کار جوع                 | raa         |
| ۵۵۰   | ٹی وی میں تصویری استعمال کا جائزہ                  | <b>727</b>  |
| ۵۵۰   | تصویر سازی                                         | <b>7</b> 02 |
| ۵۵۳   | تصویر ر کھنا                                       | ran         |
| ۵۵۳   | چيوڻي تصويرين                                      | <b>m</b> 09 |
| ۵۵۲   | غير محترم تصويري                                   | <b>٣</b> 4+ |

| صفحات | عناوين                         | سلسله نمبر |
|-------|--------------------------------|------------|
| ۵۵۵   | تصويرين ديكھنا                 | ۳۲۱        |
| ۵۵۸   | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا | ٣٧٢        |
| ۵۲۰   | تجاويز ادارة المباحث الفقهية   | ۳۲۳        |

#### انفار مبیشن ٹیکنالوجی سے متعلق مسائل: ص۲۵۳ تا

| A \\A\ |                                                          | A4/\A @/            |
|--------|----------------------------------------------------------|---------------------|
| ۵۲۳    | محوراول – اسمارٹ فون رکھنے کا حکم                        | ۳۲۴                 |
| ۵۲۳    | موبائل میں قر آن کریم ر کھنااور پڑھنا                    | 240                 |
| ٢٢۵    | جس موبائل میں قر آن کریم محفوظ ہواس کوبے وضو حیونا       | ۲۲۳                 |
| AFG    | موبائل پر دینی یامعلوماتی میسیج بھیجنا                   | <b>74</b> 2         |
| ٩٢۵    | موبائل پر غیر محرم کومیسج بھیجنا                         | ۳۲۸                 |
| ۵۷۰    | موبائل پر تصویری پیغامات بھیجنا                          | <b>249</b>          |
| ۵۷۱    | مساجد اور مد ارس میں سی سی ٹی وی کیمر ہ لگانا            | m2+                 |
| 021    | اسكيننگ مشينوں كااستعال                                  | ٣21                 |
| ۵۷۴    | محوردوم                                                  | <b>7</b> 27         |
| ۵۷۲    | انٹر نبیٹ پر کسی کی محفوظ معلومات سے چھیٹر چھاڑ کرنا     | <b>m</b> 2 <b>m</b> |
| ۵۷۲    | کسی کی خفیہ معلومات دو سروں تک پہونجانا                  | <b>m</b> Z6         |
| ۵۷۲    | انٹر نیٹ کے ذریعہ میاں ہیوی کا ایک دوسرے کی جاسوسی کرنا  | ٣ <u>٧</u> ۵        |
| ۵۷۸    | محکمهٔ پولیس کادوسروں کی خفیہ معلومات تک رسائی حاصل کرنا | ٣24                 |
| ۵۷۹    | ضرررساں خفیہ معلومات سے متعلقہ شخص کو آگاہ کرنا          | <b>m</b> 22         |
| ۵۸۰    | فیس بک اکاؤنٹ سے معلومات جمع کرنا                        | ٣٧٨                 |

| _ •   | l l                                                    | _            |
|-------|--------------------------------------------------------|--------------|
| صفحات | عناوين                                                 | سلسله نمبر   |
| ۵۸۰   | خفیه کیمر ول کااستعال                                  | ۳ <u>۷</u> 9 |
| ۵۸۰   | مسروقه سافٹ ویر کی خرید و فروخت                        | ۳۸+          |
| ۵۸۱   | دوسر وں کے کمپیوٹر ہیک کرنایاان میں وائر س جھوڑنا      | ۳۸۱          |
| ۵۸۲   | محور سوم - سوشل میڈیا پر آنے والی خبر وں کو آگے بھیجنا | ۳۸۲          |
| ۵۸۳   | کسی کے مر اسلہ میں کمی بیشی کرنا                       | ٣٨٣          |
| ۵۸۴   | حکومت کاکسی کی نجی معلومات کوعام کرنا                  | ٣٨٢          |
| ۵۸۴   | انٹر نیٹ پر آنے والے تجارتی اشتہارات کو آگے بھیجنا     | ٣٨٥          |
| ۵۸۵   | معزز شخصیات کے کارٹون بنانا                            | ۳۸۲          |
| ۵۸۵   | موبائل پر ہونے والی گفتگو کور بکارڈ کرنا               | ٣٨٧          |
| ۲۸۵   | تجاویز اسلامک فقه اکیڈ می انڈیا                        | ٣٨٨          |

تعليم

## خوا تین کی اعلی دینی وعصری تعلیم (اسلامی نقطه نظر) ا

اسلام علم ومعرفت کا مذہب ہے ، علم وفن کے فروغ اور فکر وشعور کے ارتقاء میں اسلام اور مسلم اور مسلم نوں کے فروغ اور کا رہنیادی اہمیت رکھتا ہے ، اسلام سے پہلے دنیاعلم وعرفان کی حقیقی عظمت سے نا آشا تھی۔ اسلام سے قبل علم کامعیار

عرب توخیر نوشت وخواند سے بھی محروم شے، گراس دور کی نسبتاً زیادہ مہذب اقوام (یہودی اور عیسائی وغیرہ) میں بھی تعلیم و تعلیم کانام و نشان نہ تھا، عیسائی علماء (پادر بوں) میں جو تعلیم رائج تھی وہ صرف بائبل کے حروف سیکھ لینے تک محدود تھی، ترجمہ و تشر تک کا کوئی تصور موجود نہ تھا، بعض یہودی داستان نویسوں نے جو افسانے اور کہانیاں لکھی تھیں ان کو حقیقی علم کا درجہ دیدیا گیا تھا، پھر رفتہ رفتہ انہی ہے سروپا داستان کا درجہ وحی الہی کے برابر تسلیم کر لیا گیا تھا۔

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منورواشریف، قریب ۴<mark>۰۰</mark>۶ء

موجو دنه تھی<sup>2</sup>

اور اس پر المیہ بیہ کہ بعض اقوام میں جو تھوڑی بہت تعلیم تھی وہ بھی انسانیت کے ہر طبقہ کے لئے عام نہ تھی، اس کے چہار طرف الیبی سنگینیاں حائل تھیں، جن کو عبور کرنا ہر ایک کے لئے آسان نہ تھا، مثلا ہندومذہب کی روسے اشو دروں ' کے لئے 'ویدوں ' کاشلوک سننا بھی ناجائز تھا، اور اس کی سزایہ تھی کہ ان کے کانوں میں گرم پھلا ہو اسیسہ ڈالا جاتا تھا۔ عیسائی مذہب میں علم و تحقیق کی بالکل اجازت نہ تھی کوئی نیا علمی نظریہ بیش کرنا عیسائی علماء کے یہاں نا قابل معافی جرم تھا۔ چنانچہ ان کی کو تاہ نظری کی وجہ سے بہت سے مفکر ہے دین اور بہت سے حکماء جادوگر قرار دیئے گئے 3

#### عورت اسلام سے قبل

بے چاری غریب عورت کا تو پوچھناہی کیا،اس کا وجود ہی باعث شرم تھا بہت سی قوموں میں اسی ذالت سے بچنے کیلئے لڑکیوں کے قتل کر دینے کارواج ہو گیاتھا، جہلاء تو در کنار علماء اور پیشوایان مذہب تک میں مدتوں یہ سوال زیر بحث رہا کہ آیا عورت انسان بھی ہے یا نہیں ؟ ہندو مذہب میں ویدوں کی تعلیم کا دروازہ عورت کیلئے بند تھا، بودھ مت میں عورت سے تعلق رکھنے والے کیلئے نروان کی صورت نہ تھی ، مسجیت و یہودیت کی نگاہ میں عورت ہی تمام برائیوں کی جڑمانی جاتی تھی ، یونان میں شریف گھر انوں کی عور توں کیلئے نہ علم تھانہ تہذیب و ثقافت تھی اور نہ کوئی تمدنی حق ، یہ چیزیں پیشہ ور طوا کف کا شیوہ سمجھی جاتی تھی ، اور ایران ، چین ، مصراور تہذیب انسانی تھا 4

قرآن مجیدنے عورت کے تعلق سے اس جابلی تصور کونہایت بلیخ انداز میں بیان کیا ہے۔ واذا بشر احدهم بالانثلی ظل وجهہ مسودا و هو کظیم یتواری من القوم من سوءما بشر بہ ایمسکہ علی هون ام یدسہ فی

<sup>2 -</sup> رحمة اللعالمين ج٣/ص٨٣ مصنفه قاضي سليمان سلمان منصور بوري

<sup>3 -</sup> سه مایی دعوت حق تعلیم نسوال نمبر ص ۴۰۰/ ج ۱/ش ۴٬۳۰۰/ شائع کر ده جامعه ربانی منوروانثریف بهار

<sup>4 -</sup> بحواله پر ده ص ۱۸۸ / مولانامو دو دی

التراب5

ترجمہ: اور ان میں سے جب کسی کو بیٹی پیدا ہونے کی خبر دی جاتی ہے تو اس کے چہرہ پر سیاہی چھاجاتی ہے اور وہ زہر کاسا گھونٹ پی کررہ جاتا ہے اس خبر سے جو شرم کا داغ اس کولگ گیا ہے اس کے باعث لو گول سے منہ چھیاتا پھر تاہے اور سوچتا ہے کہ آیا ذلت کے ساتھ بیٹی کو لئے رہوں یا مٹی میں دبادوں۔

#### علم كا آغاز

ایسے ہی جاہلانہ اور ظلمت گزیدہ ماحول میں اسلام آیا اور پیغمبر اسلام پر پہلی وحی پڑھنے اور لکھنے سے متعلق نازل ہوئی۔

اقرء باسم ربک الذی خلق،خلق الانسان من علق،اقرء و ربک الاکرم، الذی علم بالقلم،علم الانسان مالم یعلم الاتسان مالم یعلم ترجمہ:اپنرب کے نام سے پڑھ جس نے پیداکیا،انسان کوبستہ خون سے پیداکیا،
پڑھ اور تیر ارب توبڑا کرم والا ہے،اسی نے قلم کے ذریعہ علم کی تعلیم دی،اس نے ان علوم کی تعلیم دی،اس نے ان علوم کی تعلیم دی،اسان کو جنہیں وہ نہیں جانتا تھا۔

#### علم پر زور

<sup>5 -</sup> النخل:۵۹،۵۸

<sup>6 -</sup> علق:۱،۵

یکی حال احادیث کا ہے حدیث کی تقریباتمام کتابوں میں علم سے متعلق پورے ابواب ملیں گے مثلا صحیح بخاری میں و حی اور ایمان کے ابتدائی ابواب کے بعد کتاب العلم ہے، جس میں حافظ ابن حجر آ کے بقول حجیاسی (۸۲) مر فوع حدیثیں مکررات کو حجور ٹر کر اور صحابہ و تابعین کی بائیس (۲۲) روایتیں ہیں، مؤطا امام مالک آور صحاح ستہ کی دیگر کتابوں میں بھی علم سے متعلق ابواب ہیں، منداحمہ کی ترتیب سے متعلق کتاب الفتح الربانی میں علم سے متعلق اکیاسی (۸۱) حدیثیں ملتی ہیں، حافظ نورالدین ہیٹی کی کتاب "مجمع الزوائد" میں علم کی موضوع پر احادیث چوراسی (۸۴) صفحات پر پھیلی ہوئی ہیں، متدرک حاکم میں علم سے متعلق حدیثیں چوالیس (۸۴) صفحات پر بھیلی ہوئی ہیں، متدرک حاکم میں علم سے متعلق حدیثیں چوالیس (۸۴) التر غیب والتر ہیب" میں ایک سوچالیس (۱۳۰)

#### خواتین کی تعلیم سے متعلق ابواب اور کتابیں

خاص عور توں کی تعلیم و تربیت سے متعلق بہت سی احادیث وروایات موجود ہیں، حدیث کی اہم کتابوں میں عور توں کی تعلیم کے لئے مستقل ابواب موجود ہیں، امام بخاریؓ نے باب قائم کیا ہے، باب عظۃ النساء و تعلیم میں و سر اباب ہے، باب مو عظۃ الامام النساء یوم العید 9، ایک دوسر اباب ہے، باب موعظۃ الامام النساء یوم العید 9، ایک باب ہے، باب تعلیم اور باب ہے، باب هل تجعل للنساء یوم علی حدۃ فی العلم 10، ایک باب ہے، باب تعلیم النبی مَنَّ اللَّهُ اللَّهُ مَن الرجال و النساء مماعلم الله 11، امام نسائی نے باب قائم کیا، باب موعظۃ النبی مَنَّ الله الله 10، ایک باب موعظۃ النبی مَنَّ الله الله 10، الله علم کیا، باب موعظۃ النبی مَنَّ الله الله 10، الله 10، الله علم کیا، باب موعظۃ النبی مَنَّ الله 10، الله 10

<sup>7 -</sup> مقدمه كتاب العلم للنسائي ص ١٣ تا ١٥ أذا كثر طه جابر علواني، امريكه

<sup>8 -</sup> بخاری ج ا / ص۱۹۳

<sup>9 -</sup> بخاری ج۲/ص۲۲م

<sup>10 -</sup> بخاری ج ا /ص ۱۹۵

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> - بخاری ج۲/ص۲۹۲

الامام النساء بعد الفراغ من الخطبة وحثّهن على الصدقه 12، هل يجعل العالم للنساء يو ما على حدة في طلب العلم 13\_

علماء طبقات نے اپنی کتابوں میں خاص طور سے عور توں کی دینی تعلیمی خدمات اور جلالت شان کا اعتراف کیا ہے اور علماء کی طرح عالمات کے ذکر جمیل سے کتابوں کو زینت بخشی ہے، چنانچہ تمام کتب طبقات ور جال کے آخر میں "کتاب النساء" کے عنوان سے ان کے مستقل حالات وواقعات موجو دہیں بلکہ خواتین کی دینی خدمات وواقعات پر مستقل کتابیں تصنیف کی گئی ہیں یہاں تک کہ بہت سے اہل علم و کمال خواتین کے لیکچر زاور تقاریر بھی پوری طرح محفوظ کئے گئے ہیں اس سلسلہ میں متقد مین کی چند کتابوں کے نام یہ ہیں:

(۱) عشرة النساء (امام طبر انی ۴) (۲) عشرة النساء (حافظ ابوالقاسم سلیمان بن احمد شامی (۳) بلاغات النساء (ابن طیفور) (۴) آ داب النساء (ابن جوزی) (۵) کتاب النساء (امام مسلمة بن قاسم اندلسی) (۲) اشعار النساء (مرزبانی) (۷) نزمة الحلساء فی اشعار النساء (امام سیوطی) و غیره،

یہ سلسلہ آج بھی جاری ہے، چنانچہ زمانہ قریب کی تصنیفات میں درج ذیل کتابیں خاص طور پر قابل ذکر ہیں:

(۸) الدر المنثور فی طبقات ربات الحذور (سیده زینب بنت علی سعدیه مصر) (۹) اعلام النساء فی عالمی العرب والاسلام (عمر رضا کاله) (۱۰) المر أة المسلمة (وصبی سلیمان غاؤجی البانی) (۱۱) المر أة فی القر آن (۱۲) عباس محمود عقاد) (۱۲) المر أة المسلمة (محمد فرید وجدی) (۱۳) خوا تین اسلام کی دینی و علمی خدمات (قاضی اطهر مبارک بوری (۱۲) تذکره نسوان بهند (فضیح الدین بلخی) (۱۵) مشابیر نسوان (مولوی محمد عباس ایم، ایم) مبارک بوری (۱۲) تذکره النساء نادری (منشی در گاپرساد نادر کھتری) (۱۷) تذکرة الخوا تین (عبد الباری آستی) (۱۸) مشابیر النساء (ذبنی آفندی) (۱۹) بیگات اوده (تصدق حسین) (۲۰) بیگات شابان اوده (خواجه عبد الرؤف عشرت لکھنوی) (۲۱) خوا تین اسلام کی بهادری (مولانا سید سلیمان ندوی (۲۲) خوا تین اسلام اور دین عشرت کھنوی) (۲۱) خوا تین اسلام کی بهادری (مولانا سید سلیمان ندوی (۲۲) خوا تین اسلام اور دین

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> - سنن نسائی ج۳/ص۱۹۲

<sup>13 -</sup> كتاب العلم لنسائى / ص١٦٩

خدمت (مولاناسیدابوالحسن علی ندوی) (۲۳) مسلمان خواتین کی دینی وعلمی خدمات (سید محمه سلیم) (۲۴) با کمال مسلمان خواتین (و ایس الله سهر وردی) (۲۹) با کمال مسلمان خواتین (مولاناعبدالقیوم ندوی) (۲۵) بیبیال (و اکثر شائسته اکرام الله سهر وردی) (۲۷) خواتین کشمیر (منشی محمه الدین فوق کاشمیری) (۲۷) شرف النساء (جناب عنایت عارف) (۲۸) تاریخ اسلام کی چار سو با کمال خواتین (طالب الهاشمی) (۲۹) سه ماهی دعوت حق "تعلیم نسوال نمبر" (شاکع کرده جامعه ربانی منور وانشریف سمستی پور، بهار)

مذکورہ بالا اعداد وشاریہ سمجھنے کے لئے کافی ہیں کہ اسلام نے تعلیم و تعلم کے معاملہ میں کسی تنگ نظری سے کام نہیں لیاہے، اس نے پوری و سعت کے ساتھ انسانیت کے ہر طبقہ کو اس میں شامل کیاہے، علم اور علماء کی ایسی پذیر ائی اور قدر افز ائی انسانی تاریخ میں پہلی بار اسلام کی طرف سے کی گئی۔

#### علم انسانی عظمت کی ضانت ہے

پچھلی قوموں کے مذہبی تصورات اور کتابوں میں انسان جیسی بالادست اور قابل تعظیم مخلوق کو دیوی دیو تاؤں اور فرشتوں کے سامنے سجدہ ریز بتایا گیا تھا، اسلام نے بتایا کہ علم زندگی کی علامت اور عظمت وقوت کی ضانت ہے، علم کی بدولت فرد و قوم کو زندگی کی عظمت نصیب ہوتی ہے، اور علم کے فقد ان سے پوری پوری توم مردہ ہو جاتی ہے، جس کے پاس علم کا سرمایہ موجود ہواسے کوئی طاقت ذلت وپستی میں نہیں و گھکیل سکتی، قرآن پاک کی درج ذیل آیات اسلام کے نظر ریہ علم کو دوٹوک طور پر ظاہر کرتی ہے۔ یر فع الله الذین آمنو ا مذکم و الذین او تو العلم در جات 14 رہیں اور میں میں ترجمہ: الله الذین آمنو ا مذکم و الذین او تو العلم در جات الله الدین آمنو ا مذکم و الذین کرتا ہے، جو صاحب ایمان اور صاحب علم ہیں اسلام نے انسانیت کی عظمت کا راز بتایا کہ انسان کو اللہ نے ایسے علم کی دولت سے نواز اہے جس میں کا نتات کا کوئی طبقہ اس میں شریک نہیں، بابائے انسانیت حضرت آدم علیہ السلام کو علامتی طور پر جو "علم میں کا نتات کا کوئی طبقہ اس میں شریک نہیں، بابائے انسانیت حضرت آدم علیہ السلام کو علامتی طور پر جو "علم اللساء" دیا گیا اس کی عظمت ورفعت کے سامنے فرشتوں اور جنوں کی پیشانیاں بھی جھک گئیں:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> - مجادله ۱۱

ولقد خلقناكم ثم صورناكم ثم قلنا للملئكة اسجدوا لآدم فسجدوا الا ابليس لم يكن من الساجدين 15

ترجمہ: اور ہم نے تمہیں پیدا کیا ، پھر تمہاری صورت بنائی ، پھر فرشتوں سے کہا کہ آدم کوسجدہ کرو، تووہ سجدہ میں گرپڑے ، سوائے ابلیس کے وہ سجدہ کرنے والوں میں نہیں تھا۔

اسلام تعلیم کو کتنی اہمیت دیتا ہے؟ اس کا اندازہ اس سے ہو تا ہے ہے کہ ایک ناپاک کتا بھی تعلیم سے بہرہ ور کر دیا جائے اور شکار کرنے کے اصول اسے سکھا دیئے جائیں تو وہ بھی جار حۂ انسانی کا درجہ حاصل کرلیتا ہے اور اس کا شکار بھی انسانی شکار کی طرح حلال ہو جاتا ہے۔

#### قرآن پاک میں ہے:

یسئلونک ماذااحل لهم قل احل لکم الطیبات و ماعلمتم من الجوارح مکلبین تعلمونهن مماعلمکم الله فکلوا مما امسکن علیکم و اذکروا اسم الله علیہ و اتقو الله ان الله سریع الحساب<sup>16</sup> ترجمہ: لوگ آپ سے حلال چیزوں کے بارے میں سوال کرتے ہیں، آپ کہدیجئے کہ تمہارے لئے پاک چیزیں حلال ہے، اور جن کوں کو تم نے سدھاکر شکار کر نے کہ تمہارے لئے پاک چیزیں حلال ہے، اور جن کوں کو تم نے سدھاکر شکار کر نے کے طور طریق سکھا دیئے ہوں ان کا شکار بھی تم کھا سکتے ہو اگر انہوں نے تمہارے لئے شکار کئے ہوں اور اس پر اللہ کانام لیا کرواور ان سے ڈروبیشک اللہ جلد حساب لینے والا ہے۔

#### مسلمانوں کے بیہاں علم وعلماء کی قدر افزائی

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> -اعراف اا

<sup>16 -</sup> ما ئده م

ملتی، مسلمانوں نے نہ صرف مسلم علماء اور مشائخ کی توقیر و تعظیم کی بلکہ ان اصحاب علم و فن کی قدر افزائی اور پذیر ائی میں بھی کوئی کسر روانہ رکھی جو غیر مسلم تھے مثلا:

کے خلیفہ منصور عباسی کے دربار میں" جیور جیش بن پختیشوع اور جیسی بن شہلا تار" یکے بعد دیگرے طبیب خاص کے منصب پر فائز رہے،جب کہ یہ دونوں عیسائی تھے۔

اسی دور میں نو بخت اور ابو سہل کو بلند مناصب حاصل تھے،اوریہ دونوں یار سی تھے۔

المری کے دربار میں تیو فیل لینائی (صائبی) بڑے افسروں میں تھا۔

کہ ہارون رشید کے دربار میں بختیشوع اور جبریل (عیسائی)اعلی منصب دار تھے۔ یو حنا بن مانسویہ سریانی (عیسائی) محکمہ تعلیم کاڈائر یکٹر تھا۔

ﷺ مامون رشید کے دربار میں بطریق یو حنا(عیسائی)اور سہل بن سابور(عیسائی)اعلی مناصب پر تھے۔

🖈 مغتصم کاطبیب خاص سلمویه بن بنان نصرانی تھا۔

ہمتو کل کے دربار میں حنین بن اسحاق (عیسائی) معزز عہدہ پر فائز تھا، وہ جتنے اوراق دوسری خبانوں سے ترجمہ کرکے پیش کرتا تھا ان کے برابر طلائے ناب وزن کرکے دیا جاتا تھا، ماہانہ مشاہرہ اور سالانہ انعامات اس کے علاوہ ہوتے تھے۔

کراضی باللہ کے دربار میں طیفوری (عیسائی) متی بن یونس نسطوری (گرجا کا بشپ) کافی باعزت ماناجا تا تھا۔

معتضد کے دربار میں ابراہیم وسنان فرزندان ثابت بن مرہ (صائبی)اور ابوالحسن حفید ثابت (صائبی)بہت زیادہ قابل اعتماد سمجھے جاتے تھے۔

🖈 قسط بعلیمی اوریخی ٰبن عدی بن حمید (عیسائی) کو بھی دربار خلافت میں کافی و قار واحتر ام حاصل

<sup>17</sup> رقطاء

یہ تو صرف خلافت عباسیہ سے چند مثالیں ہیں اگر مسلم حکمر انی کی بوری تاریخ سے ایسے نمونے تلاش کئے جائیں تو فہرست بہت لمبی ہو جائے گی۔

غیر مسلم اقوام کی تنگ نظری

اسلام کے علاوہ کسی مذہب کے حکمر انوں نے علم اور علاء کے تعلق سے ایسی بے نظیر فراخد لی کا ثبوت نہیں دیا ہے، اور نہ کسی غیر مسلم حکومت نے کسی مسلم عالم کو اتنااحترام بخشا، بلکہ اس کے برعکس ایسی بہت سی مثالیں موجو دہیں کہ:

کابن رشد مسلم فلاسفر کی کتابوں کے مطالعہ کرنے کے جرم میں ۲۰/مارچ ۳۵۲ماء کو یہو دیوں کو اسپانیا سے خارج کر دیا گیا۔

اور فروری ۱<mark>۵۰۲ء می</mark>ں اشبیلیہ کے مسلمانوں کو علوم کی نشرو اشاعت کے جرم میں ملک بدر کر دیا گیا<sup>18</sup>

اوریہ تعصب صرف مسلمانوں ہی کے حق میں نہیں تھا، بلکہ خود عیسائی علماءاور محققین کے ساتھ بھی ان کی حکومتوں کا یہی تنگ دلانہ روبہ تھا، چند مثالیں پیش خدمت ہیں:

کپروفیسر برونونے مسئلہ ُوحدۃ الوجو د کو بیان کیا، اسے قید کر دیا گیا، پھر • • ۲۰ اِء میں طویل قید کے بعد زندہ جلادیا گیا۔

﴿ زمین گول ہے یا نہیں؟اس مسکہ پر پورپ میں بہت خونریزی ہوئی۔

🖈 پروفیسر غالیلی نے کہہ دیا تھا" سیارات کی حرکات" بہت با قاعدہ ہیں ، یہ اس کی ہلاکت کا سبب

بن گيا۔

---- حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>17</sup> -رحمة للعالمين قاضي سليمان ٣/ص ٢٥٨

18 -رحمة للعالمين قاضي سليمان ٣/ص٢٥٥

ﷺ خاتون ماری مونتا اس میں قسطنطنیہ سے چیک کاٹیکہ سکھ کریورپ بہونجی تو کنیسہ نے شاہ انگلستان کے حضور میں عرضداشت پیش کی کہ بذریعہ ٹیکہ علاج کو حکماً بند کیا جائے۔

⇔ولادت کے وقت عور توں کو بے ہوش کرنے کاطریقہ نکلا کہ وہ احساس نکلیف سے محفوظ رہیں، پادر یوں نے اسے خدا کے اس حکم کامخالف سمجھا کہ "عورت دکھ سے جنے گی" اور اس کے خلاف سخت شورش کی گئی۔

پلاج نے اپناخیال پیش کیا کہ آدم سے پیشتر بھی موت (حیوانات وغیرہ کو) آتی تھی،اسے قتل کر دیا گیااور اس کے جملہ ہم خیال لوگوں کو بھی واجب القتل قرار دیا گیا۔

ﷺ ڈی رومینس نے اپناتصور پیش کیا کہ "قوس قزح"اللہ کی حربی کمان نہیں ہے، بلکہ پانی کے قطرات پر سورج کی شعاعوں کا عکس پڑنے کا نتیجہ ہے، اس جرم میں وہ قید کر دیا گیا، اور قتل بھی کیا گیا، اور اس کی لاش اسکی کتابوں سمیت نذر آتش کر دی گئی۔

کتب خانہ اسکندریہ "قیصر حول" کے عہد میں جلادیا گیااس کئے کہ یہاں ایسی کتابیں بھی موجود تخییں جو مذہبی نظریات کے خلاف تخییں ۔۔۔۔۔اس کے رہی سہی کتابوں کو بطریق تیوفیل مامورہ اسکندریہ نے نذر آتش کیا۔

انے خانہ غرناطہ مسلمانوں کی علمی جائداد کی آٹھ ہزار قلمی کتابیں "کر دینال انسیس " نے سوخت کر دیں، وغیر ہ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> -رحمة للعالمين قاضى سليمان ٣/ص٢٥٥

کسی دائرہ میں محدود کیا گیاہے،اور فقہ اسلامی کے ضابطہ کے مطابق قر آن وحدیث کا حکم عام بھی قریب وہی اہمیت رکھتاہے جبیبا کہ حکم خاص۔

اس کا تقاضا ہے ہے کہ ان احکام سے عور تیں بھی اسی طرح استفادہ کر سکتی ہیں جتنا کہ مرد، بشر طیکہ علم نافع اور خود اس کے اور معاشر ہ کے حق میں مفید ہو۔

اس موقع پر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ایک نظر ان آیات قرانی اور احادیث وآثار پر ڈال لی جائے جن میں علم کی فضیلت، علم کے حصول اور علم واصحاب علم سے تعلق قائم کرنے کی تلقین کی گئی ہے ،ان میں سے کسی ایک مقام پر بھی ہلکی سی جھلک ایسی نہیں مل سکتی جس میں علم کے کسی بھی مرحلے میں صنف اناث کے ساتھ کسی امتیاز کا اشارہ دیا گیا ہو۔

# آیات قرآنی

۱-یرفع الله الذین آمنو منکم والذین اوتواالعلم درجات<sup>20</sup>

ترجمہ: اللّٰہ تم میں سے اہل ایمان اور اصحاب علم کے در جات بلند فرمائے گا۔

حضرت ابن عباس کا قول ہے کہ عام مؤمنین کے مقابلے میں علماء سات سو (۰۰۷) درجہ او پر ہوں گے جن میں ہر دو درجہ کے در میان یا نچے سو (۰۰۰) سال کی مسافت ہو گی<sup>21</sup>

حقل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون 22

ترجمہ: آپ کہدیجئے کہ کیااہل علم اور بے علم دونوں برابر ہوسکتے ہیں۔

س-انما يخشى الله من عباده العلماء23

ترجمہ: الله كاڈر الله كے بندوں میں علاء ہى كو ہو تاہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> -مجادلة ١١

<sup>21 -</sup> احياء العلوم للغزالي ج اص ١٥

<sup>22</sup> \_زم ۹

<sup>23 -</sup> فاطر:۲۸

م-قل كفى با لله شهيدا بينى وبينكم ومن عنده علم الكتاب<sup>24</sup> آپ كهدين كه ميرے تمهارے درميان گوائی كيك الله كافی ہے اور اہل علم - ۵-و تلک الامثال نضر بها للناس وما يعقلها الا العالمون <sup>25</sup> ترجمه اور بي مثالين هم لوگوں كيك بيان كرتے ہيں اور ائكو اہل علم ہى سمجھ سكتے ہيں - ولور دوه الى الرسول والى اولى الامر منهم لعلمہ الذين يستنبطونہ منهم <sup>26</sup> يستنبطونہ منهم

ترجمہ: اور اگر وہ رسول اور ارباب حل وعقد کی طرف رجوع کرتے تواصحاب اجتہاد اور اہل شخقیق مسکلہ کو سمجھ سکتے تھے۔

2-خلق الانسان علم البيان<sup>27</sup>

ترجمه: الله نے انسان کو پیدا کیا اور اسے بیان کاعلم دیا۔

٨-فلو لانفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوافى الدين ولينذروا
 قومهم اذا رجعوا اليهم لعلهم يحذرون<sup>28</sup>

ترجمہ: ہر جماعت میں سے پچھ لوگ کیوں نہیں سفر کرتے تاکہ وہ علم دین حاصل کریں اور واپسی پر اپنی قوم میں دعوت واصلاح کا کام کریں، ممکن ہے ان کی قوم احتیاط و تقوی کی زندگی اختیار کرلے۔

9-فاسئلوااهل الذكران كنتم لا تعلمون<sup>29</sup>

<sup>24 -</sup>رعد ۲۳

<sup>25</sup> \_ عنكبوت: ١٩٧٠

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> - نساء: ۲۳

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> -الرحمن:۳/۴

<sup>28 -</sup> توبه: ۱۲۲

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> - النحل ١٣٨

ترجمه:اگرتم نہیں جانتے تواہل علم سے دریافت کرو۔

1-واذااخذالله ميثاق الذين اوتوا الكتاب لتبينم للناس ولا تكتمونم30

ترجمہ: اور جب اللہ نے ان لو گول سے جنہیں کتاب کاعلم دیا گیا تھا،اس بات کاعہد

لیا کہ تم لو گوں سے ضرور اس کو بیان کروگے اور چھپاؤگے نہیں۔

11-وان فريقا منهم ليكتمون الحق وهم يعلمون<sup>31</sup>

ترجمه ؛ اور بیشک ایک فریق حق کو جان بوجھ کر چھپا تاہے۔

 $(m_1)^{32}$  الله وعمل صالحا $(m_1)^{32}$ 

ترجمہ ؛:اوراس شخص سے بہتر بات کس کی ہوسکتی ہے ،جواللہ کی طرف دعوت دے اور نیک کام کرے۔

۱۳- ادع الى سبيل ربك بالحكمة و الموعظة الحسنة 33

ترجمہ:راہ خدا کی طرف دعوت دو حکمت اور حسن سلوک کے ساتھ۔

اس طرح کی بہت ہی آیات قر آنی میں بلاکسی تفریق علم اور اہل علم کی فضیلت بیان کی گئی ہے،اور علمی سلسلہ کو آگے بڑھانے اور خوب سے خوب و سعت دینے کی تلقین کی گئی ہے۔

احادیث و آثار

اس مضمون کی روایات بھی بکثرت وار دہوئی ہیں ، بطور مثال چند روایات پیش کی جاتی ہیں: (۱) ارشاد نبوی ہے:

30 - آل عمران ۱۸۷

31 -البقرة: ٦٣٦

<sup>32</sup> \_فصلت ۳۳

33 - نحل ۱۲۵

العلماء ورثة الانبياء وان الانبياء لم يورثوا دينار او لا در هماً وانما ورثوا العلم فمن اخذه اخذ بحظ وافر 34

ترجمہ: علاء انبیاء کے وارث ہیں اور انبیاء اپنی وراثت میں دینارو درہم نہیں چھوڑ تے، انبیاء کی وراثت انبیاء کاوہ اتناہی حقد ار ہوگا۔ ہوگا۔

(۲) حضرت ابن مسعود گیروایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ وسلم نے ارشاد فرمایا:
لاحسد الافی اثنین ، رجل اعطاہ الله مالافسلطہ علی هلکتہ فی
الحق و رجل اعطاہ الله الحکمۃ فھو یقضی بھا و یعلمها 35
ترجمہ: صرف دوطرح کے انسان قابل رشک ہیں ایک وہ شخص جس کو اللہ نے مال
دیا اور حق کے راستہ میں خرچ کرنے کی اسے خوب سے خوب توفیق دی، دو سرے وہ شخص جس کو اللہ نے علم و حکمت سے نوازا، اور وہ پھر اس علم کے ذریعہ لوگوں کے مسائل حل کرے اور تعلیم و تربیت کاکام کرے۔

(٣) حضرت عبد الله ابن عمروابن العاص لرق ايت كرتے ہيں كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے

#### ارشاد فرمایا:

بلغوا عني ولو آية وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج الحديث<sup>36</sup> ترجمه: ميري كوئي ايك بات بهي معلوم هو تولو گول تك پهونجا و اور بني اسرئيل كي

 $<sup>^{34}</sup>$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 5 ص 48 حديث غبر : $^{2682}$ المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي  $^{-}$  بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> - بخاری: ج اص۱۵۲،۱۵۳

 $<sup>^{36}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج $^{36}$  حريث غير : $^{36}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{36}$  بيروت الطبعة الثالثة  $^{36}$   $^{36}$  حريث وعلومه في كلية الشريعة  $^{36}$  جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{36}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

با تیں بیان کر سکتے ہو،اس میں کو ئی حرج نہیں۔

(۴) حضرت ابوہریرہؓ فرمان رسول نقل فرماتے ہیں:

من سلک طریقایلتمس فیہ علماسهل الله لم بم طریقاالی الحنۃ 37

ترجمہ:جوشخص علم کی جستجو میں سفر کرے ،اللّٰہ اس کے لئے جنت کاراستہ آسان فرما دیتے ہیں۔

(۵) حضرت ابو ہریرہ ہی سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

اذامات ابن آدم انقطع عملم الامن ثلاث صدقة جارية او علم ينتفع بم او ولد صالح يدعولم38

ترجمه: جب انسان مرجا تا ہے اس کا سلسلہ عمل رک جا تا ہے ، البتہ تین چیزیں جاری رہتی ہیں:

(۱)صدقه ٔ جاریه (۲) نفع بخش علم (۳) پاصالح اولاد جواس کے لئے دعا کرے۔

(٢) حضرت انس روايت كرتى بين كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا: من خرج في طلب العلم فهو في سبيل الله حتى يرجع 39

ترجمہ:جوعلم کی طلب میں نکلتاہے وہ اللہ کے راستہ میں ہو تاہے جب تک واپس نہ ہو جائے۔

<sup>37 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 8 ص 71 حديث نمبر : 7028 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

<sup>38 -</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 3 ص 660 حديث نمبر: 1376 المؤلف: محمدبن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء: 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

<sup>39 -</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 5 ص 29 حديث غبر : 2647 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت

(۷)حضرت ابوامامہ کی رویت ہے کہ رسول الله صَالِیْتُیْم نے ارشاد فرمایا:

فضل العالم على العابد كفضلى على ادناكم ثم قال رسول الله مَلَى الله مَلَى الله على المائة و ملئكته واهل السموت والارض حتى النملة في جحرها وحتى الحوت يصلون على معلمى الناس الخير 40

ترجمہ: عالم کی فضیلت عابد پر اسی طرح ہے جس طرح میری فضیلت تمہارے ادنی شخص پر ، یہاں تک کہ چیو نٹیاں اپنی بلوں میں اور محچلیاں پانی میں ایسے شخص کے لئے دعاء خیر کرتی ہیں، جولو گوں کو خیر کی تعلیم دیتا ہے۔

(۸) حضرت ابوہریرہ گی روایت ہے:

من سئل عن علم فكتم الجم يوم القيامة بلجام من نار 41 ترجم : جس شخص سے علم كے بارے ميں سوال ہو اور وہ جانتے ہوئے نہ بتائے قیامت كے دن اسے آگ كالگام پہنا یاجائے گا۔

(۹) حضرت معاذابن جبل کی روایت ہے:

من يرد الله به خيرا يفقهم في الدين متفق عليه 42

ترجمہ: جس شخص کے ساتھ اللّٰہ ارادہُ خیر فرماتے ہیں اس کو دین کاعلم نوازتے ہیں۔

(۱۰)حضرت انس کی روایت ہے:

ان الحكمة تزيد الشريف شرفا وترفع المملوك حتى يدرك

---- حواشی ------

 $<sup>^{40}</sup>$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج $_{20}$  ج $_{20}$  حديث غير :  $_{20}$  المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي  $_{20}$  بيروت

<sup>41 -</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 9 ص 247 حديث غبر :2573 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت

الناشر بالجامع الصحيح ج 1 ص 39 حديث نمبر : 71 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987

مدارك الملوك<sup>43</sup>

ترجمہ: علم و حکمت شریف کی شرافت کو دوچند کر دیتی ہے اور غلام کے درجہ کو بلند کر دیتی ہے یہاں تک کہ بھی علم و حکمت کی بدولت کوئی غلام بادشاہوں کے درجہ کو پہونچ جاتا ہے۔

(۱۱) حضرت ابوالدر داءً کی روایت ہے:

لموت قبيلة ايسر من موت عالم44

ترجمہ: ایک پورے قبیلہ کی موت کسی ایک عالم کی موت سے ہلکی ہے۔

(۱۲)حضرت ابوہریرہ گی روایت ہے۔

الناس معادن كمعادن الذبب والفضة فخيار هم في الجاهيلية خيار هم في الاسلام اذافقهوا متفق عليه<sup>45</sup>

ترجمہ: لوگوں کی مثال کا نوں کی ہے ، جیسے سونے اور چاندی کی کا نیں ہوتی ہیں ، جو لوگ اسلام سے قبل اچھے تھے ، وہ اسلام میں بھی اچھے مانے جائیں گے ، بشر طیکہ علم حاصل کریں۔

(۱۳) حضرت ابوالدر داءً کی روایت ہے:

 $^{46}$ يوزن يوم القيامة مداد العلماء بدم الشهداء

ترجمہ: قیامت کے دن علماء کے قلم کی روشائی شہداء کے خون کے برابر وزن کی جائے گی۔

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>-المحلّٰى لا بي نعيم ، بيان العلم لا بن عبد البر ، آ داب المحدث لعبد المغنى الا زدى ، المغنى عن حمل الاسفار للعراقي ج1 / ص١٦

<sup>44 -</sup> طبر اني، ابن عبد البر، المغنى عن حمل الاسفار للعراقي ج1/ص١٦

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>-المغنى عن حمل الاسفار للعراقي ج الص ١٦

<sup>46-</sup>ابن عبدالبر،المغنى عن حمل الاسفار للعراقي ج1/ص١٦

(۱۴) حضرت ابن عباس کی روایت ہے:

صنفان من امتى اذاصلحوا صلح الناس واذاافسدوا افسد الناس،الامراء و الفقهاء<sup>47</sup>

ترجمہ: امت کے دوطبقے اگر ٹھیک ہو جائیں توسارے لوگ ٹھیک ہو جائیں گے ،اور اگر وہ خراب ہو جائیں گے وہ دوطبقے ہیں:(۱)ارباب الگر وہ خراب ہو جائیں گے وہ دوطبقے ہیں:(۱)ارباب اقتدار (۲)اوراصحاب علم۔

(١٥) حضرت عثمان بن عفالتٌ كي روايت ہے:

يشفع يوم القيامة ثلاثة الانبياء ثم العلماء ثم الشهداء، 48

ترجمہ: قیامت کے دن تین طرح کے لوگوں کو شفاعت کا اختیار دیا جائے گا،پہلے انبیاء کو پھر علماء کو اور پھر شہداء کو۔

(۱۲)طلب العلم فريضة على كل مسلم 49

ترجمہ: علم حاصل کرناہر مسلمان پر فرض ہے (خواہ مر دہویاعورت)

(۱۷) حضرت جابر بن عبد الله كى روايت ہے:

لاينبغى للجابل ان يسكت على جبله و لاللعالم ان يسكت على علم 50

ترجمہ: جاہل کے لیے اپنی جہالت پر قانع رہنا اور عالم کے لئے اپنے علم پر خاموش رہنا درست نہیں۔

(۱۸)حضرت علی کی روایت ہے:

<sup>47</sup>- ابونعيم ، ابن عبد البر ، المغنى عن حمل الاسفار للعراقي ج ا / ص ك ا

48- ابن ماجه ، المغنى عن حمل الاسفار للعراقي ج الص ١٤

49 مشكوة ص ٣٣٠/ احياء علوم الدين للغزالي ج الص ١٩

<sup>50</sup> - الاوسط للطبر إني، المغنى ج اص١٩

العلم خزائن مفاتيحها السؤال الافاسئلوا فانه يؤجر فيم اربعة، السائل ، والعالم ،والمستمع ،والمحب لهم51

ترجمہ: علم کے بہت سے خزانے ہیں،ان کی تنجی سؤال ہے،اسلئے سوال کرتے رہو،

کیونکہ ایک سوال سے چار آ دمیوں کو فائدہ ہو تاہے:(۱) پوچھنے والے کو(۲) عالم کو

(m) سننے والے کو (۴) ان لو گوں سے محبت کرنے والے کو۔

(١٩) حضرت ابومسعود البدريُّ روايت كرتے ہيں كه رسول الله صَالَّيْ يُثِمِّ في ارشاد فرمايا: من دل على خير ، فلم مثل اجر فاعلم 52

ترجمہ:جو شخص کسی کو خیر کی تلقین کرے تو اس کو اس کے کرنے والے کے برابر .

ثواب ملے گا۔

(۲۰) حضرت حسن بن علی کی روایت ہے، رسول الله صَالَّا الله عَلَیْ ارشاد فرمایا: علی خلفائی رحمۃ الله، قیل من خلفاء کی قال الذین یحیون سنتی و یعلمو نها عباد الله 53

ترجمہ: میرے خلفاء پر اللہ کی رحمت نازل ہو، آپ سے عرض کیا گیا، آپ کے خلفاء کون ہیں؟ آپ نے خلفاء کون ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا، جو میری سنت کوزندہ کرتے ہیں، اور اللہ کے بندوں کو تعلیم دیتے ہیں۔

ان آیات واحادیث میں عورت و مر د کی کوئی تفریق نہیں ہے،اور علم کی جو بھی فضیلت و تلقین ہے وہ بلا قید مر دوعورت دونوں طبقات کے لئے ہے۔

خاص تعلیم نسواں سے متعلق روایات

بعض روایات میں صراحت کے ساتھ بھی خاص عور توں کی تعلیم وتربیت کاذکر کیا گیاہے:

---- حواشی ـــــــ حواشی

51 - ابونعيم،المغنى، ج اص ١٩

52 - مسلم، ابو داؤد، ترمذي، المغنى ج اص٢٢

<sup>53</sup> -ابن عبد البر ،المغنى ج اص ۲۲

(۲۱) آپ صَلَّاللَّيْرُ مِنْ ارشاد فرمايا:

ثلثة لهم اجران ، رجل من اهل الكتاب آمن بنبيه وآمن بمحمد، والعبدالمملوك اذا ادى حق الله وحق مواليه ،ورجل كانت عنده امة يطأها فادبهافاحسن تاديبها ثم اعتقها فتزوجها فلم اجران 54

ترجمہ: تین اشخاص دواجرکے مستحق ہیں: (۱) ایک وہ شخص جو اہل کتاب سے تھا ، اور اپنے نبی پر ایمان رکھتا تھا، پھر حضور مَلَّى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ کا حتی ایمان کے آئے(۲) وہ غلام جو اللّٰہ کا حق اور اپنے آ قاکا حق دونوں کی رعایت کرے، (۳) تیسر اوہ شخص جس کے پاس باندی ہو اور وہ اس کو تعلیم و تربیت سے آراستہ کرے، پھر آزاد کرکے اس سے نکاح کرلے۔

ملا علی قاریؓ لکھتے ہیں کہ بیہ تھم صرف باندیوں کے لئے نہیں ہے ، بلکہ اپنی جملہ اولاد اور عام لڑ کیوں کے لئے بھی یہی تھم ہے <sup>55</sup>

ﷺ خود عہد رسالت میں خواتین کے لئے دینی تعلیم کابا قاعدہ انتظام تھا،ان کے لئے کوئی مستقل در سگاہ اگر چیہ نہیں تھی مگر ان کی تعلیم کے لئے گھروں میں انتظام کیاجا تا تھا،اور صحابہ خود اپنے طور پر عور توں اور لڑکیوں کی تعلیم و تعلم کا نظم فرماتے تھے،اس کا ثبوت اس سے ملتاہے کہ:

(۲۲) ایک مرتبہ رسول الله مُثَالِقَیْمَ نے علم دین کے اٹھ جانے کا ذکر فرمایا تو ایک صحابی حضرت زیاد بن لبید انصاریؓ نے عرض کیا:

كيف يختلس منا وقد قرأنا القرآن فوالله لنقرأنه ولتقرأنه نسائنا وابنائنا 56

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> - بخارى ج ا ص • ۲

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>-مر قاة شرح مشكوه ج اص 29

 $<sup>^{56}</sup>$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج  $^{5}$  ص  $^{5}$  حديث نمبر  $^{5}$  :  $^{56}$  المؤلف  $^{56}$  عيسى أبو عيسى الترمذي السلمى الناشر  $^{56}$  د الأجزاء  $^{56}$  المسلمى الناشر  $^{56}$  د الأجزاء  $^{56}$  المسلمى الناشر  $^{56}$ 

ترجمہ: علم دین کیسے ختم ہو جائے گا؟ جبکہ ہم نے قر آن پڑھاہے ،اور خدا کی قشم ہم اسے پڑھتے رہیں گے ،اور ہماری عور تیں اور ہمارے بچے بھی اس کو پڑھتے رہیں گے

(۲۳) ایک صحابیه حضرت شفاء بنت عبد الله عدویه تعلیم یا فته خاتون تھیں ،اور لکھنا پڑھنا جانتی تھیں ،رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ان سے فرما یا کہ تم نے جس طرح حفصہ کو "نمله" (پھوڑے) کارقیہ سکھایا ہے ،لکھنا بھی سکھادو<sup>57</sup>۔

(۲۴) خود سر کار دوعالم صلی الله علیه وسلم عور تول کے خصوصی اجتماع میں ان کی تعلیم کی غرض سے تشریف لیے جاتے تھے،اور خواتین کی خواہش پر ایک دن ان کے لئے مقرر کیا گیا، حضرت ابوسعید خدری روایت کرتے ہیں:

قالت النساء للنبی مَلَّا اللهِ عَلَیْ عَلَیْنَا علیک الرجال فاجعل لنا یومامن نفسک فو عدهن یوما لقیهن فیہ فو عظهن و امر هن 58 ترجمہ: رسول الله مَلَّا اللهِ عَلَیْمَا الله مَلَّا اللهِ عَلَیْمَا الله مَلَّا اللهِ عَلَیْمَا الله مَلَّا اللهِ عَلیمی استفادہ میں مرد ہم سے آگے ہیں، اس لئے آپ خود ہمارے لئے ایک دن مقرر فرمائیں، اس پر آپ نے ان سے ایک دن وعظ و تلقین کے لئے وعدہ فرمایا، اور حضور مَلَّا اللهِ عَلَیْمَ تَشْر یف لے گئے۔

(۲۵) حضرت اساء بنت بیزید بن سکن انصار بی برای دیند ار اور سمجھد ارخاتون تھیں ،ان کوخواتین نے اپنا نمائندہ بناکر خدمت اقدس میں بھیجا، انہوں نے آکر رسول اللہ صَالَیٰ یُولِم سے عرض کیا کہ میں مسلم عور توں کی طرف سے نمائندہ بن کر آئی ہوں ،ہم عور توں کا مشتر کہ احساس بیہ ہے کہ اللہ تعالی نے آپ صَالَیٰ یُولِم کی طرف سے نمائندہ بن کر آئی ہوں ،ہم عوث فرمایا ہے ، چنانچہ ہم آپ پر ایمان لائے ،اور آپ کی اتباع کی ، مگر پر دہ نشیں ہیں ،گھر میں رہنا ہوتا ہے ،مر دوں کی ہر خواہش ہم پوری کرتی ہیں ،اور مر د نماز اتباع کی ، مگر پر دہ نشیں ہیں ،گھر میں رہنا ہوتا ہے ،مر دوں کی ہر خواہش ہم پوری کرتی ہیں ،اور مر د نماز

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> - فتوح البلدان ص۵۸ م

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> - بخارى، كتاب العلم باب هل يحبل للنساء يوماً على حدة في العلم ج اص ۵۷

باجماعت ادا کرتے ہیں، جنازہ اور جہاد میں شریک ہوتے ہیں، اور اس وجہ سے وہ فضیلت اور ثواب پاتے ہیں ، جب وہ جہاد میں جاتے ہیں ان کے مال واولاد کی حفاظت کرتی ہیں، یار سول اللہ صَالَّةُ عَلَیْهِم کیاان صور توں میں ہم بھی اجر و ثواب میں مر دوں کی شریک ہوسکتی ہیں؟

رسول مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ يَدِيد كَى دَل يَذِير الفَقَالُوسَ كَرْصَحَابِه كَى طَرِفَ مَتُوجِه بَهُوئِ ، اور ان سے پوچھا كہ اساء بنت يزيد سے پہلے تم لوگوں نے دين كے بارے ميں اس سے بہتر سوال كسى عورت سے سنا ہے؟ صحابہ نے نفی ميں جو اب ديا، اس كے بعد رسول الله مَنْ اللَّهُ مَنْ فَرْمايا كہ اساء! جاؤ! ان عور تول كو بتا دوكه:

ان حسن تبحل احداكن لزوجها وطلبها لمر ضاته و اتباعها مو افقته يعدل كل ما ذكرت للرجال

ترجمہ: تم میں سے کسی عورت کا اپنے شوہر کے ساتھ حسن سلوک، اس کی رضاجوئی اور اس کے مزاج کو مطابق اتباع ان تمام باتوں کے برابر ہے جن کا ذکر تم نے مردوں کے متعلق کیا ہے۔

ر سول الله صَلَّالِيَّا ِمِّمَ کَي زبان مبارک سے به بشارت سن کر حضرت اساء خوشی کے ساتھ تہلیل و تکبیر کہتی ہوئی چلی گئیں،اور عور تول کور سول الله صَلَّالِیْا ِمِیِّم کی بشارت سنائی <sup>59</sup>

(۲۶) رسول اکرم مَنْ اللّٰهُ عِنْ ایک مرتبه حضرت بلال گوساتھ لیکر عور توں کے مجمع میں تشریف لے گئے، ان کو وعظ سنا کر صدقعہ کرنے کی ترغیب دی، اور عور تیں اپنی اپنی بالیاں اور انگوٹھیاں دینے لگیں، اور حضرت بلال ان کو دامن میں رکھنے گئے، 60

(۲۷)حضرت عائشہ اور دیگر صحابیات کو جس بات میں شک وشبہ ہو تاتھا،اس کے بارے میں رسول الله صَلَّى اللهِ عَلَیْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَیْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَیْ اللهِ اللهِ

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> -الاستيعاب لابن عبد البرج ٢ص٢٦ ٢

<sup>60 -</sup> بخاری ج اص ۲۰

اور دین کی باتیں معلوم کرتی تھیں، سن رسیدہ اور رشتہ کی عور تیں براہ راست آپ سے مراجعت کرتی تھیں۔
ان واقعات سے اندازہ ہو تاہے کہ عہد نبوی میں خواتین میں حصول علم کا کیساشوق اور اہتمام تھا، اور رسول مُلَّا لِلَّيْرِ مسب موقع انفرادی اور اجتماعی دونوں طریق سے عور توں کو تعلیم فرمایا کرتے تھے۔
تعلیم و تربیت کا عمومی ماحول

تعلیم وتربیت کے اسی عمومی ماحول کافیض تھا کہ عہد صحابہ میں بلندیا یہ اہل علم خواتین کے ذکر سے ہماری سیر و تاریخ کی کتابیں لبریز ہیں، ام المؤمنین حضرت عائشہ اور ام المؤمنین حضرت ام سلمہ فقہ وحدیث اور تحقیق و درایت میں انتہائی بلند مقام رکھتی تھیں، ان کے بارے میں علماء تاریخ کا بیان ہے، کہ:

کانت من افقہ نساء اہل زیمانیہ ا

ترجمہ: وہ اپنے زمانے کی عور توں میں سب سے بڑی فقیہ تھیں۔

🖒 حضرت ام ابوالدر داء الكبرى نهايت اونچے درجه كى عالمه اور فقيهه صحابيه تھيں

کے حضرت سمرہ بنت نہیک اسد بیڑے حال میں لکھاہے کہ انہوں نے کمبی عمریائی ، بازاروں میں جاکر امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرتی تھیں ،اور کوڑوں سے لو گوں کومارتی تھیں <sup>63</sup>

انتی ام کلثوم بنت عقبه اور حضرت کریمه بنت مقداد گلهنا پڑھنا جانتی ام کلثوم بنت مقداد گلهنا پڑھنا جانتی 64

<sup>61 -</sup> الاستيعاب ج٢ص ٢٥٧

<sup>62 -</sup> تهذيب التهذيب ج اس ٥٩ م

<sup>63 -</sup> الاستيعاب ج٢ص ٢٠٧

<sup>64 -</sup> فتوح البلدان ص٥٨ الم

بلندیوں تک پہونچ گئیں، انہوں نے علم کے مختلف میدانوں میں مثالی خدمات انجام دیں، اور بڑے بڑے علمی علمی ودینی القاب وخدمات سے نوازی گئیں، اور کبھی کسی دینی حلقہ سے عور توں کی ان علمی ترقیات وخدمات کے خلاف آواز نہیں اٹھائی گئی، اگر اسلام میں اس پر کوئی دینی یا اخلاقی پابندی ہوتی تو ضرور کسی نہ کسی جانب سے اس پر کا بھی جانب سے اس پر کا جاتی، اور پوری امت اس پر بالکل چپ نہ سادھ لیتی۔

# چند ممتاز اعلی تعلیم یافته خواتین

اس ذیل میں ہم چندایسی مثال پیش کرتے ہیں جن سے ظاہر ہو گا کہ قدیم عہد اسلامی میں خواتین نے اعلی دینی علوم، قرآن، حدیث اور فقہ اسلامی کے ساتھ، اعلی عصری علوم، لسانیات، کتابت وخطاطی، انشاء پر دازی، شعر وشاعری اور منطق و فلسفہ (سائنس قدیم) وغیرہ میں بھی اتنانمایاں حصہ لیا، کہ آج تک تاریخ میں ان کے نام محفوظ ہیں:

# علوم قرانى

(۱) اس ذیل میں ام المومنین حضرت عائشہ اور ام المومنین حضرت ام سلمہ کانام سب سے زیادہ نمایاں ہے، یہ دونوں مکمل حافظ قران تھیں ،اور قرآنی علوم ومعارف پر بڑی گہری نگاہ رکھتی تھیں ،ان کے قرآنی افکار و تشریحات سے اسلامی کتابیں بھری پڑی ہیں۔

(۲) بعد کے ادوار میں بیہ بھی زریں سلسلہ جاری رہا، مثلاً: حضرت حفصہ بنت سیرین (وفات ای اور یہ بنت سیرین (وفات ای اور یہ بنت سیرین (وفات ای اور یہ بنت سیرین قرآن کریم کو پورے معنی و مفہوم کے ساتھ حفظ کر لیا تھا <sup>65</sup> بیہ فن تجوید و قرات میں بھی مہارت رکھتی تھیں ،اور الیبی فیصلہ کن مہارت کہ ان کے یکنائے روزگار فاضل بھائی امام مجمہ بن سیرین گو قر اُت کے بارے میں کوئی شبہ ہو تا تواپنے شاگر دوں کو حفصہ کی طرف رجوع کرنے کی تلقین فر مات نصف قر آن پڑھتی تھیں <sup>66</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> - تهذيب التهذيب جاص ۴۰۹

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> -صفة الصفوة لا بن جوزي جهم ص ۱۲، بحو اله خواتين اسلام كي علمي خدمات / ۱۲ مولانا قاضي اطهر مباركيوري

(۳) نفیسہ بنت حسن: ان کا شار دوسری صدی ہجری کی سر آمد روزگار عالمات میں ہوتا ہے، یہ حضرت حسن بن زید بن حسن بن علی بن ابی طالب کی صاحبزادی اور حضرت اسحاق بن جعفر صادق کی اہلیہ تقسیں۔ میں اور دیگر دینی علی بن ابی طالب کی صاحبزادی اور حضرت اسحاق بن جعفر صادق کی اہلیہ تقسیں۔ میں اور دیگر دینی علیم میں میں میں میں میں اور دیگر دینی علیم میں میں میں میں میں میں میں اور وہ ان کے ان کے جوئے علم سے اپنی پیاس بجھائی، اور وہ "نفیسۃ العلم والمعرفہ "کے لقب سے مشہور ہوئیں، تیس مرشہ جج بیت اللہ کا شرف حاصل کیا۔

حضرت امام شافعی سیدہ نفیسہ کے ہم عصر تھے، وہ اکثر ان سے علمی مسائل پر تبادلہ نحیال کرتے سے، وفات ۱۰۹ بیل میں ہوئی، اور قاہرہ میں مدفون ہوئیں، کہا جاتا ہے کہ رمضان المبارک کے مہینے میں قرآن پاک کی تلاوت کر رہی تھیں کہ اچانک ضعف غالب ہوا اور نبض ڈو بنے لگی، سب نے اصر ارکیا کہ روزہ توڑڈالیں، لیکن انہوں نے فرمایا کہ تمیس (۱۳۰) سال سے میری یہ آرزو تھی کہ میں روزہ کی حالت میں اپنے خالق کے حضور جاؤں، اب یہ آرزو پوری ہونے کو ہے توروزہ کیوں توڑوں ؟ یہ فرما کر قرآن پاک کی آیات پڑھتے پڑھتے پڑھتے جان جان آفریں کے سیر دکر دی، اناللہ واناالیہ راجعون 67

(۴) شہزادی عباسہ: یہ خلیفہ المہدی عباسی (المتوفی ۲۹ یے م ۸۵ ہے) کی بیٹی اور خلیفہ الہادی اور ہارون الرشید کی بہن تھیں (۱۹ ہے) میں بمقام کو فیہ میں پیدا ہوئیں، انہوں نے مختلف علوم میں ہارون الرشید کی بہن تھیں (۱۹۵ ہے م الے ہے) میں بمقام کو فیہ میں پیدا ہوئیں، انہوں نے مختلف علوم میں کمال حاصل کیا، کہاجا تا ہے کہ وہ قرآن حکیم کی تفسیر و تشر ت ایسی عمد گی سے کرتی تھیں کہ بڑے بڑے علاء حیران رہ جاتے تھے، کلام اللہ کی قرآت بھی نہایت سوز اور خوش الحانی سے کرتی تھیں 68

(۵) نیشا بورکی رہنے والی ایک مشہور مفسرہ "فاطمہ "تھیں قرآن کی فہم و بصیرت میں امتیازی شان رکھتی تھیں ،ابن ملوک نامی ایک بزرگ کا بیان ہے کہ ان سے بڑھ کر بزرگ اور عالم قرآن میں نے نہیں دیکھا، میں نے ایک دن حضرت ذون النون مصریؓ سے بوچھا کہ یہ خاتون کون ہیں؟انہوں نے جواب دیا

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> - ابن خلکان ، تاریخ اسلام کی چار سوبا کمال خواتین ، مرتبه طالب الهاشمی ، ص ۱۲۲،۱۲۳

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> -ار دو دائر ه معارف اسلامیه ،مشاهیر نسوال ، تاریخ اسلام کی چار سوبا کمال خواتین ۱۳۲

کہ اللہ تعالی کی اولیاء میں سے ہیں اور میری استاد ہیں<sup>69</sup>

(۱) امام زین الدین ابوالحسن علی بن ابراہیم قاری دمشقی مصری (المتوفی ۱۹۹۹ه ۱۵ ) زبر دست فقیه ، واعظ اور مفسر قر آن شخے اور به سب کچھ ان کی والدہ کی دعاؤں کا نتیجہ تھا، جو خود بھی نیک صالح ، حافظ قر آن، اور علوم قر آنی کی ماہر خاتون تھیں ، امام زین الدین کا بیان ہے کہ جب میں اپنے ماموں امام شرف الاسلام عبد الوہاب سے تفسیر پڑھ کر والدہ کے پاس جاتا تووہ مجھ سے دریافت کر تیں کہ کیا کیا پڑھے ؟ کیا فلال بات بیان کی ؟ اگر میں نفی میں جو اب دیتا تو کہتیں کہ بھائی نے بیہ چھوڑ دیا ہے؟

ان کے والد شخ الاسلام امام ابوالفرج عبدالواحد بن محمد شیر ازی مقدسی (الہتوفی ۸۲ میرھ) نے "کتاب الجو اہر" کے نام سے تیس (۳۰) جلدوں میں قر آن کریم کی تفسیر لکھی تھی ،یہ بوری کتاب فاضلہ صاحبزادی کو یاد تھیں 70

(2) امام ابومحمہ سر اج الدین عبد الرحمان بن عمر دانی حنبلی (المتوفی جمادی الاولی ۲۳۳٪ هـ) کی ایک نامینا صاحبز ادی تھیں ، جو قوت حفظ میں عجوبۂ روز گار شار کی جاتی تھیں ، قر آن کریم کے علاوہ پوری صحاح ستہ ان کواز بریاد تھیں 71

(۸) امام القراء ابن جزری نے اپنی صاحبزادی "سلمی" کے بارے میں لکھا ہے کہ انہوں نے قرآت سبعہ میں قرآن مجید حفظ کر کے سنایا تھا ، اور قرآت عشرہ کی تعلیم بھی ان کے اصول کے مطابق حاصل کی تھی وہ فن تجوید پر اس قدر حاوی تھی کہ اس زمانہ میں کوئی قاری و مجود ان کی ہم سری نہیں کر سکتا تھا۔

<sup>69 -</sup> صفة الصفوة جهم ص١٦

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> - طبقات المفسرين ج اص ۲۶۲، خواتين كى ديني وعلمي خدمات ۹۴

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> - طبقات الحنابله ج اص ۴ ۴۸

خواتین میں قرآن کریم کی کتابت کا کتنا ذوق رہاہو گا۔

(۱۰) ہمارے ملک کے بادشاہ شاہ جہاں کی صاحبزادی " شاد خانم " نے "خط ریحان " میں کمال متانت سے ایک قر آن کریم لکھاتھا، جس کے آخر میں "خطر قاع" میں اپنانام ونسب تحریر کیاتھا۔

# علم حديث

تاریخ سے پیچہ چاتا ہے کہ مر دول کی طرح خوا تین نے بھی سب سے زیادہ جس علم پر توجہ دی ہے وہ علم حدیث ہے، صرف حافظ ابن حجر گئی مشہور کتاب "الاصابۃ فی تمیز الصحابۃ "الٹ لیجئے تواسلام کے قرون اولی کی پندرہ سو پینتالیس (۱۵۴۵) محدث خوا تین کے حالات مل جائینگے،اس کے علاوہ النووی کی "تہذیب الاساء" خطیب بغدادی کی "تاریخ بغداد" اور سخاوی کی "الضوء اللامع " میں ایسی بے شار اصحاب علم خوا تین کا ذکر مل جائے گا۔

حیرت انگیز امر یہ ہے کہ مر دوں کی طرح عور تیں بھی علم حدیث کے لئے با قاعدہ دور دراز مقامات کاسفر کرتی تھیں،اور اپنی صنفی حیثیت وصلاحیت کے مطابق غربت و بے وطنی کی زندگی بسر کر کے علم دین کی شخصیل کرتی تھیں،مثلاً:

ہاں کے شیوخ و کے ایک محمیہ نے اپنے وطن نیشالپور سے بغداد کاسفر کر کے یہاں کے شیوخ و محد ثین سے روایت کی 72

ﷺ نینب بنت برہان الدین ابر اہیم بن احمد اروبیلیہ نے مکہ معظمہ سے اپنے چچاکے ساتھ بلاد عجم کا ﷺ سفر کیااور بیس (۲۰)سال بعد مکہ مکر مہ واپس آئیں <sup>73</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> - تاریخ بغداد جهاص ۴۴ م، خطیب بغدادی

<sup>73 -</sup> العقد الثمين في تاريخ البلد الامين فاسي مكى جه ص٢٢٨

کیااور اسکندریه میں امام ابوطاہر احمد بن محمد سلفی سے استفادہ کیا<sup>74</sup>

لانے ابنت الیاس الواعظہ شہر غزنین کی رہنے والی تھیں، یہاں سے مکہ مکر مہ گئیں ،اور علماء و محد ثین سے روایت کر کے کئی سال تک حرم محترم کی مجاورت کے بعد فارس کے شہر "ساوہ" چلی گئیں <sup>75</sup> محد ثین سے روایت کر کے کئی سال تک حرم محترم کی مجاورت کے بعد فارس کے شہر حماۃ کی رہنے والی تھیں ،انہوں محمد بنت نفیس الدین محمد بن حسین ملک شام کے شہر حماۃ کی رہنے والی تھیں ،انہوں نے یہاں سے مصراور طر ابلس کاسفر کر کے اپنے چیا سے روایت کی <sup>76</sup>

ہے ام محمد زینب بنت احمد بن عمر کاوطن بیت المقدس تھا، اور امام ذہبی نے ان کو"المعمر ۃ الراحلۃ" کے لقب سے یاد کیا ہے، کیونکہ وہ دور دراز ملکوں کا سفر کر کے شخصیل علم اور حدیث کی روایت میں مشہور تھیں،اسی وجہ سے بعد میں دور دراز ملکوں کے طلبہ کے دیث ان سے روایت کرتے تھے 77

کریمہ بنت احمد مروزیہ خراسان کے مشہور شہر "مرو" کی رہنے والی تھیں انہوں نے مستقل طور سے مکہ مکر مہ میں اقامت اختیار کرکے ایک زمانہ تک حدیث کا درس دیا، خطیب بغدادی نے مکہ مکر مہ میں ان سے پانچ دن میں صحیح بخاری پڑھ کر روایت کی ، نیز امام سمعانی ابن مطلب اور ابوطالب زنینی جیسے ائمہ محدیث نے ان سے صحیح بخاری کی روایت کی <sup>78</sup>

ام محمد ہدیہ بنت علی بن عسکر ہر اس مقد سیہ نے امام زبیدی سے روایت کے لئے ان کے وطن کاسفر کیا<sup>79</sup>

ہامۃ الرحمن ست الفقہاء بنت شیخ تقی الدین صرف" جزء بن حرفہ "کے ساع کے لئے شیخ عبد -----------------------------

<sup>74 -</sup> ابن خلکان ج اس ۱۰۳

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> -العقد الثمين ج٨ص ٢٣٧

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> - ذيل العبر للذهبي ۸۹، بحو اله خواتين اسلام كي قلمي وديني خدمات، ص ا<sup>۳۱</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> - ذيل العبر للذهبي ٨٩، بحواله خواتين اسلام كي قلمي وديني خدمات، ص ٣١

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> -العبر في خبر من غبرللذ هبي جهاص ۲۵۴ بحواله خوا نين اسلام کي علمي و ديني خدمات ص اس

<sup>79 -</sup> ذيل العبر 4

الحق كى خدمت ميں حاضر ہوئيں<sup>80</sup>

کائشہ بنت محمد حرانیہ نے امام زین الدین عراقی اور امام بلخی سے روایت کے لئے ان دونوں حضرات کی در سگاہ کاسفر کیا، عائشہ بنت معمر اصفہانیہ نے محد ثہ فاطمہ جوزوانیہ کی خدمت میں حاضری دی۔ حضرات کی در سگاہ کاست العرب بنت یکی دمشقیہ نے امام ابن طبر زد کی در سگاہ میں پہنچ کر کتاب الغیلانیات کاسماع

کیا<sup>81</sup>

#### خواتین کی صنفی حیثیت کالحاظ

قاضى اطهر مباركبوري كهي بين:

"عام طور سے ان تعلیمی اسفار میں طالبات کی صنفی حیثیت وضرورت کا پورا خیال رکھا جاتا تھا، اور ان کی راحت و حفاظت کا پورا پورا ہتمام ہوتا تھا، خاندان اور رشتہ کے ذمہ داران ساتھ ہوتے تھے "امام سہمی نے "تاریخ جرجان" میں فاطمہ بنت ابو عبد اللہ محمد بن عبد الرحمن طلقی جرجانی کے حال میں لکھا ہے کہ میں نے فاطمہ کو اس زمانہ میں دیکھا ہے جب ان کے والد ان کو اٹھا کر امام ابو احمد بن عدی جرجانی کی خدمت میں لے جاتے تھے، اور وہ ان سے حدیث کا سماع کرتی تھیں 82

فاطمہ بنت محمہ بن علی لحمنیہ اندلس کے مشہور محدث ابو محمہ بابی اشبیلی کی بہن تھیں ، انہوں نے اپنے بھائی ابو محمہ بابی کے ساتھ رہ کر طالبعلمی کی ، اور دونوں نے ایک ساتھ بعض شیوخ و اساتذہ سے حدیث کی اجازت کی 83

جن مشائخ اور محد ثین کی در سگاہوں میں طلبہ اور طالبات کا رجوع ہوتا تھا وہاں طالبات اور

---- حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>80 -</sup> ذيل العبر ٢٨٥

<sup>81 -</sup> ذيل العبر ٢٨٥

<sup>82 -</sup> تاریخ جر جان حزه بن پوسف سهمی ص ۲۲۳، خواتین اسلام کی دینی وعلمی خدمات ۳۲

<sup>83 -</sup> بغية المكتمس في رجال الاندلس، احمد بن يحي الضبي، ص ا

خوا تین کے لئے مخصوص جگہیں ہوا کرتی تھیں، جن میں وہ مر دوں سے الگ رہ کر درس سنتی تھیں، جبیبا کہ قرویین کے علماءومشائخ کی در سگاہوں کے حالات سے معلوم ہو تاہے<sup>84</sup>

# خواتین کی علمی تصنیفات

مر دوں کی طرح عور توں نے بھی حدیث کے موضوع پر با قاعدہ کتابیں تحریر کی ہیں۔

امام ذہبی نے عجیبہ بنت حافظ محمد بن ابوغالب باقد اربہ بغداد یہ کے بارے میں لکھا ہے کہ انہوں نے صرف اپنے اساتذۂ حدیث کے حالات پر دس جلدوں میں ایک کتاب تیار کی تھی<sup>85</sup> اس سے اس خاتون کے اساتذہ ٔ حدیث کی تعداد کا بھی اندازہ ہو تاہے۔

ام محمد فاطمه خاتون بنت محمد خطيه اصفهانيه كوتصنيف و تاليف كابرًا ملكه تقاءانهوں نے "الرموز 🖈 من الكنوز" كے نام سے يانچ (۵) جلدوں میں ايك كتاب لكھی تھی، اس کے علاوہ اور بھی ان كی تصنيفات

ام محمد بنت فاطمہ بنت نفیس الدین محمد بہنیسہ مکیہ نے بھی حدیث اور دوسرے علوم پر بہت سی - تيابير لکھي تھيں <sup>87</sup>\_

مگر افسوس آج ان اہل علم خوا تین کی کوئی کتاب محفوظ نہیں ہے، صرف ان کا تذکرہ کتابوں میں ره گياہے۔

#### فقه و فتاوي

فقہ و فتاوی میں بھی خواتین نے بہت حصہ لیا،اور یہ سلسلہ بھی عہد صحابہ ہی سے جاری ہے، تقریباً ---- حواشي \_\_\_

<sup>84 -</sup> خواتین اسلام کی خدمات ۳۳

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> - العبر للذ هبي ٢٣٤

<sup>86 -</sup> العقد الثمين ج٨ص ٢٠٢

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> -العقد الثمين ج٨ص ٢٠٢

کو قاضی ابو عبر اللہ حسین بن اساعیل معاملی کی صاحبز ادی امۃ الواحد ستیتہ فقہ شافعی میں کافی دسترس رکھتی تھیں، وہ شنخ ابو علی بن ابو ہریرہ گے ساتھ فتوی دیا کرتی تھیں، ابن جوزی کا خیال ہے کہ فقہ شافعی کی جزئیات پر جس قدر ان کی نگاہ تھی، اس دور کا کوئی شافعی عالم اس باب میں ان سے ہم سری کا دعوی نہیں کر سکتا تھا88

﴿ مغرب اقصی میں تین خواتین کو فقہ و فتاویٰ کے میدان میں خاص شہرت حاصل ہو گی: (۱) ام ہانی عیوسیہ (۲) ان کی بہن فاطمہ (۳) اور شیخ زورق کی دادی ام البنین ۔ ☆ام عیسی بنت ابر اہیم بن اسحاق بغد ادبیہ ، بغد ادکی مقتبہ تھیں <sup>90</sup>

ﷺ تقی الدین ابراہیم بن علی واسطی کی صاحبزادی امۃ الرحمٰن فقہ و فتاوی میں خاص ملکہ و شہرت رکھتی تھیں <sup>91</sup> شہرت رکھتی تھیں <sup>91</sup>

اسی طرح امیر سید شریف علاؤ الدین علی بن خطیب شرف الدین احمد کی بهن شریفه بھی فقه

---- حواشى ------

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>-العبرج ساص ۱۲، المنتظم ابن جوزي ج٢ص ١٣٩

<sup>89-</sup>العبرج سص م، المنتظم ابن جوزي ج٢ص ١٣٩

<sup>90 -</sup> تاریخ بغدادج ۱۳ ص ۹۸۲

<sup>91 -</sup> ذيل العبر للذهبي ٢٩٥

و فياوي ميں مشهور تھيں <sup>92</sup>

خقیہ بوسف بن کی اندلس کی بہن فاطمہ بنت کی قرطبہ کی بڑی فقیہہ تھیں،ان کی مقبولیت کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ ان کے جنازہ میں اتنے زیادہ لوگ نثر یک ہوئے جس کی پہلے کوئی نظیر نہیں ملتی

غرض علوم دینیہ کے مختلف شعبوں میں عور توں نے کمال حاصل کیا ،اور ایک زمانہ سے اپنی صلاحیتوں کالوہامنوایا۔

# عصري علوم وفنون ميں خوا تين كاحصه

یمی حال اس دور کے علوم عصریہ: زبان وادب، منطق و فلسفہ ، علم کلام ، خطاطی و کتابت صحافت و انشاء ، اور تقریر و خطابت وغیر ہ کا بھی تھا، مسلم خوا تین ان علوم و فنون میں بھی پیش پیش رہیں ، اور کسی مسلم حکو مت یا معاشر ہ نے ان پر روک نہیں لگائی ، بلکہ تاریخ کی شہادت تو یہ ہے کہ ہر دور میں ایسی تعلیم یافتہ اور با کمال خوا تین کی حوصلہ افزائی کی گئی۔ ذیل میں بطور مثال علوم عصریہ میں بعض کمال یافتہ خوا تین کا تذکرہ کیا جا تا ہے:

#### شعر وادب

شعر وشاعری اور زبان وادب ہر دور میں فن لطیف کی حیثیت سے کافی اہمیت کے حامل رہے ہیں ، اور ہر عہد کے اصحاب ذوق نے ان سے دلچیسی لی ہے ، اور ارباب حکومت نے ان کی سرپرستی کی ہے ۔ خوا تین بھی اس باب میں کسی سے پیچھے نہیں رہیں ، مثلاً:

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> - خواتین اسلام کی دینی وعلمی خدمات ۲

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>- بغية الملتمس اسا0

، ذہانت وذکاوت، حسن صورت وسیرت، جو دوسخا، نرم دلی، سخن پروری اور تقوی وطہارت کی بہت تعریف کی ہے، "الزر کلی" نے ان کو" سیدة نساء عصر" کے لقب سے یاد کیاہے، بعض روایت میں ہے کہ حضرت سکینہ "عرب کے کئی نامور شعراء کی سرپرستی کرتی تھیں، ان میں جرپر، فرزدق، جمیل کثیر اور ابن سرت کے کے نام خصوصیت سے قابل ذکر ہیں 94

کیلی الاخیلیہ: پہلی صدی ہجری میں ایک نامور شاعرہ ہوئی ہے،اس کے والد کا نام عبد اللہ بن الرحال بن کعب سے تھا،اس کے اسلاف میں کسی شخص کالقب"الاخیل "تھااس کے اسلاف میں کسی شخص کالقب"الاخیل "تھااس کئے اس خاندان میں بیرنام عام ہو گیا۔

مر ثیہ گوئی اور قصیدہ نگاری میں اس کا درجہ بہت او نجاہے ، اس کے مریثے اور قصائد عربی ادب میں خاص مقام رکھتے ہیں ، اس نے اپنے چچازاد بھائی (جس سے وہ شادی کی آرزومند تھی ، مگر آرزو پوری نہیں ہوئی ) کی وفات پر جو درد ناک مریثے کہے ہیں ، اسی طرح خلیفہ عبد الملک بن مروان اور حجاج بن یوسف ثقفی کی مدح میں جو قصائد نظم کئے ہیں ، فصاحت وبلاغت میں اپنی نظیر آپ ہیں۔

ایک دفعہ عرب کے نامور شاعر فرز دق سے کسی نے پوچھا کہ آپ کو بھی کسی کے کلام پر رشک آتا ہے،اس نے کہا کہ مجھے بھی بھی کسی کے شعر پر رشک نہیں آیالیکن لیلی الاخیلیہ کے ان اشعار پر جواس نے عمر وبن خلیع کی مدح میں کہے ہیں، مجھے اکثر رشک آتا ہے۔

لیلی کو کئی مرتبہ حضرت امیر معاویہ معاویہ معاویہ خلیفہ عبد الملک اور حجاج سے گفتگو کے مواقع ملے ،اس گفتگو کی تفصیلات مختلف کتابوں میں ملتی ہیں ،ان سے معلوم ہو تا ہے کہ وہ بڑی فصیح البیان ،روشن دماغ اور ذہین خاتون تھیں <sup>95</sup>

<sup>94 -</sup> ابن خلكان، ابن سعد وغيره، تاريخ اسلام كي چارسوبا كمال خواتين ٢٦

<sup>95 -</sup> دائرُه معارف اسلامیه، با کمال خواتین ۹۲

وباراں میں گھر گیا، قریب ہی بنو حنیفہ کا ایک گھر نظر آیا، وہ پناہ لینے کے لئے بطور مہمان اس گھر کے اندر چلا گیا اورا پنی او نٹنی کو باہر ایک طرف بٹھا کر باندھ دیا، وہاں اسے ایک عجیب واقعہ پیش آیا، جسے اس نے اس طرح بیان کیاہے:

" مجھے وہاں بیٹھے کچھ دیر گذری تھی کہ ایک حسین لڑی جس کی آئھیں ہیروں کی طرح چمکتی تھیں آئی،اور پوچھا کہ بیہ کس کی او نٹنی ہے؟ایک سیاہ فام کنیز جو پہلے سے ہی میرے پاس بیٹھی تھی کہا کہ بیہ تمہارے اس مہمان کی،اس نے میری طرف رخ کر کے کہا"السلام علیم "، میں نے سلام کاجواب دیا تواس نے پوچھا" آپ کس فاندان نے پوچھا" آپ کس فاندان سے ؟ میں نے کہا" بنو خظلہ سے "،اس نے پوچھا" بنو خظلہ "کے کس خاندان سے ؟ میں نے کہا" بنو نہشل "سے۔

اس پر وہ مسکر ائی اور کہا ، تو آپ ان لو گول سے ہیں، جن کے گھر انے کی فرز دق نے تعریف کی

ے:

ان الذي سمك السماء بني لنا بيتا دعائم اعز واطول

ترجمہ: بیشک جس ذات نے آسمان کوبلند وبالا بنایا ہے ، اس نے ہمارے لئے ایساگھر تعمیر کیا ہے جس

کے ستون نہایت مضبوط اور طویل ہیں۔

بیتا زواره محتب بفنائم ومجاشع ابوالفوارس نهشل

ترجمہ:ایساگھر جس میں بڑے بڑے نامورلوگ آتے رہے،اور مجاشع ابوالفارس بھی آ چکے ہیں۔

میں نے کہا، ہاں ، اور مجھ کو بیر اشعار بہت اچھے لگے ۔۔۔۔۔پھر وہ ہنسی اور کہا: لیکن ابن

الخطفی نے تمہارے اس گھر کو اپنے اس شعر سے ڈھادیا ہے:

اخزى الذى رفع السماءمجاشعا و بنى بناء بالحفيض الاسفل

(یعنی جس ذات نے آسان کور فعت عطا کی ہے ،اس نے مجاشع کو ذلیل ور سواکر دیا، اور اس کے

لئے سب سے نیچے خشک جگہ میں ٹھکانہ بنایا)

یہ شعر سن کر میری طبیعت مکدر ہو گئی اور اس کے آثار میرے چہرے پر بھی نمو دار ہوئے ،یہ دیکھ کر اس نے کہا، آپ رنجیدہ نہ ہوں، کیونکہ زمانہ کا یہی دستورہے کہ ایک کہتاہے اور ایک سنتاہے، پھر اس نے پوچھا آپ کہاں جائیں گے ؟

میں نے کہا: بمامہ۔اس نے ٹھنڈی سانس بھر کر کہا، آپ کی منزل مقصود آپ کے سامنے ہی ہے ، پھر اس نے بیہ شعر پڑھا:

تذكرنى بلادا خير ابلى بها اهل المروءة والكرامة

(تونے مجھے ایساعلاقہ یاد دلایاہے جس کے باشندے میرے بہترین ساتھی ہیں،جوبڑی مروت اور

شرافت کے حامل ہیں)

میں نے بوچھا، تمہاراعقد ہو گیاہے یا نہیں؟

اس نے جوب دیا:

اذا وقد النيام فان عمروا تورقم الهموم الى الصباح

(جب سونے والے گہری نیند سوجاتے ہیں، توعمرو کو تفکرات صبح تک بیدار رکھتے ہیں)

میں نے یو چھایہ عمرو کون ہے؟

اس نے جو اب میں پیہ شعر پڑھا:

سئلت و لو علمت كففت عنه و من لك بالجواب سوى الخبير

(تونے عمروکے بارے میں پوچھ دیا،اگر تجھے معلوم ہو تاتو اس سوال سے گریز کر تا اور جانے والے کے سواتیرے سوال کاجواب کون دے سکتاہے؟)

پھر کچھ اور شعر پڑھے اور د فعۃ ٔ خاموش ہو گئی ،ایسامعلوم ہو تا تھا کہ کچھ سن رہی ہو ، پھر اس کے زبان پریہ شعر جاری ہو گئے:

یخیل لی هیاعمرو بن کعب

كانك قد حملت على السرير

(مجھے خیال ہو تاہے کہ اے عمر وہن کعب! گویالوگ تیر اجنازہ اٹھائے گئے جاتے ہیں) فان تک ھکذا یا عمر و انبی

فان تک هکدا یا عمرو انی مبکرة علیک الی القبور

(پس اے عمرو! اگریہ بات ہے تو میں صبح سویرے تیرے یاس قبروں میں پہونچوں گی)

یہ کہہ کراس نے ایک دل دوز چیخ ماری اور بیہوش ہو کر اس طرح گری کہ گرتے ہی دم نکل گیا۔

میں نے لو گوں سے یو جیما کہ بیرلڑ کی کون تھی ؟----انہوں نے بتایا کہ ضحاک بن عمرو بن

محرق کی بیٹی "عقیلہ"ہے۔

میں نے کہایہ عمرو کون ہے؟

انہوں نے بتایا کہ اس کا چیازاد بھائی عمروبن کعب بن محرق ہے۔

میں وہاں سے رخصت ہو کریمامہ بہونجاتو میں نے عمروبن کعب کو تلاش کیا، معلوم ہوا کہ وہ فوت ہو چکاہے اور ٹھیک اسی وفت عقیلہ جیخ مار کر گری تھی،اس کو بمامہ میں د فنا یا جارہا تھا<sup>96</sup>

خرزدق کا جریر دونوں فیصلہ کے لئے اس کی طرف رجوع کیا کرتے تھے،اس کا شوہر اور شاعری میں فرزدق کا حرید دونوں فیصلہ کے لئے اس کی طرف رجوع کیا کرتے تھے،اس کا فیصلہ بیہ تھا کہ اعلی درجہ کی نظموں میں جریر کا کلام فرزدق سے بہتر ہے 97 کی نظموں میں جریر کا کلام فرزدق سے بہتر ہے 97

ہ صفیہ: یہ اشبیلہ (Seville) کی رہنے والی تھی، خطابت اور شاعری کی صلاحیتوں میں ممتاز تھی کے صفیہ: یہ اشبیلہ (Seville) کی رہنے والی تھی، خطابت اور شاعرہ تھیں، علم و فن کے ہر شعبہ میں کے زینب بنت زیاد اور حمیدہ بنت زیاد نہایت اعلی درجہ کی شاعرہ تھیں، علم و فن کے ہر شعبہ میں

انهیں کمال حاصل تھا،اور دونوں حسین و جمیل بھی تھیں،اور دولت مند بھی<sup>98</sup>

🖈 مریم بنت ابولیعقوب اندلس کی رہنے والی تھیں، اپنے دور کی مشہور شاعرہ اور ادیبہ تھیں،

<sup>96 -</sup> كتاب الإغاني، بإكمال خوا تين ٩٥،٩٧

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> - البيان والتبين ٩٣

<sup>98 -</sup> نفح الطيب ١٣٢

نہایت دیندار اور با کمال خاتون تھیں ،اشبیلیہ میں مستقل قیام تھاعور توں کو شعر وادب کی تعلیم دیتی تھیں ، چوتھی صدی ہجری کے بعدان کی شاعری کو بہت شہرت و قبولیت حاصل ہوئی <sup>99</sup>

﴿ بدانیه نے استاذ ابو المطرب عبد المنان سے پڑھا تھا، کیکن وہ استاذ سے بڑھ گئیں،اس نے "المبرد" کی تصنیف "الکامل پر اور القالی کی"النوادر" پر عبور حاصل کیا تھا،اور علم عروض میں مسلمہ استاذ تھیں 100

ﷺ حف**صہ الر کونیہ** ساکن غرناطہ اپنی شر افت، اپنے حسن اور دولت و قابلیت کے باعث مشہور تھی، اس کی شاعری میں محبت کے جذبات بھر ہے ہوئے تھے، وہ خلیفہ کے محل میں خواتین کی استاذ اور اتالیق تھی 101

کو عنسانیه بھی اندلس کی مشہور شاعر ہ تھیں ، مقام بجابیہ میں رہتی تھیں ، سلاطین اورامر اء کی مدح میں اشعار اور قصائد کہا کرتی تھیں 102

اند لسی شاعرات میں **دادی آسیہ** اس فن میں شہرت رکھتی تھیں،اور امراء کی شان میں اشعار کہاکرتی تھیں،اور امراء کی شان میں اشعار کہاکرتی تھیں،ایک مرتبہ وہ اپنے وطن "آش" سے اشبیلیہ کا سفر کر کے امیر المؤمنین خلیفہ ابولیعقوب کو سر دربارا بینے اشعار سنائے <sup>103</sup>

خ**نز ہون نامی ایک خاتون غرناطه کی مشہور شاعر ہوادیب**ہ تھی، فی البدیہ اشعار کہنے اور حاضر جوابی میں مہارت اور شہرت رکھتی تھی<sup>104</sup>

<sup>99 -</sup> نفح الطيب ١٣٢

<sup>100 -</sup> نفح الطيب ١٥٨

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> -ارشاد (یا قوت)۱۱۹

<sup>102 -</sup> بغية الملتمس ٥٢٩

<sup>103 -</sup> بغنة الملتمس **3٢9** 

<sup>104 -</sup> بغية الملتمس ٥٢٩

مستگفی بالله محمد بین عبد الرحمن والی اندلس کی صاحبزادی "ولاده" تھیں،وہ ادیبہ شاعرہ تھیں، ہاء ہو ہے۔ ،ان کی باتیں وزنی اور طبیعت شاعر انہ تھی، شعر اءواد باء میں رہ کر ان سے ادبی مسائل میں سوال وجواب کرتی تھیں اور سب پر بھاری تھیں 105

ہر فی تی عروضیہ (وفات میں ہو آئات کا شار پانچویں صدی ہجری کے اندلس کی شہر ہُ آفاق عالمات میں ہو تا ہے، علامہ ابو المطرف عبد الرحمن بن علبون کی آزاد کر دہ باندی تھی، بلنسیہ (والنشیا) میں مستقل اقامت اختیار کرلی تھی، علم صرف، نحو، معانی، علم بدیع، علم لغت اور علم عروض میں ریگانہ کروزگار تھی، علم نحو اور علم لغت اس نے اپنے آ قاء ابو المطرب عبد الرحمن سے حاصل کیا تھا، مگر ان دونوں فنون میں وہ استاذ پر فوقیت لے گئ، اس کو مبر دکی کتاب "کامل" اور قالی کی کتاب "نوادر" زبانی یاد تھی، اور ان کی شرح نہایت عمد گی کے ساتھ کرتی تھی، اس دور کے ایک مشہور عالم سلیمان بن نجاح کا بیان ہے کہ میں نے عروضیہ سیمائل اور نوادر پڑھیں، اور علم عروض بھی سیمائل

ﷺ مغر**ب اقصی کی ادیبہ شاعرہ سارہ بنت احمد بن عثان (**وفات میں ہے ہے میں مارہ بنت احمد بن عثان (وفات میں ہے۔ میں اس قدر آگے رہیں کہ ابن سلمون نے ان سے "اجازت "حاصل ہونے پر فخر کیاہے<sup>107</sup>

کمکہ مکر مہ کی مشہور محدثہ اور عابدہ وزاہدہ خاتون خدیجہ بنت شیخ شہاب الدین نویری بھی شاعرہ تھیں اور نہایت عمدہ اشعار کہتی تھیں ، انہول نے رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَیْا اِللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰمِ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِن اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ مَا اللّٰمِ اللّٰمِ مَا مِنْ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ مَا اللّٰمِ مَا اللّٰمِ مَا مَا مَا مَا مُعْمِمُ مَا مُعْمِمُ مَا مُعْمِمُ مِنْ مَا مُعْمِمُ مُعْمِمُ مِنْ مُعْمِمُ مِنْ مَا مُعْمِمُ مُعْمِمُ مُعْمِمُ مِنْ مُعْمِمُ مُعْمِمُ مُعْمِمُ مُعْمِمُ مُعْمِمُ مُعْمِمُ مُعْمِمُ مُعْمُمُ مُعْمُمُ مُعْمِمُ مُعْمُمُ مُعْمُمُ مُعْمِمُ مُعْمُمُمُمُ مُعْمُمُمُمُ مُعْمُمُ مُعْم

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> - بغية الملتمس ٥٢٩

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> - با كمال خوا تين ۲۱۰

<sup>107 -</sup> خواتین اسلام کی دینی وعلمی خدمات ۲۷

<sup>108 -</sup> العقد الثمين ج٨ص٨٠٠ -

ان کو بہت سے اشعار یاد تھے۔<sup>109</sup>

ام الحسین بنت قاضی مکه شهاب الدین طبری شاعری کرتی تھیں اوران کی نظمیں مشہور و مقبول تھیں 110۔

ﷺ تقید ام علی بنت ابی الفرح (متوفیہ و کھے ہے) نہایت قابل خاتون تھیں ،ان کے انتہائی اونچے درجہ کے اشعار اور قصائد ہیں، ایک مرتبہ انہوں نے سلطان صلاح لدین کے بھیجے تقی الدین عمر کی مدح میں ایک قصیدہ کھاجو ساتی نامہ کے طرز پر لکھا گیا تھا، اس میں شاعرہ نے نہایت خوبی سے ایک محفل ہے نوشی کا ایک قصیدہ کھا تھا ہم ہو تا تھا کہ شاعر و مینا اور دیگر کو ائف اس طرح بیان کئے گئے تھے کہ جس سے ظاہر ہو تا تھا کہ شاعر خود ایک عادی ہے خوار ہے۔۔۔۔ قصیدہ پڑھ کر تقی الدین نے علی الاعلان کہا کہ شاعر کو ضرور محفل ہے نوشی کا ذاتی تجربہ ہے۔۔۔۔ یہ سن کر اس خاتون نے ایک رزمیہ قصیدہ لکھ ڈالا جس میں اس نے جنگ کی کل جزئیات نہایت تفصیل سے بیان کی تھیں ، اور میدان جنگ و جنگجو بہادروں کا نقشہ کھینچا تھا، جب اس نے بیر رزمیہ نظم تقی الدین کو بھیجی تو ایک خط میں لکھا کہ "مجھے جتنا تجربہ بزم کا ہے اتناہی تجربہ رزم کا ہے اس نظم کو پڑھ کر تقی الدین نے اس کے اعلی تخیل کالوہا مان لیا، اور اس کی بے حد تعریف کی الاس کے اساس نے بیر رزمیہ کر تقی الدین نے اس کے اعلی تخیل کالوہا مان لیا، اور اس کی بے حد تعریف کی الدین نے اس کے اعلی تخیل کالوہا مان لیا، اور اس کی بے حد تعریف کی اس

اندلس کے خلیفہ تھم ٹانی (۱۳۵۰ھ تا ۱۳۲۰ھ) بی بی مجم السعید رضیہ، شعر و سخن اور زبان و ادب میں بگانہ کر ہر تھی، شوہر کی وفات کے بعد اس نے بہت سے مشرقی ممالک کاسفر کیا، اور ہر جگہ کے علماء نے اس کی بڑی قدر کی 112

اندلس کے اموی خلیفہ الحکم ثانی (متوفی ۲۲۳ ہے) کے حرم میں ایک جارجیہ خاتون تھی، جس کا نام فاطمہ تھا، اس کے باپ کانام ز کاریۃ الزابلیری تھا،جو ایوان خلافت میں عہدہ دار تھا۔

<sup>109 -</sup> العقد الثمين ج٨ص ٢٣٣

<sup>110 -</sup> العقد الثمين ج٨ص ا٢٣١

<sup>111 -</sup> ابن خلکان ج اص ۱۰۳

<sup>112 -</sup> تاریخ اسلام کی با کمال خواتین ۱۹۴

فاطمہ اکثر "القصر " (داقع لبنہ ) میں رہتی تھی، وہ بڑی عالمہ اور فاضلہ خاتون تھی، صرف، نحو، ادب، حساب، اور دیگر علوم مر وجہ میں اس کو درجۂ تبحر حاصل تھا، انشاء پر دازی میں اس کا کوئی جو اب نہ تھا، وہ اکثر "الحکم "کی طرف سے خطوط اور فرامین لکھتی تھی، جو فصاحت وبلاغت کے لحاظ سے نثر اعلی کا نمونہ ہوتے تھے، ابن حیان کا بیان ہے کہ اندلس میں نہ کوئی دوسری عورت فاطمہ سے بہتر انشاء پر داز تھی، اور نہ کوئی مر د اس کی ہمسری کا دعوی کر سکتا تھا، اسکے پہال علمی اور صنعتی کتابوں کا ایک بیش بہا ذخیرہ موجود تھا 113

لا ایک بیش قیمت کتاب (مخطوطه)" نزیهة الحلساء فی اخبار النساء" مصنفه السیوطی دمشق کے کتب خانه 'الظاہریہ " میں ہے، اس میں ستائیس (۲۷)خوا تین شعراء کے سوانح حیات درج ہیں 114 خطاطی وخو شنویسی

خطاطی وخوشنویسی کو فنون لطیفہ میں بڑی اہمیت حاصل ہے،اور ہر دور میں یہ فن اہل ذوق و نظر اور اصحاب کمال کا منظور نظر رہاہے،اور مر دوں کی طرح عور توں نے بھی اس علم کو بطور فن (آرٹ) قبول کیاہے،اور اس میدان میں نمایاں مقام حاصل کیاہے،مثلاً:

(۱) ام الفضل فاطمہ بنت حسن بن علی الا قرع بغداد کی رہنے والی تھیں، "بنت اقرع" کی نسبت سے مشہور تھیں، فن خطاطی وخوشنولیی میں استاد زمانہ تھیں، مشہور خطاط "ابن البواب" کے خط کی پوری نقل کرتی تھیں، اور اہل علم ان سے خطاطی سیکھتے تھے، علامہ ذہبی اور علامہ ابن جوزی نے ان کے حسن خط کی بہت تعریف کی ہے۔

<sup>113 -</sup> تاریخ اسلام کی با کمال خواتین ۱۹۴

<sup>114 -</sup>سه ماہی دعوت حق تعلیم نسواں نمبر ص۲۱

لکھا گیا تھا، جس پربنت الا قرع کوایک ہزار دینار دیئے گئے تھے <sup>115</sup>

(۲) **امۃ العزیز خدیجہ بنت یوسف** عالمہ، فاضلہ محدثہ کے ساتھ مشہور خوشنویس بھی تھیں، اور اس فن کے مشاہیر سے خطاطی کی تعلیم حاصل کی تھی<sup>116</sup>

(۳) نخر النساء شہرہ بنت احمد کا تبہ کے لقب سے مشہور تھیں،ان کا خط نہایت پاکیزہ اور حسین تھا، ابن جوزی اور ابن خلکان نے ان کے حسن خط کی شہادت دی ہے

(۴) **اندلس کی مشہور کا تنبہ وادیبہ "مرنہ"امیر** الناصر لدین اللّہ کی خاص کا تنبہ ومنشیہ تھیں ، اور ان کاخط نہایت یا کیزہ اور حسین تھا، <u>۵۸ ب</u>اھ میں فوت ہوئیں <sup>118</sup>

(۵)" منیہ الکا تنبہ "خلیفہ معتمد علی اللہ عباسی کی باندی تھیں، فن کتابت وانشاء میں خاص شہرت رکھتی تھیں اور "الکا تنبہ" کے لقب سے مشہور تھیں <sup>119</sup>

(۲) اندلس کے فرمان رواعبر الرحمن ثالث (۴۰۰ ہے تا ۳۵۰ ہے عہد میں ایک نامور فاضلہ اور خوشنویس **صفیہ بنت عبد اللہ رازی** گذری ہیں، وہ جملہ علوم مر وجہ میں بھی تبحر و کمال رکھتی تھیں، اشعار کھجی کہتی تھیں، اور خلیفہ عبد الرحمٰن ان کے اشعار کابڑا مداح تھا<sup>120</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> -العبرج ساص ۱۹۸

<sup>116 -</sup> المنتظم ج• اص ۲۸۸

<sup>117 -</sup> ابن خلکان ج اص ۲۳۵

<sup>118 -</sup> بغية الملتمس ١٣٠٠

<sup>119 -</sup> تاریخ بغدادج ۱۳ ص۲۳۲

<sup>120 -</sup> بغية الملتمس ٥٢٨

نوازل الفقه (جلد پنجم) رکھتی تھیں <sup>121</sup>

# (۸) **عائشہ بنت عمارہ بن یکی نثر یف بجاویہ افریقیہ**،ادیبہ وشاعرہ کے ساتھ نہایت اونچے درجہ کی خوشنویس بھی تھیں 122 خوشنویس بھی تھیں 122

(۹) بی بی عائذہ بنت احمد بن محمد قرطبہ کے گور نراحمد بن محمد کی صاحبز ادی تھیں، جملہ علوم و فنون میں مہارت رکھتی تھیں، بالخصوص فن کتابت میں ایسا کمال پیدا کیا کہ اس دور میں کسی کو ان کی ہمسر کی کاچارا نہ تھا، انہوں نے اندلس کے علم دوست خلیفہ الحکم (متوفی ۲۲۳ سے سے) کے لئے بے شار کتابیں نقل کی تھیں، ابن حیان کا بیان ہے کہ عائذہ علم و فضل اور فصاحت و بلاغت میں سارے اندلس میں ابنا ثانی نہ رکھتی تھیں

(۱۰) بی بی عائشہ بنت احمد چوتھی صدی ہجری میں نہایت با کمال خاتون گذری ہیں قرطبہ کی رہنے والی تھیں مورخ ابن حیان کا بیان ہے کہ اندلس کی خواتین میں کوئی شریف عورت علم و فہم اور شعر وادب میں اس کے پایہ کی نہ تھی اندلس کے حکمر ال ان کے مرتبہ علمی کی بے حد قدر کرتے تھے اور اکثر ان کو انعام واکرام سے نوازتے رہتے تھے جملہ علوم میں کمال رکھنے کے علاوہ ان کو فن کتابت میں عجیب ملکہ حاصل تھاان کا خطا تناخو بصورت تھا کہ جو دیکھا تھاد نگ رہ جاتا تھا انہوں نے بے شار علمی کتابیں اپنے ہاتھ سے لکھیں اور اپنے دور کے اور علماء اندلس نے ان سے بھر پور فائدہ اٹھایا، شعر و شاعری سے بھی شغف رکھتی تھیں اور اپنے دور کے نہایت بلندیا یہ شعراء میں شار کی جاتی تھیں

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> - بغية الملتمس • <sup>121</sup>

<sup>122 -</sup> عنوان الدراية فيمن كان من العلماء في المأة السابعة في بجاية ، ابوالعباس احمد غيريني ص٧٥

<sup>123 -</sup> با كمال خوا تين • 19

<sup>124 -</sup> ما كمال خواتين ١٩٨

حاصل کیا کہ لوگ اسکی خوش خط کو دیکھ کر انگشت بدنداں رہ جاتے تھے، ۱۲۴ھ میں اسکندریہ آئی تولوگ اس کے کمال فن کو دیکھنے کیلئے ٹوٹ پڑے اور اس کو مالا مال کر دیا، وزیر مصرنے بھی اس کو ملا قات کیلئے بلایا اور اس کے مال فن کو دیکھنے کیلئے ٹوٹ پڑے اور اس کو مالا مال کر دیا، وزیر مصرنے بھی اس کو ملا قات کیلئے بلایا اور اسکے ساتھ اس کا معقول وظیفہ مقرر کر دیا، اس با کمال خاتون کا مقبرہ ابھی تک اسکندریہ میں موجود ہے اور اسکے ساتھ کیھے زمین بھی وقف ہے <sup>125</sup>

(۱۲) ابن فیاض نے اخبار قرطبہ میں لکھاہے کہ قرطبہ کے مشرقی علاقہ میں ایک سوستر (۱۷۰) عالمات وفاضلات الیی تھیں جو خط کو فی میں قران شریف لکھتی تھیں<sup>126</sup>۔

اس طرح تاریخ میں بے شار ایسی خوا تین کے نام محفوظ ہیں جنہوں نے خوش نویسی اور کتابت کی د نیامیں امتیاز حاصل کیا۔

علم طب (میڈیکل سائنس)

خدمت خلق کے وہ فرائض جواس تہذیب یافتہ دور میں "صلیب احمر" کے ادارے سر انجام دیتے ہیں،اکثر اسلامی لڑائیوں میں خواتین اسلام انجام دیتی تھیں۔

الربیج بنت معوزہ کے متعلق روایت ہے کہ انہوں نے بیان کیا کہ اسلامی افواج کے ساتھ خوا تین بھی رہا کرتی تھیں، تا کہ زخمیوں کی دیکھ بھال کریں ،اور انہیں پانی پلائے اور زخمیوں کو واپس مدینہ ---- حواثی ------

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> - تذكرة الحواشي بإ كمال خوا تين ٢٨٨

<sup>126 -</sup> خواتین اسلام کی دینی وعلمی خدمات ۲۷

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> -سه ماہی دعوت حق تعلیم نسواں نمبر ۲۴

پهونجائيں 128

خ**ضرت ام ایمن** نے بھی غزوہ احد وغزوہ خیبر میں حضور صَلَّاتَیْنِم کی معیت میں شریک ہو کر زخمیوں کی مرہم پٹی کی خدمت انجام دیں <sup>129</sup>

کے علاوہ ازیں ایسی خواتین کے بھی حالات ملتے ہیں جنہوں نے علماء طب کی حیثیت سے شہرت حاصل کی:

ا تبیله بنی اود میں زینب بہت مشہور ڈاکٹر اور ماہر امر اض چشم تھیں۔ ان کے تعلیم تھیں۔

ام الحسن بنت القاضى الى جعفر الطنجالى مختلف مضامين مين بهت وسيع علم كى مالك تخييس، ليكن وه بحيثت طبب بهت مشهور تخيير 130

ﷺ المنصور ابی عامر 'کے زمانہ میں بحیثیت طبیب بڑی شہرت کے الحفیظ بن زہیر کی بہن اور اس کی بیٹی "المنصور ابی عامر 'کے زمانہ میں بحیثیت طبیب بڑی شہرت حاصل کی ،وہ بہت احجی طبیبہ تھیں، بالخصوص امر اض نسواں میں بڑی ماہر تھیں، اور محل شاہی کی خواتین کے علاج ومعالجہ کے لئے ان ہی کوبلایا جاتا تھا 131

#### تقرير وخطابت

وعظ و تقریر اور خطابت و جا دوبیانی بالعموم مر دول کی میراث مانی جاتی ہے، مگر اس فن میں بھی عور تول کا خانہ خالی نہیں ہے، تاریخ سے معلوم ہو تاہے کہ بہت سی پر دہ نشینان علم وفضل نے وعظ و تذکیر اور خطابت کے ذریعہ خواتین اسلام کے ایمان و عمل کو تازگی اور رو نق بخشی ہیں ، اور ان کے ذریعہ مسلم خانوادول اور کنبول کی بڑی اصلاح ہوئی ہے، یہ خطیبائیں عور تول کے مخصوص اجتماعات میں جاکر وعظ سناتی تھی اور ان کے یہال عور تیں آکر وعظ سنتی تھیں، مثلاً:

<sup>128 -</sup> الاصابة لا بن حجرج ٨ص 24

<sup>129 -</sup> الاصابة لا بن حجرج ٨ص ١٣٧

<sup>130 -</sup> الاصابة لابن حجرج ٨ص ١٣٧

<sup>131 -</sup> طبقات الإطباء ابن الي اصيبعه ص 4 4

امام حسن بصری کی والدہ ماجدہ "خیرہ"عور توں کے مجمع میں وعظ سنایا کرتی تھیں 132 🏠

معا**ذہ بنت عبد الله** مشہور تابعی حضرت صلہ بن ریشم کی زوجہ بڑی عالمہ فاضلہ تھیں ، وہ عور تول کی اجتماعات کی صدارت کرتی تھیں ،اور ا<sup>نک</sup>ووعظ سناتی تھیں <sup>133</sup>

ام الحکم عائشہ بنت محمد بغدادیہ تو اتنی بڑی خطیب تھیں کہ "الواعظہ" کے لقب سے مشہور ہو گئیں تھیں <sup>134</sup>

ام احمد زلیخابنت الیاس غزنوبیہ بھی "الواعظہ" کے لقب سے مشہور تھیں ،امام فاس کا بیان ہے کہ وہ خرقہ پہن کر عور تول کے یہاں جاتی تھیں ،اور وعظ کرتی تھیں <sup>135</sup>

اس سلسلے میں شیخہ ام زینب فاطمہ بنت عباس بغدادیہ (وفات ذی الحجر ۱۳ ایج ص) کی خدمات بھی بہت اہم ہیں، ان کے مواعظ سے صرف بغداد ہی کی خواتین نے استفادہ نہیں کیا بلکہ دمشق اور مصر تک ان کا فیض پہونیا، جس کی وجہ سے وہ "سیدہ خواتین دورال" کے لقب سے مشہور ہوئیں 136

ہم حیرونہ فاسیہ: کے تذکرہ نگاروں نے ان کی دینی خدمات کے سلسلے میں لکھاہے کہ شہر فاس کی عور توں میں اشعر می عقائد کے بھیلانے میں ان کابڑاہاتھ ہے،اور وہ اس بارے میں مغرب میں خاص شہرت رکھتی تھیں 137

<sup>132 -</sup> طبقات ابن سعدج ۸ ص ۲ کس

<sup>133 -</sup> طبقات ابن سعدج ۸ ص ۸۳

<sup>134 -</sup> العبرللذ هبي ج٥ص ١٦٨

<sup>135 -</sup> العقد الثمين ج٨ص ٢٣٨

<sup>136 -</sup> ذيل العبرج ٨٠٠

<sup>137 -</sup> خواتین اسلام کی علمی و دینی خدمات ۱۸

### د گیرعلوم وفنون

ان کے علاوہ علم کلام ، حکمت و فلسفہ ، علم الحساب ، اور دیگر علوم و فنون میں بھی خواتین اسلام کا پایہ کافی بلند ہے ، تاریخ کے صفحات ایسی بلند پایہ خواتین کے تذکر وں سے لبریز ہیں ، اس ذیل میں بھی چند نام بطور نمونہ پیش کئے جاتے ہیں:

46

(۱) فقیہۃ الامت ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ ؓ، فقہ ، حدیث ، فرائض ، احکام ، حلال وحرام ، اخبار واشعار ، طب و حکمت ، انساب ، بہت سے علوم کی جامع اور ان علوم میں اپنے عہد میں سب پر فائق تھیں ، آپ کے ذکر جمیل سے تا ہے کی کتابیں بھری پڑی ہیں 139

(۲) حضرت عائشہ بنت طلحہ حضرت ابو بکر صدیق کی نواسی تھیں ، ام المؤ منین حضرت عائشہ کی شاگر دہ اور ان کے علوم کی امین تھیں ، مختلف علوم و فنون کی جامع تھیں ، ان کے علم و فضل کا اعتراف ان کے تمام ہم عصر علماء و فضلاء کو تھا، ایک د فعہ خلیفہ ہشام بن عبد الملک کی دعوت پر اس کے دربار میں گئیں ، وہاں مختلف علوم کے بارے میں ان کی گفتگو متعدد نامور علماء سے ہوئی ، وہ سب ان کے تبحر علمی اور وسعت معلومات کے قائل ہو گئے ، ہشام اس قدر متاثر ہوا کہ اس نے ان کی خدمت میں ایک لاکھ در ہم بطور نذرانہ بیش کئے اور نہایت عزت واحترام سے رخصت کیا 140

(۳) ام جعفر عتابه: محمد بن حسین بن قعطبه کی بیٹی، یخی بر مکی کی بیوی، اور جعفر بر مکی کی والدہ تھیں، اصل نام فاطمه تھا مگر وہ اپنے لقب، عتابه، سے مشہور ہوئیں۔ ان کی کنیت، ام جعفر تھی، نہایت عالمه فاضله خاتون تھیں۔ جمله علوم و فنون بالخصوص علم کلام، کتابت و خوشنویسی اور علم حساب میں کمال رکھتی تھیں،

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> - ما كمال خواتين ۱۸۸

<sup>139 -</sup> طبقات ابن سعدج ۲ ص ۴۷ سالاستيعاب ج ۲ ص ۲۹ ک، تذکرة الحفاظ ج اص ۲۹ وغيره

<sup>140 -</sup> طبقات ابن سعد، ار دو دائرَة المعارف الاسلامية ، حيار سوبا كمال خوا تين ١٦٣

سکٹروں ارباب ہنر و کمال اس کی جوئے سخاوت سے سیر اب ہوئے۔

عتابہ کی زندگی کا آخری دور بہت عبرت ناک تھا، محمہ بن عنسان گورنر کوفہ کا بیان ہے کہ میں عیدالاضحی کے دن اپنی والدہ کے سلام کو گیا۔ان کی مجلس میں ایک بوڑھی خاتون پر انی چادر اوڑھے نہایت فضیح و بلیغ گفتگو کر رہی تھی، میر کی والدہ نے کہا بیٹا! اپنی خالہ کو سلام کر و، میں نے پوچھا یہ کون ہیں؟ کہا کہ یہ عتابہ ام جعفر بر مکی ہیں، یہ سن کر میں سکتے میں آگیا،ایک وہ زمانہ تھا کہ ان کی شان و تجل کا کوئی ٹھکانہ نہ تھا، اور آج وہ کس حال میں ہیں، میں نے ادب سے ان کو سلام کیا، اور حال پوچھا تو کہا، بیٹا کیا پوچھتا ہے، دنیا ایک آنے وہ کس حال میں ہیں، میں نے ادب سے ان کو سلام کیا، اور حال پوچھا تو کہا، بیٹا کیا پوچھتا ہے، دنیا ایک آنے جانے والی چیز ہے، کل کی بات ہے کہ عید کے دن میر سے سر ہانے چار سو کنیزیں کھڑی ہوتی تھیں، پھر کھی میں کہتی کہ جعفر میر اخیال نہیں رکھتا، اور آج یہ حالت ہے کہ میر سے پاس صرف دو پوستینیں ہیں، ایک کو اوڑھ لیتی ہوں اور ایک کو بچھا لیتی ہوں اور ایک کو بھیا لیتی ہوں اور ایک کو بچھا لیتی ہوں اور ایک کو بھی میں کہتی کہ میر سے پاس صرف دو پوستینیں ہیں۔

(۴) حضرت آمنہ رملیہ کا ثار دوسری تیسری صدی ہجری کی جلیل القدر عالمات اور اولیاء میں ہوتا ہے، تقریباً ایک سو ترسٹھ ہجری (۱۳٪ ھے) میں بغداد کے نواحی شہر رملہ میں پیدا ہوئیں، گھر کی ابتدائی تعلیم کے بعد مکہ معظمہ گئیں ،ایک بزرگ عالم دین مسجد حرام میں درس دیتے تھے،ان سے برسوں تک استفادہ کیا،ان کے بعد دوبارہ مکہ آکرامام ثافتی سے استفادہ کیا،ان کے بعد دوبارہ مکہ آکرامام ثافتی سے استفادہ کیا،ان کے بعد دوبارہ مکہ آکرامام ثافتی سے استفادہ کیا،ان کے بعد دوبارہ مکہ آکرامام ثافتی سے استفادہ کیا،امام ثافتی مصر گئے تو وہ کو فہ بہو نچ گئیں، جہاں بہت سے علاء و فضلاء موجود تھے،اس طرح انہوں نے مختلف علاقوں کے اہل علم و کمال سے مختلف علوم و فنون میں کمال پیدا کیا، اور یکنا کے روز گار ہو گئیں، جب کو فہ سے وطن واپس گئیں، توان کے علم و فضل کا چرچا دور دور تک پھیل چکاتھا، مخلوق خدا کو فیض پہونچانے کی خاطر انہوں نے اپناحلقہ درس قائم کیا تولوگ شخصیل علم کے لئے جوق درجوق ان کی خدمت میں حاضر ہونے خاطر انہوں نے درویشانہ زندگی اختیار کرلی بھر وہ خاصان خدا میں شار ہونے لگیں۔

<sup>141 -</sup> چارسوبا کمال خواتین ۱۴۵ تا ۱۴۸

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> - چارسوبا کمال خواتین ۱۲۰ تا ۱۲۱

(۵) ایک کنیز ہارون رشید کی خدمت میں پیش کی گئی، جس کی قیمت دس ہز ار دینار تھی، خلیفہ نے قیمت منظور کرلی، گراس شرط پر کہ کنیزہ کا امتحان لیا جائے، چنانچہ دینیات، فقہ، تفسیر، طب، فلکیات، فلسفہ ، خطابت اور شطر نج کے مشہور ماہرین نے یکے بعد دیگرے اس کا امتحان لیا، اور ہر مرتبہ اس نے نہ صرف یہ کہ ہر سوال کا جواب اطمینان بخش دیا، بلکہ ان میں ہر ایک عالم سے اس نے خود ایک ایک سوال کیا جس کا وہ جواب نہ دے سکے 143

(۱) بی بی عائشہ عباسیہ: آٹھویں عباسی خلیفہ معتصم باللہ متوفی (۲۲<u>۲ ہے)</u> کی صاحبزادی تھیں ،والد نے اسکی تعلیم وتر بیت نہایت اعلی بیانہ پر کی ، چنانچہ وہ جملہ علوم میں ریگانہ روز گار ہو گئی ،نہایت شگفتہ مزاج تھیں اور روتوں کو ہنسادیا کرتی تھیں <sup>144</sup>

(2) ام عباس ساتویں عباسی خلیفہ مامون الرشیر (۱۹۸ ہے مطابق ۱۹۸ ہے عطابق ۸۳۳ ہے) کی جائے ہے مطابق ۱۹۸ ہے مطابق ۱۹۸ ہے گئے متحی ، نہایت ذبین و فطین اور عالمہ و فاضلہ خاتون تھیں ، اگر چہ ان کی پرورش خالص بدویانہ (صحرائی) ماحول میں ہوئی تھی، مگر قرائن سے معلوم ہو تا ہے کہ ان کا تعلق صحرائی علاقہ میں بود و باش رکھنے والے کسی علمی ودینی گھر انے سے تھا، اور ان کی تعلیم و تربیت بہت عمر گی سے کی گئی تھی یہی وجہ تھی کہ عفوان شباب کو بہونچنے تک ان کو علم الانساب سے سے گہری واتفیت ہوگئی تھی ، جس نے مامون الرشید کو ان سے شادی کرنے پر آمادہ کیا، عربی ادب کی بعض کتابوں میں یہ قصہ بہت مزے لے کربیان کیا گیا ہے مگر یہاں اس تفصیل کاموقعہ نہیں ہے 145

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> -سه ماہی دعوت حق تعلیم نسواں نمبر ۲۶

<sup>144 -</sup> بإ كمال خواتين ١٦٣٠

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> - عقد الفريد، بإ كمال خوا تين ١٦٨

ایک ذخیر ہ اپنے لئے جمع کیاتھا 146

(۹) فخ**ر النساء شہدہ:** چھٹی صدی ہجری کی شہرہ آفاق عالمہ و فاضلہ گزری ہیں ،والد کا نام ابو نصر احمد بن عمر الابری تھاوہ اپنے دور کے ایک ممتاز عالم دین تھے۔

شہدہ ۱۹۸۳ ہے میں ایران کے شہر دینور میں پیدا ہوئیں، ابتدائی تعلیم اپنے والدسے حاصل کی پھر مختلف علوم وفنون کے ماہر ول سے بھر پور استفادہ کیااور اس طرح وہ اعلی تعلیم سے بہرہ ور ہوئیں، وہ علم حدیث کے علاوہ تاریخ، زبان وادب، خوشنولیں اور دیگر کئی علوم و فنون میں کمال رکھتی تھیں، اور اسی بناپر ان کو فخر النساء کا خطاب دیا گیا تھا۔۔۔۔۔ شوہر کی وفات کے بعد اپنے آپ کو ہمہ تن درس و تدریس کیلئے وقف کر دیا۔ خلیفہ مستضی بامر اللہ عباسی (۲۲ ہے ہوتا ہے ہے) نے ان کے فضل و کمال کی شہر سے سنی تو ان کو بہت بڑی جاگیر عطا کی، تاکہ وہ کیسوئی کے ساتھ اشاعت تعلیم میں مشغول رہ سکے، شہدہ نے اسکی آمدنی سے دریائے وجلہ کے کہ تاکہ وہ کیسوئی کے ساتھ اشاعت تعلیم میں مشغول رہ سکے، شہدہ نے اسکی آمدنی سے دریائے وجلہ کے کاراب ایک عظیم الشان درسگاہ بنوائی جس میں سینکڑوں طلبہ تعلیم حاصل کرتے تھے اور ان کے تمام اخراجات شہدہ خو دیر داشت کرتی تھیں، شہدہ آخری دم تک درس و تدریس میں مشغول رہیں اور سماے فوے سال سے زیادہ عمر پاکر بغداد میں اس عالم ناپائیدار سے رحلت کی، نماز جنازہ جامع القصر بغداد میں ادا کی شریک ہوئے 147

(۱۰) مغرب اقصلی کی مسجد الاندلس کو مریم بنت محمد بن عبد الله اخدیه نے تعمیر کرایا تھا، جس میں "طیب بن کیر ان" کی صاحبز ادی مستقل طور پر منطق و فلسفه اور مختلف علوم و فنون کا درس پر دہ کے پیچھے سے دیا کرتی تھیں، اور اس میں باری باری سے مرد اور عور تیں سب شامل ہوتے تھے، مرد ظہر کے بعد اور عور تیں عصر کے بعد عرکے بعد عراد عور تیں عصر کے بعد گھر

(۱۱) قاضی ابوعبد الله حسین بن اساعیل محاملی کی صاحبز ادی امة الواحد ستیته نے اپنے والیہ اور

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> - عقد الفريد ، بإ كمال خوا تين ١٨٨

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> - عقد الفريد، بإ كمال خواتين ٢٥٢ تا٢٥٣

<sup>148 -</sup> طبقات ابن سعدج ک ص ۳۲۵

دیگر متعد د نامور علماء و فضلاء سے تعلیم حاصل کی ، وہ نہایت اعلی تعلیم یافتہ اور فاضلہ خاتون تھیں ، فرائض ، حساب، نحواور دیگر علوم و فنون میں مہارت رکھتی تھیں ، فقہ شافعی پر بڑی گہری نگاہ رکھتی تھیں ، وہ شنخ ابو علی بن ابو ہریرہ ؓکے ساتھ فتوی بھی دیا کرتی تھیں <sup>149</sup>

## خواتین کواعلی علمی خطابات

عهد اسلامی میں خواتین کی علمی پذیرائی اور مقبولیت کا ایک علامتی اظهار اس طور پر بھی ہوتا تھا کہ مرد علماء کی طرح عور توں کو بھی معزز خطابات سے نوازا جاتا تھا، ذیل میں بطور نمونہ چند ممتاز خواتین کے القاب و خطابات درج کئے جاتے ہیں، جن کواقلیم علم کی ملکہ اور ان کی علمی و دینی برتری کا سکہ عام طور پر تسلیم کیا گیا۔

#### (ست جمعنی سیدة ہے)

(۱)ست الاجناس: موفقیه بنت عبد الوہاب بن عتیق بن ور دان مصریه

(۲)ست الاہل: ام احمد بنت علوان بن سعید بعلبکیہ

(۳)ست الشام: خاتون اخت الملك العادل

(۴) ست العرب: ام الخيربنت يحيابن قائماز كنديه دمشقيه

(۵)ست الفقهاء: شريفه بنت خطيب شرف الدين احمد بن محمد دمشقيه

(٢)ست الفقهاء: امة الرحمن بنت تقى الدين ابراهيم بن على واسطيه صالحيه

(۷)ست الكل: عائشه بنت محمد بن احمد بن على قليسيه

(۸)ست الكل: بنت امام رضى الدين ابرا هيم بن محمد طبريه مكيه

(۹)ست الكل: بنت احمد بن محمد مكيه

(١٠)ست الملوك: فاطمه بنت على بن على بن ابوبدر بغداديه

---- حواشی ------

<sup>149 -</sup> العبرللذ هي جياص ١٠، المنتظم ج٢ص ١٣٩

(۱۱)ست الناس: کمالیه بنت احمد بن عبد القادر د مر ادبیه

(۱۲)ست الوزراء: بنت عمر بن اسعد تنوخيه

(۱۳) تاج النساء: بنت رستم بن ابور جاء بن محمد اصفهانيه

(۱۴) شرف النساء: امة الله بنت احمد بن عبد الله بن على آبنوسيه

(۱۵) فخر النساء: شهده بنت احمد ابن عمر ابریه بغدادیه

(۱۲) زین الدار: وجیهه بنت علی بن یخی انصاریه بوصریه

(١٤) شجرة الدر: ام خليل

(۱۸) حرة: ام المؤيد زينب بنت ابوالقاسم عبد الرحمن شعربه نيسا پوريه

(١٩) جليله: ام عمر خديجه بنت عمر بن احمد بن عديم

(۲۰)معلمه: غالیمه بنت محد اندلسه

(۲۱) شیحة: ام عبدالله حبیبه بنت خطیب عزالدین ابرا ہیم مقد سیه

(۲۲) شيحة: ام زينب فاطمه بنت عباس بغداديه

(۲۳) شيحة: ام الفضل صفيه بنت ابرا ہيم بن احمد مکيه

(۲۴) شیحة: ام احمد زینب بنت کمی بن علی کامل حرانیه <sup>150</sup>

یہ القاب وخطابات ان خوا تین کے علو مرتبت ،عظمت اور بے پناہ مقبولیت کی دلیل ہیں۔

## حكم شرعي

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> - خواتین اسلام کی دینی وعلمی خدمات ۳۹ تا ۲۳۹

مفید، صالح اور ٹھوس حقائق پر مبنی ہو۔

عصر حاضر میں علم کا دائرہ بہت وسیع ہو گیاہے، اور ان تمام چیزوں پر علم کا اطلاق ہو تاہے، جن کا تعلق عقل وفکریا تجربہ و حس سے ہو،خواہ ان تجربات و خیالات کی کوئی مثبت اور ٹھوس بنیاد موجود ہویانہ ہو اور اس تعلیم سے متعلقہ افرادیاد یکرلوگوں پر کیسے بھی اثرات مرتب ہوتے ہوں۔

علم کی قشمیں

ہمارے اسلامی مصنفین و مفکرین نے وسائل اور نتائج کے لحاظ سے علوم کی بعض تقسیمات کی ہیں، تفصیلات سے بچتے ہوئے اس موقعہ پر ان کی طرف خفیف اشارہ کرنا مناسب معلوم ہو تا ہے، امام غزالی نے احیاء العلوم میں علم پر بڑی تفصیلی بحث کی ہے، اور نصوص وعقلیات دونوں اعتبار سے اس پر روشنی ڈالی ہے، امام غزالی ؓ کے نزدیک بنیادی طور پر علوم کی دوقشمیں ہیں:

(۱) شرعی علوم (۲) غیرشرعی علوم

شرعی علوم سے مرادوہ علوم ہیں جو عقل و تجربہ سے حاصل نہ ہو، بلکہ انبیاء کرام کے ذریعہ حاصل ہوں ،ان کے علاوہ تمام علوم "غیر شرعی علوم" کے دائرہ میں آتے ہیں ، پھر غیر شرعی علوم کی تین قسمیں ہیں (۱) محمود (۲) ذرموم (۳) مباح

(۱) محمود سے مراد وہ علوم ہیں جن سے عام لو گوں کی دنیاوی مصالح وابستہ ہوں ، مثلا طب (میڈیکل)اور حساب وغیرہ۔

(۲) مذموم سے مراد وہ علوم ہیں جو غلط اور منفی بنیادوں پر قائم ہوں ، مثلا سحر ، طلسمات شعبدہ وغیرہ۔

(۳) مباح سے مر ادوہ علوم ہیں جن میں کسی مضرت کا پہلونہ ہو،اور کسی نہ کسی درجہ میں فائدہ مند ہو، مثلاً شاعری، تاریخ،ادب وغیرہ <sup>151</sup>

<sup>151</sup> -احياء علوم الدين ج ا<sup>ص</sup>۲۳

شیخ الاسلام ابن تیمید گئے بھی علم کی تین قسمیں بیان کی ہیں:

عقليه ۲-مليه ۳-نثر عيه

ا – عقلیہ سے مراد وہ علوم ہیں جو فلاسفہ اور سائنس دانوں کاموضوع بحث بنیں۔

۲-ملیہ سے مرادوہ علوم ہیں جن میں کلام اور معتقد ات سے متعلق مباحث ہوں۔

سا- نثر عیہ سے مرادوہ علوم ہیں جو کتاب وسنت سے ماخو ذہوں<sup>152</sup>۔

#### تعلیم نسوال کے بنیادی حدود

دیگر علاء اور مصنفین کے یہاں پچھ اور تقسیمات بھی ملتی ہے، علماء کی ان تقسیمات کا مقصد انسانوں کو ان علوم کی طرف متوجہ کرناہے، جو انسانیت اور ملت کیلئے مفید ہوں، اسلام مقصد کی علم کو اہمیت دیتا ہے، وہ تمام علوم جن کا تعلق تعمیر کی مقاصد سے ہو اسلام میں مطلوب ہے، اور وہ تمام علوم جو منفی بنیادوں پر استوار ہوں قابل رد ہیں، دونوں کے صنفی نقاضے اور مید ان کار جدا گانہ ہیں، اور کسی کیلئے جائز نہیں کہ خدا کی بنائی ہوئی اس فطری تقسیم کو باطل قرار دے، اس لئے ہر وہ تعلیم اور طریق تعلیم اسلام میں مستر دکر دیا جائے گاجس سے عورت و مردکی اس فطری تقسیم پر زدیڑتی ہو، جس سے عورت کی صنفی حیثیت متاثر ہوتی ہو بائر یعت نے عورت و مردکی اس فطری تقسیم پر زدیڑتی ہو، جس سے عورت کی صنفی حیثیت متاثر ہوتی ہو ، شریعت نے عورت کی طرف کے ہیں اور بہتر زندگی گزار نے کیلئے اسلام نے جو خانگی نظام دیا ہے ، ان در میان فطرت نے جو رشتے قائم کئے ہیں اور بہتر زندگی گزار نے کیلئے اسلام نے جو خانگی نظام دیا ہے ، ان رشتوں کا احرام پامال نہیں ہونا چاہئے ، اور نہ اسلام کے عطاکر دہ عائلی نظام کا ثیر از ہ بھر ناچا ہئے۔

موجودہ زمانہ میں عصری علوم تو کجا، دینی مضامین میں بھی عور توں کو اعلی تعلیم اگر حدود اور اصول کی بوری رعایت کے ساتھ نہ دی جائے تو پوراگھر بلونظام متاثر ہوئے بغیر نہیں رہتا، اس لئے عور توں کو عصری علوم میں اعلی سے اعلی قابلیت اور مہارت حاصل کرنا اسلام میں اصلاً ممنوع نہیں ہے، بلکہ گذشتہ تفصیلات علوم میں دابت ہو چکا ہے کہ ماضی میں ہماری تابناک مثالیں بڑی تعداد میں موجود رہی ہیں، لیکن ان حدود کی

<sup>----</sup> حواشی -----

<sup>152 -</sup> فتاوى ابن تيميه ج٠٢ ص ١٢ تا ١٣٣

رعایت کہاں تک ہوگی؟ اور عصری در سگاہوں میں پڑھنے کے بعد عورت ایک مسلمان بیوی، ماں، اور بہن کی حیثیت سے کس حد تک کامیاب ہوگی، یہ در سگاہوں کے معیار انتظام، منتظمین کے اخلاص واحتیاط، اور عور توں کے اپنے احوال وظروف کے لحاظ سے مضامین کے انتخاب پر مو قوف ہے۔۔۔۔۔اسی لئے ہمارے بہت سے بزرگوں کو اس معاملہ میں اکثر تامل رہا، حضرت شیخ الاسلام مولاناسید حسین احمد مدنی کی ایک تقریر کا اقتیاس بعض کتابوں میں موجو دہے، وہ فرماتے تھے:

"گھروں کے اندر چھوٹے چھوٹے مدارس قائم کیجئے لڑکیوں کو پڑھانے کے لئے،لیکن اعلی تعلیم کا مسّلہ اور بیہ سوال کہ عور توں کے لئے بی،اے،ایم اے، ہوناضر ور ہی ہے غور طلب ہے "<sup>153</sup>

خواتین کے تعلیم کے مسکلہ پر بعض علماء نے اچھا تجزیہ کیا ہے، مولانا مفتی سعید احمد صاحب آگی کتاب "عورت اور اسلام" سے ایک اقتباس سہ ماہی" دعوت حق تعلیم نسوال نمبر" میں شائع ہوا ہے وہ دعوت حق ہی کے حوالہ سے پیش خدمت ہے:

"جملہ علوم مروجہ دس درجوں میں تقشیم کرکے مر دوعورت دونوں کے تعلق سے ہر ایک کا حکم الگ الگ ذکر کیاجا تاہے۔

(۱)علم عقائد: نماز،روزہ،ز کوۃ، حج اور ان کے فرائض وواجبات، سنن مؤکدات وغیر مؤکدات ان چیزوں کی معرفت مر دوعورت دونوں کے لئے ضروری ہے۔

(۲) باقی عبادات ومعاملات اسلامیہ کاعلم مرد وزن ہر ایک کے لئے مندوب ہے، بشر طیکہ ہر علاقہ میں ایک مرد یاعورت کم از کم ایسی ہوں جو ان کو اچھی طرح جانتی ہو، اگر علاقہ میں کوئی بھی ایسانہ ہو گاتو سب گنہگار ہونگے، کیونکہ یہ فرض کفایہ ہے، کسی ایک فرد کے ہوتے ہوئے دوسرے لوگوں پر جاننا فرض یا واجب نہیں رہتا بلکہ مندوب ومستحب ہوتا ہے۔

(۳) علم سیاست مدنیہ: بیہ مر د کے لئے تو ضروری ہے بشر طیکہ وہ عاقل، بالغ اور آزاد ہو، البتہ

<sup>153 -</sup> اسلام اور پر ده ۲، مولانامسعو دا عظمی بحو اله سه ماهی دعوت حق ۴۰

عورت کے لئے اس علم کاسیکھنامباح ہے لازم نہیں،اگر سیکھے تو منع بھی نہیں ہے۔

(۴)علم امور خانہ داری:تربیت اولاد اور تحفظ ناموس بیہ چیزیں سیکھنامر دوں کے لئے لازم نہیں ہے بلکہ مباح ہے مگر عور توں کے لئے ضروری ہے۔

(۵) علم جہاد تعرضی: غیر اسلامی ملکوں میں توحید خداوندی کو بہوجانے کے لئے جانااور اس کے راستے میں ہونے والی رکاوٹوں کو دور کرنا ہی علم مر دوں کے لئے ضروری ہے، اور ان ہی کے ساتھ مخصوص ہے، عور تول کے لئے مباح ہے، نہ ضروری ہے اور نہ مستحب۔

(۲)علم جہاد دفاعی: دشمنوں کی بلغار اور ان کے حملوں کو روکنے کا علم، تاکہ ملک و قوم تباہی و بربادی سے محفوظ ہو جائے، کیونکہ و قتی ضرورت پر اس میں ہر ایک کا شریک ہونا واجب ہے، اس لئے نوع انسانی کی ہر دوصنفول کے لئے بیہ علم لازم وضر وری ہے۔

(۷)علم تاریخ وانساب و جغرافیہ اور سائنس: بیہ مر د کے لئے تومستحسن ہے، اور عورت کے لئے

(۸)علم اخلاق: جس سے اخلاق وعادات کی اصلاح ہو، یہ ہر ایک کے لئے لازم وضر وری ہے۔ (۹) علم حرفت و دستکاری: اس میں کچھ چیزیں ایسی ہیں جن کا تعلق مر دوں سے ہے، جبکہ بعض چیزیں عور توں سے متعلق ہیں ، مثلا توپ ، تفنگ ، بندوق وطیارہ سازی ، کاشت کاری ، کپڑا بافی اور ٹیلیگراف وغیرہ کاعلم مر دوں کے لئے مخصوص ہے ،اور کپڑ ابننا،سوت کا تنا، جراب وسوئیٹر وغیرہ کابننا،اور پھول وغیرہ کاڑ ھنا، عور توں کے ساتھ خاص ہے، لیکن دونوں چیز وں میں اس کے برعکس کرنے کی بھی گنجائش ہے، مگر جس میں فتنہ ہو ، یاخوف فتنہ ہو ، مثلا کاشت کاری ، ٹیلیگراف وغیر ہ کاعلم اور ہتھیار سازی وغیر ہ مفتی بہ قول کی روسے عورت کے لئے جائز نہیں ہے، کیونکہ اس میں دینی و دنیوی دونوں مضرتیں ہیں، جن کاسد باب ہی لازم ہے۔

(۱۰)علم رمل، سحر اور نجوم وغیر ہ مر دوعورت ہر دوکے لئے یکسال طور پر حرام وناجائز ہے<sup>154</sup> خلاصہ گفتگویہ ہے کہ عورت کی صنفی حیثیت اور اس سے متعلق شرعی حدود و قیود کی مکمل رعایت ممکن ہو تو خواتین کو اعلی سے اعلی عصری وفنی تعلیم دینادرست ہے ، اور اگریہ کسی وجہ سے ممکن نہ ہو ، تو ظاہر ہے کہ اس کی اجازت نہیں دی جاسکتی، کیونکہ تعلیم خواتین کے لئے فضیلت ہے ،اور فضیلت کے لئے فطرت کو مسخ کرنا جائز نہیں ہے۔

گر افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ موجو دہ زمانہ میں لڑکیوں کی اعلی عصری وفنی تعلیم کامعقول اور محفوظ انتظام کم از کم ہمارے ملک میں موجو د نہیں ہے، جہاں تمام شرعی حدود و قیود کی رعایت ملحوظ رکھی گئی ہو، اور اس کے منتظمین مخلص اور صحیح العقیدہ ہوں، اس لیے بحالات موجودہ لڑ کیوں کو مروجہ عصری در سگاہوں میں بھیجنا خطرے سے خالی نہیں، موجو دہ حالات ہی کے تناظر میں ہمارے اکثر علماء اور مفتیوں نے اس قشم کی اعلی عصری تعلیم کو ناجائز قرار دیاہے، حضرت مولانامفتی عبد الرحیم لا جپوری صاحب فتاوی رحیمیه نے مختلف اکابر اور مشائخ کے اقتباسات کی روشنی میں تفصیلی کلام کیاہے، ان کے ایک طویل فتوے کا اقتباس ملاحظه هو:

> "ا نگلش میں نام اوریت لکھ سکے ، اتنا سکھنے میں کوئی مضائقہ نہیں ، تبھی شوہر سفر میں ہو،اور اس کو خط لکھنے میں انگلش پیتہ کی ضرورت ہو تو غیر کے پاس جانانہ پڑے، مگر لڑ کیوں کو اسکول اور کالج میں داخل کر کے اونچی تعلیم دلانا اورڈ گریاں حاصل کر انا جائز نہیں ، کہ اس میں نفع سے نقصان کہیں زیادہ ہے، (اثمهما اکبر من نفعهما) تجربه بتلاتاہے کہ انگلش تعلیم اور کالج کے ماحول سے اسلامی عقائد واخلاق وعادات بگر جاتے ہیں، آزادی، بے شرمی، بے حیائی، بڑھ جاتی ہے، جیسا کہ مرحوم اكبراله آبادى نے فرمایاہے:

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> - عورت اور اسلام مفتى سعيد احمد على سعيد ۱۵۴ تا ۱۵۲، دعوت و تبليغ نسوال نمبر ۳۹ تا ۳۹

#### نظران کی رہی کالج میں بس علمی فوائد پر گراکیں چیکے چیکے بجلیاں دینی عقائد پر

سرسيدم حوم لكھتے ہيں:

"اسی طرح لڑکیوں کے اسکول بھی قائم کئے گئے جن کے ناگوار طرزنے یقین دلایا کہ عور توں کو بد چلن اور بے پر دہ کرنے کے لئے یہ طریقہ نکالا گیاہے ، (اسباب بغاوت ہند)اگر ایک مسلمان بچی او نچی سے او نچی تعلیم کی ڈگری حاصل کر بھی لے ،لیکن اس کوشش میں مذہب کا دامن اس کے ہاتھ سے چھوٹ گیا تو اس کا ڈگریاں حاصل کرنا قوم کے لئے کیا مفید ہو سکتا ہے، مفید اس وقت ہو سکتا ہے جب مسلمان رہ کرتر قی کرے، کیا خوب کہا ہے اکبر اللہ آبادی نے:

فلسفی کہتا ہے کیا پر واہے گر مذہب گیا میں کہتا ہوں بھائی، یہ گیا توسب گیا

شریعت کا قانون ہے کہ فائدہ حاصل کرنے کے بجائے خرابی سے دور رہنااور برائی سے بیان سے دور رہنااور برائی سے بیخاضر وری ہے، لڑکیوں کی فطرت اثر بد کو جلد قبول کرلیتی ہے، اور مذہبی لحاظ سے معاشی ذمہ داریاں بھی ان پر نہیں ہوتیں، توان کوائگریزی تعلیم سے علی کے دہ رہنا جائے، بقول اکبرالہ آبادی:

تم شوق سے کالج میں سچلو، پارک میں بھولو جائز ہے غباروں میں اڑو، چرخ پہ جھولو بس ایک سخن بندہ کا جزکار ہے یاد اللہ کو اور اپنی حقیقت کونہ بھولو<sup>155</sup>

اس لئے ہمارے ملک کے مسلمانوں کو اس جانب توجہ دینی چاہئے، بالخصوص ہمارے سربراہ اور نما ئندہ حلقوں کو ادھر بہت دھیان دینے کی ضرورت ہے ، کیونکہ جب تک حالات وظروف ساز گارنہ ہوں نظریہ کے ساتھ عمل کا اشتر اک ناممکن ہے، واللہ اعلم بالصواب

# ساجی مسائل

# مشترکہ خاند الی نظام (شرعی نقطہ نظر)

اللہ پاک نے اس روئے زمین کو انسانوں سے آباد کیا، ان کے آپس میں رشتے ناطے قائم کیے، ایک دوسرے کے ساتھ ضرور تیں وابستہ کیں، باہم تعارف کے لیے خاندانوں اور معاشر توں کا سلسلہ جاری کیا، اور حقوق و فر اکض کا ایک کامل نظام عطا فرمایا، یہ سب چیزیں ظاہر کرتی ہیں کہ انسان باہم مر بوط بھی ہے اور ان کے در میان کچھ فاصلے بھی ہیں، انسان بہت سے ساجی اقدار وروایات کا پابند بھی ہے اور اپنی پر ائیوٹ زندگی میں بہت حد تک آزاد بھی، یہ دونوں چیزیں توازن کے ساتھ ہوں توگھر اور معاشرہ جنت نظیر بن جاتا ہے۔ ور توازن بگڑ جائے تو وہی گھر اور ساج جہنم کا نمونہ بن جاتا ہے۔

#### انسانى فطرت

<sup>156 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانشریف، بتاریخ: ۴/صفر المظفر ۲۳۲ إه مطابق ۹/ جنوری ۱۱۰ بع

دوسروں کی خاطر نظر انداز کیا جائے، ہر اعتدال پیند انسان چاہتا ہے کہ وہ دوسروں کے کام آئے، مگر دوسروں کے کام آئے، مگر اس کی دوسروں کے لیے خود اس کی شخصیت فنانہ ہو جائے، عام انسانی اقدار کالحاظ واحترام ضروری ہے، مگر اس کی اپنی پرائیولیی بھی ختم نہ ہو، وہ دنیا کے ہر رنگ ونوع کو قبول کرنے کو آمادہ ہے، مگر اس کا اپنا امتیاز بھی بر قرار رہنا چاہیے، انسان کے اسی مزاج اور طبقاتی اور خاندانی رنگار نگی کے اسی راز کو قرآن کریم نے مختصر اور بلیغ انداز میں اس طرح بیان کیا ہے:

﴿جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا ﴾ 157

ترجمہ: ہم نے تمہارے اندر مختلف جماعتیں اور خاند ان بنائے تا کہ تم باہم پہچانے جاؤ۔

#### طبقاتي فرق كامقصد

یہ طبقاتی فرق انسان کے لیے ایک امتحان ہے کہ اس فرق کا استعال بندہ کس طور پر کر تا ہے؟ قرآن کریم میں ایک دو سرے مقام پر ہے:

وهُوَ الذِيْ جَعَلَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا أَتْكُم أَنَّ رَبِّك سريعُ العقابِ وَانم لَغَفُوْرٌ رَبِّك سريعُ العقابِ وَانم لَغَفُورٌ وَيُم

ترجمہ: اللہ پاک ہی نے تم کو زمین کا خلیفہ بنایا اور باہم فرق مراتب ر کھا تا کہ تم کو عطا کر دہ چیز کے بارے میں آزمائے، بیشک تیر اپر ور دگار جلد عذاب دینے والا ہے اور وہ یقینا بخشنے والا اور مہر بان بھی ہے۔

اسی لیے شریعت مطہرہ نے اپنے تمام قانونی احکام اور اخلاقی ہدایات میں اس فطری تنوع کالحاظ رکھا ہے، زندگی کا کوئی مرحلہ ہو اسلام نے اپنے کسی بھی تھم میں یہ احساس نہیں ہونے دیا کہ اس نے کسی فریق یازندگی کے کسی پہلو کو نظر انداز کیاہو، یاکسی کی شاخت کو ختم کرنے کی کوشش کی ہو، اسلامی قانون

<sup>157-</sup>الحجرات: ١٣

<sup>170: -</sup>الانعام -178

سر اپاعدل وانصاف پر مبنی ہے، اسی بنیاد پریہ دین قیم اور دین فطرت ہے، اسلام کے نزدیک عدل ہی تقویٰ کا معیار ہے۔

قرآن کی ہدایت ہے کہ سخت سے سخت حالات میں بھی عدل کا دامن ہاتھ سے نہیں جھوٹناچا ہے: اِعْدِلُوْ ا ہُوَ اَقْرَبُ للتقوی اِ 159

ترجمه:انصاف کرویه تقویٰ سے زیادہ قریب ہے۔

احکام وہدایات میں ہر طبقہ کی رعایت - چند نمونے

ہم مثال کے طور پر اسلام کی چند ان ہدایات کا تذکرہ کرتے ہیں، جن کا تعلق دو مختلف المراتب فریقین سے ہے اور جن سے انسان کوروز وشب دوجار ہونا پڑتا ہے مثلاً:

اور اولاد دو مختلف طبقے ہیں، مگر اسلام نے دونوں کے مراتب کا مکمل لحاظ رکھتے ہوئے تانونی ہدایات دی ہیں، ایک طرف والدین کا اتناعظیم حق بتایا گیا کہ ان کے سامنے اُف تک کہنے کی اجازت نہیں ہے، قر آن کریم میں ہے:

وَبِالْوَالِدَيْنِ اخْسَاناًامَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلا تَقُلُ لَهُمَا قَوْلاً كَرِيْمًا وَاخْفِضْ لَهُمَا تَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كَرِيْمًا وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيْراً 160

ترجمہ: اور والدین کے ساتھ حسن سلوک کرواگر ان میں سے کوئی ایک یا دونوں بڑھا ہے کو پہنچ جائیں توان کو اُف نہ کہواور نہ جھڑ کو، ان سے اچھے لہجے میں بات کرو اور رحمت وانکسار کے ساتھ ان کے آگے جھک جاؤ اور ان کے لیے دعا کرو کہ پرورد گار ان پررحم فرما، جس طرح انھوں نے بچپن میں میری پرورش کی تھی۔

---- حواشی ------

<sup>159 -</sup> ما كده: ٨

<sup>160 -</sup> الاسراء: ٢٢

احادیث میں والدین کے حق کو جہاد فی سبیل اللہ سے بھی مقدم بتایا گیا ہے، حضرت عبداللہ ابن مسعو دروایت کرتے ہیں:

> ترجمہ: میں نے عرض کیا یار سول اللہ! اللہ پاک کے نزدیک سب سے پہندیدہ عمل کیا ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا، وفت پر نماز پڑھنا، میں نے عرض کیا ،اس کے بعد کس عمل کا درجہ ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا، والدین کے ساتھ حسن سلوک کرنا، میں نے عرض کیا پھر کون ساعمل؟ آپ نے فرمایاجہاد فی سبیل اللہ۔

دوسری طرف والدین کو اپنی اولاد کے حقوق کی طرف توجہ دلائی گئی اورانسان پر اولاد کی تعلیم و تربیت کی پوری ذمہ داری ڈالی گئی اور کہا گیا کہ اس سلسلے میں اللہ کے دربار میں ان کوجو ابد ہی کاسامنا کرناہو گا، ایک حدیث کے الفاظ ہیں:

﴿ وَالرَّ جُلُ رَاعٍ فَى أَبِلَهُ وَمَسْئُولٌ عَن رَعِيَّتِهِ ﴾ 162 ترجمہ: مرد اپنے گھروالوں کا نگراں ہے، اس سے اس کی رعیت کے بارے میں بازیر سہوگی۔

اولاد كوانسان كى سب سے برلى يو نجى اور صدقه كارية قرار ديا كيا، ارشاد نبوى ہے: ﴿ اذا مَاتَ العبدُ انقطعَ عَمَلُم الآمِنْ ثلاثٍ: صندَقَةٌ جَارِيةٌ أو عِلمٌ يُنْتَفَعُ بِم مِنْ بَعْده أو وَلدُّ صنالِحٌ يَدْعُولُم ﴾ 163

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>- بخاری مواقیت الصلوٰة: ۴۰ ۵، مسلم کتاب الایمان ۸۵، تر مذی باب البر والصلهٔ ۱۸۹۸، نسائی المواقیت ۱۲۱۰ احمد ا/ ۴۳۹، دار می الصلوٰة ۱۲۲۷

<sup>162 -</sup> بخارى باب الجمعه: ۸۵۳

<sup>163 -</sup> مسلم الوصية: اسرا

ترجمہ: جب انسان مرجا تاہے تواس کاعمل بند ہوجا تاہے سوائے تین چیزوں کے کہ ان کا ثواب موت کے بعد بھی جاری رہتاہے: (۱)صدقہ ُ جاریہ (۲) ایساعلم جسسے بعد میں بھی نفع اٹھایا جاسکے (۳) نیک اولا دجواس کے لیے دعاکرے۔

کاح کے باب میں اولیاء کو ہدایت دی گئی کہ بالغ لڑکیوں کا نکاح ان کی مرضی کے بغیر نہ کیا جائے، ورنہ نکاح درست نہیں ہو گا۔

﴿ وَالْبِكُرُ تُسْتَأَذَنُ فَى نَفْسِهِا وَاذْنُهُا صَمَاتُهَا، مَتَفَقَ عَلَيه ﴾ 164 ترجمہ: کنواری لڑکی سے اجازت کی جائے گی، اور اس کی اجازت کا مطلب خاموشی ہے۔

دوسری طرف لڑکیوں کو متنبہ کیا گیا کہ اپنے اولیا کے مشورہ کے بغیر نکاح نہ کریں، جو عورت بغیر کسی مجبوری کے ایسا کرے گی وہ بے حیائی اور گناہ کی مر تکب قرار دی جائے گی، ارشاد نبوی ہے:
﴿ أَیُّمَا اَمْرَ أَهُ نَکَحَتْ نَفْسَهَا بِغَیْرِ اذنِ وَلِیّها فَنِکَاحُهَا بَاطِلٌ، رواہ
احمد والترمذی ﴾ 165

ترجمہ: جو عورت اپنے ولی کی مرضی کے بغیر اپنا نکاح کرے گی اس کا نکاح باطل ہے۔

کمیاں اور بیوی گھریلوزندگی کے دوستون ہیں، از دواجی زندگی میں دونوں کو الگ الگ ہدایات دی گئیں، شوہر سے کہا گیا کہ تمہاری یک گونہ فضیلت کے باوجود ان کے حقوق کے معاملہ میں تم اسی طرح جواب دہ ہیں:

﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِن درجة ﴿ 166

----- حواشی ------

164 - مشكوة باب الولى في النكاح ص: ٢٥٠

165 <sub>-</sub> مشكوة: • ٢٧

166 - بقره:۲۲۸

ترجمہ: عور توں کامر دوں پر اتناہی حق ہے، جتنامر دوں کا ان پر ہے، البتہ مر دوں کو عور توں پر فضیلت حاصل ہے۔

جولوگ اپنے گھر والوں کے ساتھ اچھے طور پر رہتے ہیں، ان کو سوسائٹی کا اچھا آ دمی قرار دیا گیا، نی کریم صَلَّالِیْا ﷺ نے ارشاد فرمایا:

خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لِأَبْلِهِ وَأَنَا خَيْرُكُمْ لِأَبْلِى الحديث رواه الترمذي والدارمي. 167

ترجمہ: تم میں بہتر شخص وہ ہے جو اپنے گھر والوں کے لیے بہتر ہو اور میں اپنے گھر والوں کے لیے تم سب سے بہتر ہوں۔

عور تولى كى دلد بى كااس قدر خيال ركها كياكه ان كى جرى اصلاح سے بھى روكا كيا، ارشاد فرمايا كيا: ﴿ إِنَّ الْمَرْ أَةَ خُلِقَتْ مِنْ ضِلَعٍ وَلَنْ تَسْتَقِيم لَكَ عَلَى طريقةٍ فَانِ اسْتَمْتَعْتَ بِهَا اِسْتَمْتَعْتَ بِها وَفِيْها عِوَجٌ وَانْ ذَهَبْتَ تُقِيْمُها كَسَرْ تَها وَكَسْرُ بَا طَلاَقُها ﴾ 168

ترجمہ: بیشک عورت پہلی سے پیدائی گئی ہے اور وہ مبھی تمہارے ایک راستے پر سیدھی نہیں چل سکتی، پس اس سے جو نفع اٹھاسکتے ہواٹھالو، اس میں کجی ہے اگر تم اس کوٹھیک کرنے کے در پے رہے تواس کو توڑ ڈالو گے، توڑنے کا مطلب طلاق ہے۔ ایک حدیث میں ہے:

﴿لاَيَفركُ مؤمنٌ مؤمنةً ان كَرِهَ منها خُلُقاً رَضِيَ منها خُلُقاً آخرَ﴾ 169

---- حواشی ـــــــ

167 - مشكوة باب عشرة النساء: ٢٨١

168 - صحيح مسلم الرضاع:١٣٦٨

169 - مسلم الرضاع ۱۹۲۹، احمد ۲۳۲۹

ترجمہ: کوئی مومن مر دکسی مومن عورت سے نفرت نہ کرے؛ اس لیے کہ اگر ایک بات ناپیند ہوگی تو دوسری کوئی بات ضرور پیند آئے گی۔

دوسري طرف عورت كو تنبيه كي گئى كه:

﴿ لَوْكُنْتُ آمِر أَأَحِداً ان يَسْجُدَ لِأَحَدٍ لأَمْرِتُ الْمَرَأَةَ تَسْجُدُ لِزَوْجِهَا وَلُو أُمَرَ بَا أَنْ تَثْتَقِلَ مِنْ جَبَلِ أَصفرَ اللَّي جَبَلِ أَسودَ وَمِنْ جَبَلِ أَسودَاللَّي جَبَلِ أَسودَاللَّهِ مَبْلِ أَسُودَاللَّهِ مَبْلِ أَنْ تَفْعَلَم اللَّهُ اللّ

ترجمہ: اگر میں کسی کو کسی کا سجدہ کرنے کا حکم دیتا توعورت کو حکم دیتا کہ وہ اپنے شوہر کا سجدہ کرے اور سال ہوہ کے اور سیاہ پہاڑ پر چلی جائے اور سیاہ پہاڑ ہے۔ بہاڑ سے سفید پہاڑ کی طرف منتقل ہو توعورت کو یہ حکم مان لینا چاہیے۔

ایک مدیث میں ہے کہ:

﴿ اذَا دَعَا الرَّجُلُ اللَّى فِرَاشَهُ فَأَبَتْ أَنْ تَجِيءَ فَبَاتَ غَضْبَانَ عَضْبَانَ عَلَيْهَالَعَنَتْهَا المَلائِكَةُ حَتى تَصْبَحَ ﴾ 171

ترجمہ: مرد اگر اپنی بیوی کو اپنے پاس بلائے اور عورت آنے سے انکار کر دے، پھر شوہر اس سے ناراض ہو کر سوجائے تو صبح تک فرشتے اس عورت پر لعنت جیجتے رہتے ہیں۔

ایک دوسری حدیث میں ہے:

170 - رواه احمد والتريذي الرضاع ١٥٩، مشكوة باب الخلع والطلاق ص٢٨٣

171 - بخاري باب بدء الخلق ۳۰۶۵، مسلم النكاح ۱۳۳۲

172 - البخاري، النكاح وومهم، مسلم الزكاة ٢٦١، احمد ٢ / ١١٦

ترجمہ: کسی عورت کے لیے درست نہیں کہ شوہر کی موجودگی میں اس کی اجازت کے بغیر (نفل)روزہ رکھے یا کسی کو اس کی مرضی کے بغیر اس کے گھر میں آنے کی احازت دے۔

شوہر کی رضامندی کوعورت کے لیے جنت میں داخلہ کاوسیلہ قرار دیا گیا، حضرت ام سلمہ روایت کرتی ہیں کہ رسول اللہ صَلَّالِیْمِیِّمِ نے ارشاد فرمایا:

أَيُّما إِمْرَأَةٍ مَاتَتْ وَزَوْجُهِا رَاضٍ دَخَلَتِ الْجَنَّةَ 173

ترجمه: جوعورت مرجائے اور اس کاشوہر اس سے راضی ہو تووہ جنت میں داخل ہو گی۔

کایک طرف امراء و حکام کو عدل وانصاف، ادائے امانت، رحم و کرم، خوف خدا اور قانون کی بالادستی کی تاکید کی گئی:

﴿ الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحِمٰنُ اِرْحَمُوا مَنْ فِي الأَرْضِ يَرْحَمْكُمْ مَنْ فِي الأَرْضِ يَرْحَمْكُمْ مَنْ فِي السَّماء ﴾ 174

ترجمہ: رحم کرنے والوں پر رحمن رحم کرتا ہے ، اہل زمین پر رحم کرو آسمان والائم پر رحم کرے گا۔

اعْدِلُوا بُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوىٰ 175

ترجمه: انصاف كرويه تقوى كرياده قريب هـ -أَنْ تُؤدُّوا الأماناتِ اللي أَبْلِهَا وَ اذا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ الآية 176

ترجمہ: امانتیں اہل امانت کے حوالے کر واور لو گوں کے در میان فیصلہ کر وتوانصاف

---- حواشی-----

173 - الترين مذى الرضاع ١٦١١، ابن ماحه النكاح ١٨٥٣

174 - رواه ابو داؤد والتريزي: ۳۳۲

175 - ماكده: ۸

176 - نساء: ٨

کے ساتھ کرو۔

وفاقتم وفقره 178

نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

مَا مِنْ امامٍ يَغْلِقُ بابَه مِنْ ذَوِى الْحَاجَةِ وَالْخُلَّةِ وَالْمَسْكَنَةِ اللهُ أَبْوَابَ السَّماءِدُوْنَ خُلَّتِه وَحَاجَتِه وَمَسْكَنَتِه 177

ترجمہ: جو امام وحاکم ضرورت مندوں سے اپنا دروازہ بند کرلیتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کی ضرورت کے وقت آسان کے دروازے بند کرلے گا۔

من ولى من امر المسلمين شيئاً فاحتجب دون خلتهم وحاجتهم وفقربم وفاقتهم احتجب الله عزوجل يوم القيامة دون خلتم

ترجمہ: جو شخص مسلمانوں کے معاملہ کا ذمہ دار ہونے کے بعد ان کی ضرورت کے وقت سامنے نہ آئے گااللہ تعالی قیامت کے دن اس کی ضرورت و حاجت کے وقت اس کو نظر نہیں آئے گا۔

الامام الذي على الناس راع بو مسئول عن رعيته 179

ترجمہ: وہ امام جولو گوں پر مقرر ہے وہ نگراں کار ہے اس سے اس کے زیر نگرانی اشخاص کے متعلق بازیر س ہو گی۔

مامن عبد يسترعيم الله رعية فلم يحطمابنسجتم الالم يجد رائحة الجنة 180

ترجمه: جس بنده کوالله کسی رعیت کانگر ال بنائے اور وہ اس کی خیر خواہی پوری نہ

---- حواشی------

177 - ترمذى ابواب الاحكام ص ٢٢٧

178 - متدرك حاكم كتاب الاحكام جهم ص٩٣ حيدرآباد

179 - بخارى كتاب الاحكام ٢ / ١٠٥٧

180 - بخارى كتاب الاحكام 1.47/٢

کرے تووہ جنت کی بو بھی نہیں یائے گا۔

دوسری جانب عوام کواپنے امیر کی ہر جائز امر میں اطاعت کی تلقین کی گئی اوراس کواللہ اور رسول کی اطاعت کا حصہ قرار دیا گیا،اگر امیر اپنی ذمہ داریوں کے باب میں کو تاہی کا شکار ہوتب بھی اس کو نظر انداز کر کے اپنی ذمہ داریوں کو نباہنے کی ہدایت کی گئی۔

قرآن کریم میں ہے:

﴿ يَا يُّهُ الذِيْنَ آمنو الطِيْعُو اللهِ وَاطِيْعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأمرِ مِنْكُم ﴾ 181

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ اور اس کے رسول اور اپنے ذمہ داروں کی اطاعت کرو۔ ارشاد نبوی ہے:

وعلى المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره الا أن يؤمر بمعصية فاذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة 182

ترجمہ: ہر مسلمان پر امیر کی سمع وطاعت ہر معاملہ میں واجب ہے، جی چاہے یانہ چاہے، الایہ کہ کسی معصیت کا حکم دیا جائے، اگر امیر معصیت کا حکم دے تو پھر سمع وطاعت واجب نہیں ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> - النساء: ٩٩

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> - البخاري الاحكام ٧٤٢٥، مسلم الامارة ١٨٣٩، التريذي الجبهاد ٤٠٠١

<sup>183 -</sup> مسلم الامارة ١٨٣٧، الترمذي الفتن ٢١٩٩

ترجمہ: اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! اگر ہم پر ایسے امر اء مسلط ہو جائیں جو
ہم سے اپنا حق وصول کریں، لیکن ہمیں ہمارا حق نہ دیں تو ایسے امر اء کے بارے میں
آپ کا حکم کیاہے؟ آپ نے اس کی بات کو نظر انداز کر دیا، اور کوئی جو اب نہیں دیا،
اس نے دوبارہ یہی سوال کیا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تمہارا کام سمع
وطاعت ہے تم پر تمہارے کام کی ذمہ داری ہے ان پر ان کے کام کی ذمہ داری ہے۔

ایک طرف مال والوں کو مال خرج کرنے کی ترغیب دی گئی اور صدقہ و خیر ات کے استے
فضائل بیان کے گئے کہ بعض صحابہ نے ایناسارامال ہی صدقہ کر دینے کی ٹھان کی تھی۔

پڑوسیوں کا اتناحق بتایا گیا کہ گھر کے سالن میں بھی ان کو شریک کیا گیا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

﴿إذا طبخت مرقة فاكثر مائها وتعابد جيرانك ١١٤٠

ترجمه: شوربه یکاؤتویانی برُ هادواور اینے پرُ وسیوں کاخیال رکھو۔

لیکن دوسری طرف سوال کرنے اور کسی سے مد دمانگنے کو انسانی غیرت کے خلاف کہا گیا اور اس کو چیرہ پر گدائی کے بدنما داغ سے تعبیر کیا گیا <sup>185</sup>اور فرمایا گیا:

اليدُ العُليا خَيْرٌ مِنَ اليدِ السُفلَى 186

ترجمہ:اوپر والاہاتھ نیچے والے ہاتھ سے بہتر ہے۔

کا ایک طرف انسان کو مواقع تہمت سے بیخے کا تھم دیا گیا تا کہ کسی کوبد گمانی یا قیاس آرائی کا موقعہ نہ ملے تو دوسری طرف اپنے موُمن بھائیوں کے ساتھ حسن ظن رکھنے کا تھم دیا گیا اور بہت سے گمانوں کو گناہ قرار دیا گیا اور کسی کی ٹوہ میں رہنے سے منع کیا گیا، بلکہ بے اختیار اگر کسی مسلمان کے کسی عیب پر نگاہ بھی عیب

<sup>184 -</sup> مسلم البر والصلية والآداب٢٦٢٥، التريذي الأطعمية ١٨٣٣، ابن ماجه الأطعمية ٣٣٢٦

<sup>185 -</sup> ديك صحيح بخاري كتاب الصدقات باب من سأل الناس تكثراً، ا/١٩٩

<sup>186 -</sup> بخاري كتاب الصديقات باب الاستعفاف عن المسكة ا/199

پڑ جائے تواس کو ہر ممکن طور پر مخفی رکھنے کی تاکید کی گئے۔

﴿ يِأَيُّهَا الذين آمَنُوا اجْتَنِبُوا كثيراً مِنَ الظَّنِ انَّ بَعْضَ الظَّنِ اثْمُ وَلاَ تَجَسَّسُوا ﴾ 187

ترجمہ: ایمان والو! اکثر گمانوں سے بچو، اس لیے کہ بہت سے گمان گناہ ہوتے ہیں۔ عن عقبة بن عامر قال قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم من رای عورة فستر با کان کمن أحیی موؤدة 188

ترجمہ: حضرت عقبہ بن عامر سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَلَّاتَا يُلِمَّا فِي اَرشاد فرمایا کہ جس نے کسی کا کوئی عیب دیکھا پھر اس کو چھپالیا تواس نے گویا کسی دفن شدہ لڑکی کو زندہ کر دیا۔

﴿ ایک طرف مردوں کویہ حکم کہ نامحرم عور توں پہ نظر نہ پڑے اور اپن نگاہیں نیچ رکھیں۔ قُلْ لِلْمُؤْمِنِیْنَ یَغُضُّو امِنْ أَبْصَارِ بِمْ وَیَحْفَظُو افْرُوْجَهُمْ ذلک أَز کی لَهُمْ 189

ترجمہ: آپ ایمان والوں سے کہہ دیں کہ اپنی نگاہیں نیجی رکھیں اور اپنی شر مگاہوں کی حفاظت کریں بیران کے لئے یا کی کا باعث ہے۔

دوسری طرف عور توں کو پیر ہدایت کہ:

قَرْنَ فِيْ بُيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجَابِلِيَّةِ الأولَى 190

ترجمه: اپنے گھروں میں رہیں اور پر انی جاہلیت کی طرح بن سنور کر باہر نہ نکلیں۔

---- حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> - فجرات: ع۲

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> - رواه احمد والتريذي، مشكوة ص ۴۲۴

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> - النور:ع<sup>م</sup>

<sup>190 -</sup> الاحزاب:۳۳

جدید تغلیمی، ساجی، طبی،اور سائنسی مسائل 🖈 بزر گوں کو حکم کہ جھوٹوں کے ساتھ شفقت سے پیش آئیں اور جھوٹوں کو تاکید کہ حدادب

> اليس منا من لم يرحم صغيرنا ولم يوقر كبيرنا 191 ترجمہ: جو ہمارے چھوٹول پررحم نہ کرے اور بڑوں کی عزت نہ کرے وہ ہم میں سے نهير\_\_

اس طرح کی بیشار مثالیں ہیں، جن میں شریعت اسلامیہ نے دو طرفہ اور سہ طرفہ ہدایات دے كر لو گول كے حقوق، ان كى شاخت اور ترجيجات كاتحفظ كياہے، تاكہ نظام عالم قائم رہے، معاشرتی اقدار وروایات جاری رہیں اور ہر شخص کی ذاتیات بھی محفوظ رہیں، اسلام کسی بھی ایسے فکر وعمل کی اجازت نہیں دیتا جس سے کسی فردیا اجتماع کا مفاد متاثر ہوتا ہو،۔۔۔۔۔ خاند انی نظام کے مسائل کو سمجھنے کے لیے اسلام کے اس مزاج اور مذاق کو پیش نظر ر کھنااز حد ضروری ہے۔

اجتماعی زندگی کے چندر ہنمااصول

ملحوظ رہے،ارشاد نبوی ہے:

اسی طرح اسلام نے اجتماعی زندگی کے لئے جو قواعد وضوابط اور رہنمااصول مقرر کئے ہیں ان کو بھی سامنے رکھنا ہو گا، اس سلسلے کے چند اشارات پیش خدمت ہیں:

اکرم صُلَّاتِیْتِ کا عام معمول حدیث کی کتابوں میں یہ نقل کیا گیا ہے کہ آپ کو کھر سول اگرم صُلَّاتِیْتِ کا عام معمول حدیث کی کتابوں میں یہ نقل کیا گیا ہے کہ آپ کو دوجائز باتوں میں اختیار ملتا توان میں عام لو گوں کے لئے جو آسان بات ہوتی اس کو اختیار فرماتے تھے: عن عائشة أنبا قالت ماخير رسول الله بين أمرين قط إلا إختار أيسر بما مالم يكن إثماً فان كان إثماكان أبعد الناس192 ترجمه: حضرت عائشةٌ بيان فرماتی ہيں كه رسول الله صَلَّاتِيْتُمٌ كو جب بھى دوباتوں ميں اختیار ملتا تو آپ ان میں آسان تر کو اختیار فرماتے بشر طیکہ وہ گناہ نہ ہو، گناہ ہونے

<sup>191 -</sup> رواه الترمذي، مشكوة باب الشفقة والرحمة على الخلق ص ٢٣٠٢

<sup>192 -</sup> بخاري كتاب الادب حديث ٢٥٨٨٨ م ٩٠٠٠

پر آپ سب سے زیادہ دور رہنے والے تھے۔

🖈 نیزر سول الله صَالِقَائِمُ نے ارشاد فرمایا:

لاضرر ولاضرار 193

ترجمہ: کسی کونہ نقصان پہونجانے کی اجازت ہے اور نہ اٹھانے کی۔

کاسی طرح سر کار دوعالم مَنْ اللَّهُ مِنْ کی وہ فکر جس کو بناء کعبہ کے سلسلے میں حضرت عائشہ صدیقہ ؓ نے نقل فرمایا ہے کہ آپ ٔ خانہ کعبہ کی تعمیر ابراہیمی بنیادوں پر کروانا چاہتے تھے لیکن مکہ کے لوگ نئے نئے مسلمان ہوئے تھے، فتنہ کا اندیشہ تھا اس لئے آپ نے اپناارادہ ترک فرمادیا:

ان روایات سے بہت سے فقہی ضابطے تیار ہوئے، مثلاً:

 $^{194}$ لاضرر في الاسلام  $^{194}$ 

ترجمہ: اسلام میں کسی کو نقصان پہونچانے کی اجازت نہیں ہے۔

مشهور فقهی ضابطه ہے:

يختار أخف الضررين وابون الشرين $^{195}$ 

ترجمہ: دوشر میں سے ملکے شر کو گوارا کیا جائے گا اور مصیبتوں میں ہلکی مصیبت کو اختیار کیاجائے گا۔

☆الضررالاشد يزال بالضررالاخف196

ترجمہ: بڑے نقصان کو جھوٹے نقصان کے ذریعہ دور کیا جائے گا۔

<sup>193</sup> - قواعد الفقه ص ۲۲ ا، المد خل: ۲۲۵

194 - الموسوعة الفقهية: ج اساص ٢٢٠

195 - الموسوعة الفقهمية: ح اساص ٢٨٠، قواعد الفقه ١٨٠

196 - الموسوعة الفقهية: ج اساس • ٢٦٠ الاشباه الا

يحتمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام $^{197}$ 

ترجمہ: ضررعام کو دور کرنے کے لئے ضرر خاص کو گوارا کیا جائے گا۔

الضرريز ال<sup>198</sup>

ترجمه: ضرر کو دور کیا جائے گا۔

الضرر يدفع بقدر الأمكان 199 كان 199 ألضر

ترجمہ: ضرر کو ممکن حد تک دور کیاجائے گا۔

🖈 پہیں سے فقہاءنے یہ ضابطہ بھی اخذ کیاہے کہ بعض جائز امور کو مفسدہ کے ڈریا شرکے دروازہ

کو بند کرنے کئے حیموڑ دیناواجب ہے، سد اُللباب اور سد ّاللذریعۃ کااصول پہیں سے اخذ کیا گیاہے۔

 $\frac{1}{2}$ قرآن کریم شراب اور جواکی حرمت کے اسباب پرروشنی ڈالتے ہوئے کہتا ہے: یسئلونک عن الخمر و المیسر قل فیہما اِثم کبیر و منافع للناس و اِثمہما أکبر من نفعہما  $\frac{200}{6}$ 

ترجمہ: لوگ آپ سے شر اب اور جو اکے بارے میں پوچھتے ہیں، آپ کہہ دیں کہ ان میں بڑا گناہ ہے اور لوگوں کے لئے نفع بھی ہے مگر ان کا گناہ ان کے نفع سے بڑھ کر

ہے۔

اس سے یہ فقہی ضابطہ اخذ کیا گیا:

درء المفاسداولي من جلب المنافع 201

ترجمہ: حصول نفع کے مقابلے میں دفع مضرت زیادہ مقدم ہے۔

197 - قواعد الفقه: ص ۱۳۹ الاشباه ۱۱۰

198 - قواعد الفقه ص ۸۸، الاشباه ۷۰۱

199 - قواعد الفقه ص۸۸

200 - بقرة: 119

201 - قواعد الفقة، مفتى عميم الاحسان • ٨، الإشباه ١١٣

اس اصولی گفتگو کے بعد اب ہم خاند انی نظام کے مسلے پر آتے ہیں، یہ مسلہ نصوص میں تو آیا نہیں ہے اور نہ فقہاء سلف کے یہاں با قاعدہ زیر بحث آیا ہے،اس کو ہمیں اسلام کے قواعد وکلیات اور عرف وعادات کی روشنی میں حل کرنا ہوگا:

#### خاندان کی اہمیت

کے خاندان اللہ کی بڑی نعمت ہے، اس میں انسان کے لئے سامان مؤدت بھی ہے اور اس کی پشت پر بہت بڑی قوت بھی، اس سے انسان کی شاخت بھی وابستہ ہے اور جاری اقد ارور وایات کا تسلسل بھی، خاندانی پس منظر انسان کے لئے ڈھال کی حیثیت رکھتا ہے، اس کے بغیر انسان کی پینگ کے مانند ہے اور زندگی کے منحجد ار میں گویا وہ ایک بے پتوار کی کشتی پہ سوار ہو، حضرت شعیب کے قصہ میں یہی خاندانی قوت کا فروں کے پاؤل کی زنجر بن گئی تھی، ان کی زبان سے نکام ہوا یہ جملہ ان کی اسی بے بسی کا غماز ہے:

ولو لار ھطک لرجمنگ و ماأنت علینا بعزیز قال أربطی أعز علیكم من الله الآیہ 200

ترجمہ: اگر تمہارے کنبہ کے لوگ نہ ہوتے تو ہم تم کو سکسار کردیتے، ہمارے نزدیک تمہاری کوئی عزت نہیں ہے، حضرت شعیب نے فرمایا کیا اللہ کے مقابلہ میں میر اکنبہ تمہارے نزدیک زیادہ باعزت ہے؟

حضور اکرم صَلَّا ﷺ کی مکی زندگی میں شعب ابی طالب کا واقعہ خاند انی وحدت کی بہترین مثال ہے، جس میں مذہب کی قید کے بغیر خاند ان بنوہاشم کے ہر فردنے شرکت کی۔<sup>203</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> - بود:۹۱،۹۴

<sup>203 -</sup> طبقات ابن سعدج اص ۱۳۹، سیرت ابن بهشام ج اص ۱۲۲

شریک ہوں اور ہر قبیلہ سے ایک ایک شخص اس کام میں نمائندگی کرے<sup>204</sup>

حضور مَنْ اللَّهُ عِنْ مَعَاطِعه کے بیچھے بھی جواصل محرک کار فرما تھاوہ بنوہاشم کی خاندانی قوت کو کمزور کرنا اور بالآخر حضور مَنْ اللَّهُ عَنْ کی آواز کو بے اثر کرنا تھا، .....اس سے خاندان کی اہمیت ظاہر ہوتی ہے، اور بیہ بھی ثابت ہو تاہے کہ جس طرح انسان کی ذاتی زندگی کے لئے خاندان کی ضرورت ہے اسی طرح دینی مقاصد میں بھی اس کی بڑی اہمیت ہے۔

#### قربت میں اعتدال کی ضرورت

مگراس کے ساتھ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ باہم معاملات میں جس قدر صفائی اور قربت میں جتنا اعتدال ہو گایہ رشتہ اتنا ہی زیادہ مستحکم اور دیر پارہے گا، یعنی قربت اور قرابت میں بھی فاصلہ بر قرار رہنا چاہئے، بہت زیادہ نزد کی رشتوں کو کا ٹتی ہے، حدسے زیادہ قربت دلوں میں دوریاں پیدا کر دیتی ہے، اوراندھا اعتاد جلد ٹوٹ جاتا ہے۔

# مشتر کہ خاندانی نظام بہتر نہیں ہے

اس تناظر میں میری حقیر رائے ہیہ ہے کہ عام لوگوں کے لئے مشتر کہ خاندانی نظام کے بالمقابل جداگانہ خاندانی نظام بہتر ہے، مسئلہ جواز وعدم جواز کا نہیں ہے، بلکہ اس کا ہے کہ ایک عام انسان کے لئے کون ساطر ززندگی بہتر ہے، وہ - جس میں خاندان کے تمام افراد ایک ساتھ رہیں، ایک ساتھ کاروبار کریں اور ایک دستر خوان پر بیٹھ کر کھانا کھائیں، یا وہ نظام جس میں خاندان کے تمام لوگ اپنی رہائش، کھانے پینے اور کاروبار میں آزاد ہوں لیکن اس کے باوجود وہ باہم مر بوط بھی ہوں اور ہر رنج وغم میں ایک دوسرے کے کاروبار میں آزاد ہوں لیکن اس کے باوجود وہ باہم مر بوط بھی ہوں اور ہر رنج وغم میں ایک دوسرے کے شریک ہوں ۔ ۔۔۔ ؟ میری رائے میں عام حالات میں مشتر کہ خاندانی نظام بہتر نہیں ہے اس میں متعدد ایس قباحتیں ہیں جن سے جداگانہ نظام محفوظ ہے، اسباب کی تفصیل درج ذیل ہے:

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> - طبقات ابن سعدج اص ۱۵۲

#### اسباب ووجوبات

(۱) شرعی حدود کی جتنی رعایت جداگانه نظام میں ممکن ہے، مشتر که خاندانی نظام میں نہیں، کئی ایسے مراحل ہیں جن میں مشتر که نظام شرعی حدود کو قائم رکھنے میں ناکام ثابت ہو تاہے مثلاً:

کاروبار، اس میں شراکت اگر بوری امانت ودیانت کے ساتھ ہوتو بڑی باعث برکت ہے، احادیث میں اس کی ترغیب آئی ہے، ابوداؤد کی روایت ہے کہ نبی کریم صلّاتیّاتیّا نیاز فرمایا:

ید الله علی الشریکین ما لم یخن أحدهما صاحبه فإذا خان أحدهما صاحبه رفعها عنهما حصاحبه

ترجمہ: شرکاء کے ساتھ اللہ کی مدد ہوتی ہے جب تک کہ خیانت نہ کریں ،ان میں سے کوئی بھی خیانت کرے توبر کت اٹھالی جائے گی۔
عن ابی ہریرۃ رفعۂ قال إن الله عزوجل یقول أناثالث الشریکین مالم یخن أحدہماصاحبۂ فاذاخانۂ خرجت من بینہمار و اہ ابو داؤد 206ء

ترجمہ: حضرت ابوہریرہ ابوہریرہ فوع طور پر منقول ہے کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ میں دوشر کاء کے در میان تیسر اہو تاہوں بشر طیکہ ان میں سے کوئی خیانت نہ کرے اگر کوئی خیانت کر تاہے کہ تو میں چے سے نکل جاتا ہوں۔

 $<sup>^{205}</sup>$  - سنن الدارقطني ج ٣ ص ٣٥ حديث نمبر : 140 المؤلف : علي بن عمر أبو الحسن الدارقطني البغدادي الناشر : دار المعرفة – بيروت ، 1386 – 1966 تحقيق : السيد عبد الله هاشم يماني المدين عدد الأجزاء :  $^{206}$  - مثكوة باب الشركة  $^{206}$  - مثكوة باب الشركة  $^{206}$ 

مشکل ہے اس میں بھی شرکت کی تجارت، بہت کم ایسی مثالیں ہیں جن میں پوری دیانت اور امانت کے ساتھ شرکت کاکاروبار بحسن وخوبی تادیر جاری رہاہو، بالخصوص اس دور میں جب کہ تاجروں کے اکثر طبقات میں دیانت وامانت کا فقد ان پایا جاتا ہے ..... یہ کہنا بہت مشکل ہے کہ شرکت کے کسی معاطع میں خواہ وہ قریب ترین رشتہ داروں ہی کے در میان کیوں نہ ہو ہر فریق تمام شرعی حدود کالحاظ رکھ سکے گا،اور کسی طرف سے کوئی خیانت پیش نہیں آئے گی، کسی کی کوئی حق تلفی نہیں ہوگی، کسی کو کسی سے کوئی آزار نہیں پہونچ گا،اس کئے حق تلفی، ایذار سانی اور خیانت کے ان مضبوط اندیشوں سے بچنے کا محفوظ راستہ یہی ہے کہ انسان جہاں تک ممکن ہو کوئی بھی کاروبار انفرادی سطح پر کرے یا کم سے کم لوگ اس میں شریک ہوں، نبی کریم مُلَقَافِيْمُ نے ارشاد فرمایا کہ:

المسلم من سلم المسلمون من لسانم ويدم رواه الترمذي و النسائي<sup>207</sup>

ترجمہ: مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان محفوظ رہیں۔

علاوہ ازیں شرکت کی تمام تر فضیلت وبرکت، دیانت کی بنیاد پر ہے اگر دیانت وامانت ہی مفقو دیا مشتبہ ہو جائے تو کس بنیاد پر فضیلت ہوگی؟ اور اگر دیانت وامانت موجو دہو تو تنہا تجارت بھی فضیلت سے خالی نہیں، نبی کریم صُلَّا ﷺ نے ارشاد فرمایا:

التاجر الصدوق الامين مع النبيين والصديقين والشهداء رواه الترمذي والدارمي 208

ترجمه: سچااور ایمان دار تاجر انبیاء، صدیقین اور شهداء کے ساتھ ہو گا۔

<sup>207 -</sup> مشكلوة ص ١٥

<sup>208 -</sup> مشكوة باب المسالمة في المعاملة ص٢٨٣

شامل ہوں اس قباحت سے آدمی محفوظ رہ جاتا ہے،اور انسان چاہے تو پوری طرح شرعی پر دہ کا اہتمام کر سکتا ہے۔

# حضور صَلَّىٰ عَلَيْهِمْ كَالْھريلونظام

(۳) جداگانہ خاندانی نظام نبی کریم منگائیڈ کی خانگی زندگی سے زیادہ قریب ہے،اس لئے کہ سرکار دوعالم منگائیڈ کی اس کی رہائش اور خورد ونوش کا انتظام جداگانہ تھا،تمام کے حجرے الگ تھے، جبکہ حضور منگائیڈ کی ازواج مطہر ات سے زیادہ پاکدل اور صاف باطن دنیا میں کون ہو سکتا ہے؟اور ان سے بڑھ کر دو سرول کے حقوق کی نگہ داشت کا خیال کس کو ہو سکتا ہے؟اگر ان کا مشتر کہ نظام بنتا تو بھی ہر طرح کی قباحت سے ان کا بچنا دو سرول کے مقابلہ میں بہت آسان تھا، کہ یہ سید الکو نین منگائیڈ کی گھر انہ تھا، یہاں کے افراد دنیا کے سب سے چنے ہوئے لوگ تھے، یہ دنیا کے انسانوں کے لئے سب سے بہترین نمونہ تھے اور جن کو دیکھ کر تقوی وطہارت کے سانچ مقرر کئے جاتے تھے .....خود قرآن کریم نے ان کے امتیاز وانفرادیت کی صانت دی ہے:

يانساء النبي لستن كاحد من النساء ان اتقيتن الآية 210

ترجمہ: اے نبی کی عور تو! تم دنیا کی عام عور توں کی طرح نہیں ہوا گرتم تقویٰ اختیا کرو.....

لیکن ان سب کے باوجود حضور صَلَّالَیْا اُلْمِی کے نظام اختیار نہیں فرمایا اور تمام ازواج کے لئے قیام وطعام کاجدا گانہ نظام قائم فرمایا۔

<sup>209</sup> \_مشكوة ١٩٧٢

<sup>210 -</sup> احزاب: ۳۲

يا\_ 211

اگر کھانے کا نظام مشتر کہ ہوتا تو تمام ازواج کے پاس تشریف لے جانے کی زحمت نہ فرماتے۔

بعد میں جب فتوحات کا آغاز ہوا تو آپ مَنْکَا لَیْکِیْمٌ کی اجازت سے بنو نضیر کے نخلستان سے جو آمدنی
حاصل ہوتی تھی اس میں ہر ایک کابر ابر بر ابر حصہ مقرر کر دیا گیا، جوان کے سال بھر کے مصارف کے لئے
کافی ہوتا تھا 212 پھر خیبر فتح ہوا توازواج کے لئے فی کس ۸۰ وست کھجور اور ۲۰ وستی جو سالانہ مقرر ہو گیا، وست
۲۰ صاع کا ہوتا ہے 213

#### ازواج مطهر اليَّ كي خوش رنجياں

اس احتیاط کے باوجود تمام ازواج مطہر ات میں پوری ذہنی ہم آ ہنگی نہیں تھی ان میں دو گروپ تھے <sup>214 کبھ</sup>ی ان میں خوش رنجیاں بھی ہو جاتی تھیں ، مثلاً:

ﷺ شہد کے مسئلے پر ازواج کے در میان جو خوش رنجی ہوئی وہ تفسیر وحدیث وسیر کی کتابوں میں معروف ہے، 215جس کے نتیج میں اللہ کے رسول صَالَ اللّٰیَا اللّٰہ سے بالکلیہ اجتناب فرمالیا تھا، لیکن تھم الہی آجانے کے بعد آپ نے اپنافیصلہ تبدیل کر لیا، قر آن میں اس کا تذکرہ موجو دہے:

ياايها النبى لم تحرم ما احل الله لك تبتغى مرضات ازواجك والله غفوررحيم، قدفرض الله تحلة ايمانكم والله مولكم وهو العليم الحكيم 216

ترجمہ: اے نبی! آپ ہیویوں کی دلجوئی کے لئے اللہ کی حلال کر دہ چیز سے کیوں پر ہیز

<sup>211 -</sup> منداحمہ بن حنبل ۲ ۴ م

<sup>212 -</sup> بخاري كتاب النفقات باب حبس الرجل قوت سنة على المهر ٢ - ٨٠٦/

<sup>213 -</sup> بخاري كتاب الحرث والمزارعة باب المزارعة بالشطر حديث نمبر ٢٢٧٠ج السلام

<sup>214 -</sup> مشكوة باب مناقب ازواج النبي صَّاليَّةُ مُ ص ٥٧٣

<sup>215 -</sup> نسائی باب الغیرة ۴۵/۱ وغیره

<sup>216 -</sup> التحريم: ٢،١

ﷺ کے دفعہ آنحضرت مَنْ اللّٰهِ اللهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللللهُ اللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللللللهُ اللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

کایک د فعہ حضرت صفیہ ﷺ بارے میں حضرت عائشہ ؓ کی طرف سے بھی اسی طرح کی تنقید پر حضور صَالی ﷺ نظام کے مارک کی تنقید پر حضور صَالی ﷺ نظام کے اس میں ایا تھا 218

کایک بار حضرت عائشہ نے حضرت صفیہ کے بارے میں حضور مُنگانیکی کی سامنے اشار تا ایسی بات کہی جس سے ان کے جھوٹے قد ہونے پر تعریض جھلکتی تھی ، حضور اکرم مُنگانیکی کی حضرت عائشہ و تنبیہ کی اور فرمایا، عائشہ! تم نے اتنی سخت بات کہی ہے کہ اگر وہ سمند رمیں ڈال دی جائے تو پورے سمندر کو متغیر کر دے 219

کایک موقعہ پر حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ دونوں حضور مَلَا لَیْ اَیْ کے ساتھ سفر میں تھیں رسول اللہ مَلَا لَیْ اِللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلْ اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلْ اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مِلْ اللّٰہ مِلْ اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلّٰ اللّٰہ مَلَا مَا مَا مُلّٰ مِلْ اللّٰہ مِلْ اللّٰہ مِلْ اللّٰہ مِلْ اللّٰہ مِلْ اللّٰہ مِلْ اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلَا اللّٰہ مَلَا اللّٰ اللّٰ اللّٰ مَلَا اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ مَلَا مُلّٰ مَلْ اللّٰ مِلْ اللّٰ الل

<sup>217 -</sup> ترمذي كتاب المناقب ج٢ص ٢٨٨

<sup>218 -</sup> سير ة النبي علامه شبلي نعماني ٢ /٢٣٣

<sup>219 -</sup> مشكلة تاب حفظ اللسان والغيية ص ١٣ بروايت ابو داؤد وترمذي

پاؤں کواذ خر گھاس کے در میان لٹکا کر کہنے لگیں، خداوندا! کسی بچھویاسانپ کو متعین کر جو مجھے ڈس جائے <sup>220</sup>

پ ایک بار آنحضرت مَنَّالِیْاً مُنْ میں شے اور ازواج مطہر ات معجی ساتھ تھیں، اتفاقاً حضرت صفیہ کا ایک بار آنحضرت مَنَّالِیْا کُم سفر ورت سے زیادہ اونٹ شے، آپ نے ان سے فرمایا کہ ایک اونٹ صفیہ کو دے دو، انہوں نے کہا، کیا میں اس یہودیہ کو اپنا اونٹ دے دوں؟ اس پر آنحضرت مَنَّالِیْا کُم ان سے اس قدر ناراض ہوئے کہ دومہینے سے زیادہ ان کے یاس نہ گئے ایک

کے حضرت صفیہ گھانا نہایت عمرہ پکاتی تھیں ایک دن انہوں نے پچھ پکاکر آنحضرت مُنگانَّا کُم کے ہاتھ سے پاس بھیجا، آپ اس وقت حضرت عائشہ کے گھر میں تشریف رکھتے تھے، حضرت عائشہ نے خادم کے ہاتھ سے پیالہ چھین کر زمین پر دے مارا، حضور مُنگانِیُّم نے پیالہ کے ٹکڑے چن چن کر یکجا کئے اور ان کووڑا، پھر صاحب خانہ سے اس کے بدلے میں دوسر اپیالہ منگوا کر ان کوواپس کیا <sup>222</sup>

بعض روایتوں میں حضرت صفیہ اُکے بجائے حضرت ام سلمہ مُکانام ہے اور بعض میں حضرت زینب بنت جحش کانام لیا گیاہے، <sup>223</sup>

## نکاح کے بعد حضرت علی کی رہائش

(۴) جدا گانہ خاندانی نظام کے مسلہ پر حضور مَثَلِّقَیْمُ کی خانگی زندگی کے اس واقعہ سے بھی روشنی ملتی ہے جو حضرت علی ؓ کے بارے میں تاریخ میں موجو دہے:

<sup>220 -</sup> سير ة النبي علامه شبلي نعماني ٢٨٣٣/٢

<sup>221 -</sup>مشكلوة باب ماينهي من التهاجر ص ٢٩ ٢ بروايت ابو داؤ د

<sup>222 -</sup> بخارى، كتاب المظالم باب اذاكسر قصعة اوشيئاً لغيره الـ ٨٦/٢،٣٣٤ باب الغيرة كتاب النكاح، نسائى باب الغيرة ٣٥ - محارى، كتاب النكاح، نسائى باب الغيرة ٣٥ - محارى،

<sup>223 -</sup> فتح البارى كتاب النكاح ٢٠٠٣

میں منتقل فرمادیااور پھراس کے بعد ہمیشہ ان کااپناگھریلونظام الگ ہی رہا<sup>224</sup>۔

اگر مشتر کہ نظام زیادہ پیندیدہ اور قابل ترجیج ہوتا توحضرت علی ٹوعلخدہ مکان میں منتقل کرنے کے بجائے اپنے ساتھ ہی ان کی رہائش کا انتظام کیا جاتا، جبکہ صاحبز ادمی حضرت فاطمہ ؓ اور حضرت علی ؓ دونوں قبل سے آپ کی کفالت میں تھے، اس سے یہ اشارہ ملتا ہے کہ خودا پنی اولاد میں بھی شادی کے بعد پر ائیولیں اورانفر ادیت کالحاظ رکھا جانا چاہئے۔

فقهاء كانتجويز كرده نظام سكونت

(۵) فقہاء نے افراد خانہ کے لئے رہائش کا جو نقشہ مرتب کیا اس میں بطور خاص اس پر ائیولیسی کا لحاظ رکھاہے، مثلاً:

شریعت اسلامیہ نے شوہر پر بیہ حق عائد کیا ہے کہ وہ اپنی بیوی کور ہائش فراہم کرے، قر آن کریم بس ہے:

وأسكنوبن من حيث سكنتم من وجدكم والاتضاروبن لتضيقوا عليبن 225

ترجمہ: عور توں کورہائش فراہم کروجو تمہاری حیثیت کے مطابق ہو اور ان کو نکلیف نہ پہونجاؤ کہ وہ تنگ آ جائیں۔

اس ذیل میں فقہاءنے بیہ تصریح کی ہے کہ رہائش کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ محض عورت کے سرپر ایک حیجت فراہم کر دی جائے بلکہ جدا گانہ اور مخصوص مکان کی فراہمی عورت کا نثر عی حق ہے جس میں وہ نجی زندگی گذار سکے اور جو شوہر کے اہل خانہ اور رشتہ داروں کی آمد ورفت سے محفوظ ہو۔

علامه كاساني ًرُ قمطر از ہيں:

ولواراد الزوج أن يسكنها مع ضرنها أو مع أحمائها كام

<sup>224 -</sup> سيرة النبي جلداول ص٢١٢،٢١١علامه شلى نعماني

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> - الطلاق: ٢

الزوج وأختم وبنتم من غيربا وأقاربه فأبت ذلك عليه أن يسكنها في منزل مفردلأنهن ربما يوذينها ويضرون بهافي المساكنة وإبائهادليل الأذى والضررولأنه يحتاج إلى أن يجامعها ويعاشرها في أي وقت يتفق،ولايمكنه ذلك إذاكان معها ثالث حتى لوكان في الداربيوت ففرغ لهابيتاً وجعل لبيتها غلقاً على حدة قالواإنها ليس لها أن تطالبه ببيت آخر 226 ترجمه: اگرشوم اين بوى كواس كي سوكن، ديورون، شوم كي مان، بهن، لاكي باديگر

ترجمہ: اگر شوہر اپنی بیوی کو اس کی سوکن، دیوروں، شوہر کی ماں، بہن، لڑکی یا دیگر رشتہ داروں کے ساتھ رکھنا چاہے اور عورت اس کے لئے آمادہ نہ ہو تو شوہر پر لازم ہے کہ اس کو جداگانہ مکان میں رہائش دے، اس لئے کہ ایک ساتھ رہنے پر ایک دوسرے کو تکلیف ہوسکتی ہے، چنانچہ عورت کا انکار اس کی علامت ہے، نیز عورت کو ایپ شوہر کے ساتھ کسی بھی وقت تنہائی کی ضرورت ہے اور تیسرے کی موجودگ میں میں سیہ ممکن نہیں، البتہ ایک بڑے گھر میں کئی کمرے ہوں اور شوہر ان میں سے میں نیم بیوی کے لئے خاص کر دے اور اس کے لئے تالا چابی الگ کر دے تو فقہاء نے کہا ہے کہ پھر اسے مزید کسی کمرہ یا مکان کے مطالبہ کاحق نہیں رہ جائے گا۔

بعض فقہاء نے یہ وضاحت کی ہے کہ اوسط سے اوپر درجہ کے گھر انوں میں کمرہ کے ساتھ

مطبخ، بیت الخلاءاور پانی کاانتظام بھی جدا گانہ ہوناچاہئے، در مختار میں ہے:

ومرادهٔ لزوم كنيف ومطبخ وينبغى الافتاء به (درمختار)اى بيت الخلاء و موضع الطبخ بأن يكونا داخل البيت او فى الدار لايشاركها فيهما أحدمن أبل الدار ،قلت: وينبغى ان يكون بذا فى غير الفقراء الذين يسكنون فى الربوع والاحواش بحيث يكون لكل واحدبيت يخصه وبعض المرافق مشتركة كالخلاء والتنور وبئر الماء .....وذكر الخصاف أن لها أن تقول لا اسكن مع والديك وأقربائك فى الدار فأفرد لى داراً قال صاحب الملتقط بذه الرواية محمولة على المؤسرة الشريفة و

<sup>226 -</sup> بدائع الصنائع كتاب النفقة ٢٩،٣٢٨/٣

ماذكرناقبلم أن إفراد بيت في الدار كاف إنما بوفي المرأة الوسط أعتباراً في السكني بالمعروف اه....ومفهومم أن من كانت من ذوات الأعساريكفيهابيت ولومع أحمائهاو ضرتهاكأكثر الأعراب وأبل القرئ و فقراء المدن الذين يسكنون في الاحواش والربوع....فقد مران الطعام والكسوة يختلفان بإختلاف الزمان والمكان \_227

یہ مضمون فقہ کی تقریباً تمام ہی کتابوں میں آیا ہے،اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلامی قانون رہائش کے معاملہ میں ہر شخص کی نجی زندگی اور اس کے تقاضوں کا پورالحاظ رکھتا ہے اور اس کو مشتر کہ طور پر رہائش کے معاملہ میں ہر شخص کی نجی زندگی اور اس کے تقاضوں کا پورالحاظ رکھتا ہے،لیکن دیکھتے تو بیوی خاندان کی سب سے بڑی اکائی ہوتی ہے اور میاں بیوی سے مل کر ایک مختصر خاندان وجو دمیں آتا ہے اور پھر آہستہ آہستہ اس میں توسیع ہوتی رہتی ہے، بیچ پیدا ہوتے ہیں، بوڑھے ماں باپ شامل ہوجاتے ہیں وغیرہ، سیسلیکن اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا مسکلہ در اصل آغاز کے وقت پیدا ہوتا ہے کہ بچوں کی شادی کے بعد ان کوساتھ رکھا جائے یاان کو جداگانہ رہائش دی جائے، حضرت علی اور حضرت فاطمہ گئے مذکورہ بالاواقعہ اور فقہاء کی ان تصریحات سے متبادر ہوتا ہے کہ بہتر طریقہ یہی ہے کہ شادی کے بعد ہی اولاد کو الگ کر دیا جائے اور ان کی جداگانہ رہائش اور نجی زندگی میں مداخلت کے بغیر ان سے خدمت اور یگر حقوق کے لئے والے اور ان کی جداگانہ رہائش اور نجی زندگی میں مداخلت کے بغیر ان سے خدمت اور یگر حقوق کے لئے والے اور ان کی جداگانہ رہائش اور نجی زندگی میں مداخلت کے بغیر ان سے خدمت اور یگر حقوق کے لئے والے اور ان کی جداگانہ رہائش اور نجی زندگی میں مداخلت کے بغیر ان سے خدمت اور یگر حقوق کے لئے فلام بنایا جائے۔

# عہد اسلامی کے بعض علاقوں کی رہائش

(۱) علامہ شامی آنے کتاب الطلاق میں اپنے عہد اور اپنے علاقہ کے طرز رہائش کے بارے میں ضمناً جو اشارہ کیا ہے اس سے اندازہ ہو تاہے کہ ان کے دور میں مسلم خاند انوں میں جداگانہ رہائش عام تھی، البتہ بیت الخلاء اور پانی وغیرہ میں گاہے اشتر اک بھی ہو تا تھا اور یہ اس دور میں اعلیٰ اور اوسط دونوں طرح کے گھر انوں میں عیب کی بات نہیں مانی جاتی تھی، شامی کے الفاظ ہیں:

<sup>227-</sup>ردالمحتار كتاب الطلاق 2 / ٢٥٦،٢٥٥

وأبل بلادنا الشامية لايسكنون في بيت من دار مشتملة على أجانب وبذا في أوساطهم فضلاً عن أشرافهم إلاأن تكون داراً مورثة بين إخوة مثلاً فيسكن كل منهم من جهة منها مع الإشتراك في مرافقها،فإذا تضررت زوجة أحديم من أحمائها أو ضرتها و أراد زوجهاإسكانها في بيت منفرد من دار لجماعة أجانب وفي البيت مطبخ وخلاء يعدون ذلك من أعظم العار عليهم،فينبغي الإفتاء بلزوم دارمن بابها<sup>228</sup> ترجمہ: ہمارے علاقہ میں شام کے لوگ کسی ایسے مکان میں رہائش کو پیند نہیں کرتے جس کے احاطے میں دو سرے اجنبی لوگ بھی رہ رہے ہوں بیہ اوسط گھر انوں کا حال ہے اشر اف کاتو کہناہی کیا، الاب کہ کوئی ایسامکان ہوجو بھائیوں میں وراثت کی بنیاد یر مشترک ہو اور ہر بھائی کی قیملی الگ الگ جھے میں یانی اور بیت الخلا وغیرہ کے اشتر اک کے ساتھ رہائش پذیر ہو،ایسی صورت میں اگر کسی بھائی کی بیوی اپنے دیوریا سوکن سے تکلیف محسوس کرے اور اس کی وجہ سے اس کا شوہر کسی ایسے فلیٹ یا گھر میں اپنی بیوی کو منتقل کرنا چاہے جس میں مطبخ اور بیت الخلاءوغیر ہ توموجو د ہوں مگر اس کے احاطے میں اجنبی خاندان مجھی رہائش پذیر ہوں تو ہمارے علاقے میں یہ بڑے عیب کی بات سمجھی جاتی ہے۔

### مشتر کہ نظام کے مقاصد

(۷) مشتر کہ رہائش کا مقصد باہم جذبہ تعاون کا فروغ، خاند انی رشتوں کا احترام، بزرگوں کے زیر سابیہ چھوٹوں کی تربیت، ایک دوسرے کے تجربات سے استفادہ، کچھ دن محنت پھر آرام کی فطری خواہش اور ہر شخص کی اس میں حصہ داری کالحاظ اور تنہائی و بے کسی کے کرب سے ہر ایک کی حفاظت، جس کی نوبت ایک نہ ایک دن بڑھا ہے میں ہر شخص کو آتی ہے وغیرہ.....

<sup>228 -</sup>ر دالمحتار كتاب الطلاق مطلب في مسكن الزوجة ٢٥٥/٥ مطبوعه ديوبند

لیکن آج کے دور میں جہاں اکثر اخلاقی قدریں زوال پذیر ہورہی ہیں، ان میں باہم اشتر اک کے ساتھ ان بلند مقاصد کا حصول مشکل ہو گیا ہے، عموماً ایک ساتھ رہنے کے نتیج میں باہم اختلاف بڑھتا ہے، رشتوں کا توازن بگڑتا ہے، ماحول میں کشیدگی پیدا ہوتی ہے، نزدیکیاں دوریوں میں بدلتی ہیں، باہم مخلصانہ جذبات کمزور پڑنے لگتے ہیں، تعاون کے بجائے ضرر کا جذبہ ابھرنے لگتا ہے، حقوق و فرائض کا احساس تشنہ کمنیل رہ جاتا ہے، حق تلفیاں عام ہو جاتی ہیں، بزرگوں کا احترام بے کیفی اور بدمزگی میں بدل جاتا ہے، رسم وروایات کے جرسے بغاوت وجود میں آتی ہے، سب مل کر آگے بڑھنے کے بجائے ایک دو سرے کو پچھاڑنے اور این خیر ہیں۔ اور ایس ضمن میں اکثر جانی ومالی زیاد تیاں بھی ہوتی ہیں وغیر ہیں۔

#### جدا گانہ نظام کے ذریعہ مقاصد کا حصول

اس لئے شریعت کے عام اصول کے مطابق کہ "منافع کے حصول سے زیادہ ضروری مفاسد کو دور کرناہے"، لاضر رولا ضرار" بعض اہم مقاصد کے حصول کے لئے مشتر کہ خاندانی نظام کے بجائے دفع مضرت کی خاطر جداگانہ خاندانی نظام زیادہ لا گق ترجیج اور قابل قبول ہے،.....بلکہ اگر صحیح وقت پر اور شرعی اصولوں کی خاطر جداگانہ خاندانی نظام زیادہ لا گق ترجیج اور قابل قبول ہے، اور ان کی ابتدائی تربیت دینی بنیادوں پر ہوئی ہو تو کی روشنی میں اولاد یا بھائیوں کو علحہ ہ ہاکش مہیا کر ادیا جائے، اور ان کی ابتدائی تربیت دینی بنیادوں پر ہوئی ہو تو کوئی وجہ نہیں کہ الگ الگ رہ کر بھی افر ادخاندان ان بلند مقاصد کے ممکنہ حصول کے لئے متحد نہ ہوں جو مشتر کہ نظام کی روح ہیں اور ان مفاسد کو دور کرنے کے لئے کوئی لائحہ عمل مرتب نہ ہوسکے جو جداگانہ نظام کا لازمہ سمجھا جاتا ہے، جب ایک دوسرے سے مسائل وابستہ نہ ہونگے، توباہم تنازعہ نہیں ہوگا، محبت فروغ یائے گی خون کارشتہ رنگ لائے گا، ایک دوسرے کی مصیبت میں لوگ کام آئیں گے، ہر شخص دوسرے کی مصیبت میں لوگ کام آئیں گے، ہر شخص دوسرے کی مصیبت میں لوگ کام آئیں گے، ہر شخص دوسرے کی مصیبت میں لوگ کام آئیں گے، ہر شخص دوسرے کی مصیبت میں لوگ کام آئیں گے، ہر شخص دوسرے کی مصیبت میں لوگ کام آئیں گے، ہر شخص دوسرے کی مصیبت میں لوگ کام آئیں گے، ہر شخص دوسرے کی حصوب تکیف کو اپنی تکلیف کو اپنی تکلیف سے گاہ ہے۔

رہا بوڑھے ماں باپ اور خاندان کے بے آسرالوگوں کا معاملہ، تو ان کے لئے باہم اشتر اک سے کوئی نظام مرتب کیا جاسکتا ہے، تمام افراد خاندان کے در میان حسب مرتبہ اس کے لئے کوئی ترتیب بنائی جائے، آخر ہر صاحب ایمان مال باپ، خاندان کے بزرگوں اور غریب رشتہ داروں کی خدمت کی اہمیت جانتا ہے، اگر محبت کے ماحول میں باہم مشورہ سے کسی نظام کا تعین ہو تو عام حالات میں افراد خاندان کا تعاون

حاصل ہو نامشکل نہیں۔

# مشتر که نظام کی بڑی خرابیاں

إتقوا مواضع التهمة الحديث229

( ترجمہ:مقام تہمت سے بچو

الإثم ماحاك في صدرك وكربت أن يطلع عليه الناس رواه مسلم<sup>230</sup>

ترجمہ: گناہ وہ ہے جو دل میں کھٹکے اور اس سے لو گوں کا باخبر ہونا بیند نہ ہو۔

 $<sup>^{229}</sup>$  - الأحاديث التي في الإحياء ولم يجد لها السبكي إسنادا ( من كتاب طبقات الشافعية الكبرى )  $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$  الدين بن علي بن عبد الكافي السبكي سنة الولادة  $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$   $_{70}$ 

<sup>230 -</sup> مشكوة باب الرفق والحياء: ص الله

(۹) مشتر کہ نظام میں ایک بہت بڑی اقتصادی قباحت سے ہے کہ آدمی عموماً نفر ادیت، خود اعتادی ، شخصی آزادی اور خود کفیل ذریعہ آمدنی سے محروم ہوجاتا ہے ، بہت سے لوگوں کو دوسر سے پر انحصار کا مزاج بن جاتا ہے اس کی بناپر وہ اپنے بارے میں خود کچھ سوچنے کی ضرورت محسوس نہیں کرتے، اس کی مضرت کا احساس اکثر لوگوں کو اس وقت ہوتا ہے جب وہ شدید اختلاف کے بعد الگ ہوتے ہیں اور اپنے پاؤں پر کھڑے ہوتے کھڑے ہونے کی کوشش کرتے ہیں، اس وقت دنیا میں وہ خود کو تنہا محسوس کرتے ہیں، اردگر دجولوگ ہوتے ہیں ان سے عداوت کی بناپر وہ مشورہ تک نہیں لے سکتے، لاچار غیر وں کا سہار الینا پڑتا ہے، ایسے وقت مخلص اور غیر مخلص کی شاخت مشکل ہوتی ہے، اور مجبوری بھی ہوتی ہے، اس سلسلے کے تجربات آئے دن سامنے اور غیر مخلص کی شاخت مشکل ہوتی ہے، اور مجبوری بھی ہوتی ہے، اس سلسلے کے تجربات آئے دن سامنے اور غیر مخلص کی شاخت مشکل ہوتی ہے، اور مجبوری بھی ہوتی ہے، اس سلسلے کے تجربات آئے دن سامنے آئے رہتے ہیں۔

ہوت کم ہوتی ہے جس کا منفی اثر خاندان کے علاوہ ملک کی معیشت پر بھی پڑتا ہے اور اس طرح آمد وخرج کا بہت کم ہوتی ہے جس کا منفی اثر خاندان کے علاوہ ملک کی معیشت پر بھی پڑتا ہے اور اس طرح آمد وخرج کا توازن بگڑ جاتا ہے، جبکہ جدا گانہ نظام میں خاندان کی ہر چھوٹی بڑی اکائی کام کرنے پر مجبور ہوتی ہے اور ہر ذمہ دار شخص بہتر سے بہتر ذریعہ آمدنی اختیار کرنے کی کوشش کرتا ہے جس سے وہ خود بھی ترقی کرتا ہے اور ملک کی معیشت بھی مضبوط ہوتی ہے۔

(۱۰) مشتر کہ نظام میں ایک بہت بڑا مسکہ حسابات کی شفافیت اور ہر شخص تک اس کی محنت اور سرمایہ کے مطابق منافع کے بہو نجنے کا ہے،ایک گھر میں متعدد افراد خاندان ایک ساتھ گذر بسر کرتے ہیں ان میں کسی کی آمدنی زیادہ ہوتی ہے کسی کی کم، کسی کے اخراجات اس کی آمدنی سے زیادہ ہوتے ہیں تو کسی کے موالدین اگر حیات ہوں تو کوئی ہیٹا گھر کے خرچ یا کاروبار کے لئے زیادہ پسے دیتا ہے کوئی کم، ظاہر ہے کہ ہر شخص کی اپنی صلاحیتیں اور مواقع ہوتے ہیں، لیکن شخص کی اپنی صلاحیتیں اور مواقع ہوتے ہیں، لیکن مشتر کہ نظام میں باہمی جذبہ تعاون کو بنیاد بناکر اس تفاوت کو نظر انداز کیاجا تاہے، بالخصوص باپ کی موجود گ میں سے مسکہ ہر گززیر بحث نہیں آتا، لیکن جب سخت حالات میں سب کی جدائی عمل میں آتی ہے تو مشتر کہ طابت میں سب کی جدائی عمل میں آتی ہے تو مشتر کہ جائیداد کی تقسیم برابر برابر حسب حصہ شرعی کی جاتی ہے، فقہاء بھی یہی فرماتے ہیں کہ چونکہ ملکیتیں متاز

نہیں ہیں اس لئے سارے لوگ باپ یارئیس خاندان کے معاون تصور کئے جائیں گے اور موجود اثاثہ پر سب کا حق بر ابر ہو گا اور تقسیم حسب حصص شرعی انجام یائے گی <sup>231</sup>

مگر اس کے بعد کتنی پیشانیاں شکن آلود ہوتی ہیں، بغض و نفرت، کینہ وحسد اور تہمت والزام تراشی کانہ تھے والاسلسلہ شر وع ہوجاتا ہے، زیادہ کمائی دینے والے کو اپنے خسارہ کا احساس، اور کم دینے والے کو مزید سے مزید لینے کی فکر .....اس وقت سارا جذبہ تعاون ہوا ہوجاتا ہے اور ایک ہی گھر کے افراد باہم اس طرح بر سر پیکار نظر آتے ہیں جیسے صدیوں کی دشمنی چلی آر ہی ہو، الامان والحفیظ، کیا فائدہ ایسے مشتر کہ نظام اور وقتی جذبہ تعاون کا، جس کا انجام اتنا بھیانک ہو؟ ..... بہت کم ہیں ایسے گھر انے جو اس شدید انجام سے نچ یاتے ہوں، اکثر لوگ اس اذبیت ناک بھٹی سے گذرتے ہیں ..... اور شرعی مسائل کی بنیاد عام حالات پہ ہوتی ہے نہ کہ مخصوص اور استثنائی حالات پر ۔..... تلک عشر ہ کاملۃ

یہ وجوہات ہیں جن کی بناپر میری حقیر رائے میں جداگانہ خاندانی نظام زیادہ بہتر اور شرعی قباحتوں سے بڑی حد تک پاک ہے، خصوصاً آج کے دور میں جبکہ جذبہ کدین،احساس ذمہ داری اور دینی واخلاقی قدروں کا فقدان ہو تا جارہا ہے،امیدیں ٹوٹ رہی ہیں اورر شتوں پر مفاد ات کا غلبہ ہورہا ہے،ایسے حالات میں جداگانہ خاندانی نظام قبول کرنے کے سواکوئی چارہ کار نہیں ہے،اس وقت خاندان کے بااثر لوگوں کی ذمہ داری ہوگی کہ بوڑھے والدین اور خاندان کے کمز وراور بزرگ حضرات کے لئے ایک نظام العمل مرتب کریں جس میں خاندان کی ہر اکائی کی مالی حیثیت اور قرابت و تعلق کو ملحوظ رکھا جائے،اور خاندان کے جملہ افراد اپنی اولین ترجیحات میں اس کوشامل کریں۔

-----

(٢)

# مشتر کہ نظام میں گھر کے اخر اجات کی تقشیم

اگر مشتر کہ خاندان ہواور افراد خاندان کی ضروریات کے لئے سب مل کر خرچ دیں، کسی کے بیچے زیادہ ہوں اور کسی کے کم ، تو کیاان سب پر برابر اخر اجات عائد کئے جائیں گے یاان کے بچوں کی تعداد کے لحاظ سے ؟

اس مسلہ میں درج ذیل فقہی عبارات سے روشنی حاصل کی جاسکتی ہے جو شرکت کے کاروبار کے

ذیل میں کتب فقہ میں موجود ہیں، جن کی متعد د صور توں میں محنت وعمل میں بین فرق ہونے کے باوجو دہمام شر کاء کو منافع میں برابر کا حصہ ملتاہے:

وكذا لواجتمع اخوة يعملون في تركة أبيهم ونما المال فهو بينهم سوية ولو اختلفو افي العمل والراي  $^{232}$ 

ترجمہ: اگر کئی بھائی مل کرباپ کے تر کہ سے کاروبار کریں تو منافع میں سب برابر کے شریب ہوئے خواہ محنت و تجربہ کے لحاظ سے ان میں فرق ہو۔

☆الاب وابنۂ یکتسبان فی صنعۃ واحدۃ ولم یکن لہما شیء
 کالکسب فکلۂ للاب ان کان الابن فی عیالہ لکونہ معیناً
 ألاتریٰ لو غرس شجرۃ تکون للاب²33

ترجمہ: باپ اور بیٹے مل کر کوئی کام کرتے ہوں اور دونوں میں سے کسی کا سرمایہ اس میں لگا ہوانہ ہو مثلاً کوئی محنت یا ہنر والا کام کرتے ہوں اگر بیٹا باپ کے زیر سرپرستی رہائش رکھتا ہو تو ساری کمائی باپ کی متصور ہوگی اور بیٹا اس کا محض مدد گار قرار دیا حائے گا۔

﴿ وَفَى الْحَانِيتِزُوجِ بِنِيمِ الْحَمسِةِ فَى دَارِهٖ وَكَلَّهٖم فَى عَيالَم واختلفوافى المتاع فهو للاب وللبنين الثياب التي عليهم لاغير 234

ترجمہ: فآوی خانیہ میں لکھاہے کہ کسی کے پانچ شادی شدہ بیٹے اس کے زیر پرورش گھر میں رہتے ہوں اوران میں سامانوں کے بارے میں اختلاف بیداہو توساراسامان

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> -ردالمخار ۳۸۳/۳

<sup>233 -</sup> ردالمحتار فصل في الشركة الفاسدة ٣٨٣/٣ وكذا في الفتاوي الهندية ٢ ٣٢٩/

<sup>234 -</sup> شامي فصل في الشركة الفاسدة ٣٨٣/٣

باپ کاماناجائے گااور بیٹوں کو صرف اپنے بدن کے کپڑوں کامالک قرار دیاجائے گا۔

ان اقتباسات سے ظاہر ہوتا ہے کہ مشتر ک نظام میں (اگر قیام وطعام سب مشتر ک ہو)والد یا امیر کنبہ اصل ہوتا ہے اور باقی تمام افراد اس کے معاون تصور کئے جاتے ہیں اور اصل کے واسطے سے موجود اثاثہ پر سب کاحق مساوی پہونچتا ہے ، فد کورہ بالا فقہی عبارت میں بیٹے کی ساری آمدنی کا مالک بھی باپ کو قرار دیا گیا ہے ، اس کا مطلب ہے کہ اس میں ان بھائیوں کا بھی حصہ ہو گا جنہوں نے باپ کے ساتھ اس مال کے کمانے میں محنت نہیں کی تھی ۔۔۔۔ اس طرح اس سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ مشتر ک نظام کا اصل مقصد تعاون باہم ہوتا ہے۔

**(m)** 

# گھر میں جع شدہ آ مدنی سے کسی چیز کی خرید

(۳) اگر مختلف بھائیوں نے مل کراپنے والدیا کسی بھائی کے پاس آمدنی جمع کی اور گھر کے اخراجات سے بچی ہوئی رقم سے کوئی چیز خریدی گئی تو اس میں سبھوں کا حصہ برابر ہو گایا ہر ایک کی آمدنی کے لحاظ سے ہو گا؟

یہ مسلہ بھی پچھے اصول ہی سے جڑا ہوا ہے، فقہاء نے وضاحت کے ساتھ لکھا ہے کہ ہر ایسا مشترک معاملہ جہال ملکیتیں مخلوط ہول، متمائزنہ ہول جن میں فی صد کا تعین مشکل ہو وہال تمام شرکاء کا حق برابر مانا جائے گا، علامہ شامی نے مستقل عنوان ہی قائم کیا ہے "مطلب اجتمعافی دار واحدة و اکتسبا و لایعلم التفاوت فہو بینہما بالسویۃ"اس نوع کی متعدد نظیریں کتب فقہ میں موجود ہیں، شامی میں ہے:

وماحصلم احدهما فلم وماحصلاه معاً فلهما نصفين ان لم يعلم مالكل (درمختار) قولم وماحصلاه معاً يعنى ثم خلطاه وباعاه ....وان لم يعرف مقدار ماكان لكل منهما صدق كل واحد منهما إلى النصف لانهما إستويا في الاكتساب وكأن المكتسب في أيديهما فالظاهر أنم بينهما نصفان ...ويوخذ من بذا ماأفتى

به فى الخيرية فى زوج إمرأة وإبنها إجتمعافى دار واحدة وأخذ كل منهما يكتسب على حدة و يجمعان كسبهماو لايعلم التفاوت و لاالتساوى و لا التمييز فأجاب بأنه بينهما بينهماسوية

ترجمہ: مال ایک نے حاصل کیا تو اسی ایک کو ملے گا، اور دونے مل کر حاصل کیا تو دونوں کو آدھا آدھا ملے گا، دونوں نے ساتھ حاصل کیا یعنی دونوں نے مال کو ملا کر بیچا ...... دونوں کی الگ الگ مقد ار معلوم نہ ہو تونصف تک ہر ایک کی بات مانی جائے گی اس لئے کہ کمانے میں دونوں شریک ہیں اور گویا کمایا ہوا مال دونوں کے قبضے میں ہیں پس ظاہر ہے کہ وہ دونوں کے در میان آدھی آدھی تقسیم ہوگی،..... فاوی خیر یہ میں ایک جزئیہ اسی بنیاد پر یہ ذکر کیا گیا ہے کہ عورت کا شوہر اور اس کا بیٹا دونوں ایک گھر میں رہتے ہیں اور علحدہ علحدہ کمانے ہوں اگر دونوں اپنی کمائی کو ملادیں اور یہ بیتہ نہ چل سکے کہ کس کا کتنا حصہ ہے؟ تو دونوں میں برابر تقسیم ہوگا"

اس تفصیل سے واضح ہوتا ہے کہ زیر بحث مسلے میں والدیاامیر کنبہ کے پاس جمع شدہ رقم میں سب کا حق برابر ہو گا اوراس میں آمدنی کا فرق ملحوظ نہیں ہوگا، اس لئے اس جمع شدہ سرمایہ کے کسی بھی حصہ سے جو چیز بھی خریدی جائے گی اس میں سب کا حصہ برابر ہوگا، خواہ آمدنی سب نے برابر جمع کی ہویا کم و بیش، البتہ ضروری ہے کہ یہ ساری آمدنی گھر کے خرچ کے لئے امیر کنبہ کے پاس جمع کی گئی ہو، اور اسی جمع شدہ آمدنی کی بھی ہوئی رقم سے کوئی چیز خریدی گئی ہو، کیان اگر چند بھائیوں نے والدیا بڑے بھائی کے پاس گھر کے خرچ کے علاوہ الگ سے کوئی رقم بالا قساطیا یک مشت جمع کی اور اس رقم سے کوئی چیز خریدی گئی تو اس میں سب کا حصہ برابر نہیں ہوگا بلکہ جمع شدہ آمدنی کے لحاظ سے سب کے حصہ کا تعین کیا جائے گا، بشر طیکہ جمع کا تناسب معلوم برابر نہیں ہوگا بلکہ جمع شدہ آمدنی کے لحاظ سے سب کے حصہ کا تعین کیا جائے گا، بشر طیکہ جمع کا تناسب معلوم

ہو\_

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>235</sup> ـ شامى ۱۳/۳ سام

اس فرق کی وجہ یہ ہے کہ پہلی شکل میں جب کہ گھر کے اخراجات کے لئے سب نے آمدنی جمع کی اس کی بنیاد باہمی محبت، جذبہ تعاون اور گھر کی عزت وآبرو کے تحفظ پر ہے،اس لئے اس میں آمدنی کے تناسب کا نہیں بلکہ محض اس جذبہ میں شرکت کا اعتبار کیا جائے گا اور اس میں سب برابر کے شریک ہیں اس لئے جمع شدہ رقم پر سب کا حق برابر ہوگا، .....بر خلاف دو سری صورت کے کہ اس میں صرف بطور امانت یا وکالت رقم جمع کی گئی ہے، اور امیر کنبہ بھی اس کو ان کی مرضی کے بغیر خرچ نہیں کر سکتا اس لئے اس میں صرف انہی لوگوں کا حصہ ہوگا جنہوں نے وہ رقم جمع کی ہوگی اور اسی قدر جس تناسب سے رقم جمع کی گئی ہوگی۔ عالمگیری میں ہے:

الا اذاكان لها كسب على حدة فهو لها كذافى القنية 236 ترجمه:البته اگراس كى كمائى علىده بو تووه كمائى اسى كى بوگى۔

 $(\gamma)$ 

#### زیادہ کمانے والے بھائی کی زائد آمدنی میں دوسرے بھائیوں کا حصہ

(۴) اگر تین بھائی ہیں، دو بھائی اپنی پوری تنخواہ مثلاً دس دس ہز ار روپے گھر میں دے دیتے ہیں اور ایک بھائی ہیں ہز ار روپے کما تا ہے وہ بھی دس ہز ار گھر میں دیتا ہے اور دس ہز ار الگ بچا کر رکھتا ہے تو وہ بچی ہوئی رقم صرف اس کی ملکیت ہوگی اس میں دیگر بھائیوں کا کوئی حصہ نہ ہوگا، اس لئے کہ آمدنی کا یہ حصہ مشتر کہ نظام کے دائرے سے خارج ہے، یہ اس کی ذاتی ملک ہے جو اس نے اپنے لئے پس انداز کی ہے، مشتر کہ نظام کے دائرے میں صرف وہ رقم داخل ہوگی جو اس غرض سے اس میں شامل کی جائے گی، بقیہ رقم کوالگ کرلینا اس بات کی علامت ہے کہ وہ اس رقم کو اس نظام کا حصہ بنانا نہیں چا ہتا، اور کسی کی مرضی کے بغیر اس کے مال پر تصرف جائز نہیں، اس لئے بچا ہو امال اس کی ذاتی ملکیت ہی میں رہے گا اور اس پر کسی بھائی یا اس کے مال پر تصرف جائز نہیں، اس لئے بچا ہو امال اس کی ذاتی ملکیت ہی میں رہے گا اور اس پر کسی بھائی یا کہن کا کوئی حق نہیں ہوگا۔

<sup>236 -</sup> فآوى عالمگيرى ٣٢٩/٢ كتاب الشركة

**(\( \( \( \) \)** 

# کمانے والے افراد کی کمائی میں گھر کا کام دیکھنے والوں کا حصہ

(۵) اگر خاندان کے بچھ افراد کماتے ہیں اور بچھ گھر کے کام دیکھتے ہیں اور اس طرح گھر کاکام چپتا ہے توکیا کمانے والے حضرات بھی برابر کے حقد ار ہونگے ؟ ہے توکیا کمانے والے حضرات بھی برابر کے حقد ار ہونگے ؟ مسئلے کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں:

(الف) کوئی مشتر کہ موروثی یاغیر موروثی کاروبار ہو جس میں کچھ لوگ کاروبار میں لگے ہوں اور کچھ گھر کے معاملات دیکھتے ہوں،ایسی صورت میں کاروبار میں لگے افراد کی آمدنی میں گھر میں کام کرنے والے حضرات بھی برابر کے حصہ دار ہونگے،اس لئے کہ گھر اور کاروبار دونوں کے شرکاء ایک ہیں اور صرف تقسیم کار کے اصول پر کام کوبانٹ دیا گیا ہے۔

(ب) لیکن اگر کوئی ایسا مشتر کہ کاروبار نہ ہو بلکہ تمام لوگ اپنے طور پر کام کرتے ہوں اور اس میں سے کچھ رقم گھر کے خرج کے لئے دیتے ہوں اور کچھ حسب سہولت پی انداز کر لیتے ہوں اور کچھ لوگ وہ ہوں جو گھر کے معاملات میں مشغول ہوں اور کوئی آمدنی والا کام نہ کرتے ہوں، ایسی صورت میں وہ رقم جو گھر کے خرج کے لئے کمانے والوں نے دے دی ہے اس میں ظاہر ہے کہ سارے افراد کابر ابر حصہ ہو گا، لیکن جور قم ان لوگوں نے گھر میں نہیں دی بلکہ اپنے پاس رکھ لی، اس میں دیگر حضرات کا حصہ دار ہونا بہت مشکل ہے، اس لئے کہ جو مال انسان کی ذاتی ملکیت سے خارج نہیں ہوا اس پر دوسرے کا حق کیوں کر شابت ہو سکتا ہے ؟۔۔۔۔۔ زیادہ سے نویادہ یہ ہو سکتا ہے کہ گھر کے کام میں لگے ہوئے لوگوں کو آمدنی لانے سے مشتنی کر دیاجائے اور ان کی محنت کو دوسروں کی کمائی کابدل قرار دیاجائے یعنی وہ بغیر کمائے ہوئے بھی گھر میں نہیں آیاوہ ظاہر ہے کہ ان کی نجی ملک ہے اس پر دوسروں کو حقہ جو کمانے والوں کی جیب سے نکل کر میں نہیں آیاوہ ظاہر ہے کہ ان کی نجی ملک ہے اس پر دوسروں کو حق دینے کی کوئی وجہ نہیں ہے۔

(Y)

#### والدين كي خدمت و كفالت كي ذمه داري

(۲) والدین ساری زندگی بچول کی خدمت کرتے ہیں اور کفالت بھی اور بڑھاپے میں انہیں خدمت و کفالت کی خدمت و کفالت کی ذمہ داری خدمت و کفالت کی ذمہ داری اولاد پر عائد کرتی ہے، قر آن کریم میں ہے:

وقضى ربك ألاتعبدوا إلاإياه وبالوالدين احسانا 237

ترجمہ: اور تیرے پرورد گار کاپیہ فیصلہ ہے کہ اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کرو اور

والدین کے ساتھ حسن سلوک کرو۔

ووصينا الانسان بوالديم احساناً 238

ترجمہ: اور ہم نے انسان کو اس کے والدین کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت کی۔ وصداحبہما فی الدنیا معروفاً 239

ترجمہ:اور والدین کے ساتھ دنیامیں اچھاسلوک کرو۔

حضرت جابر بن عبد الله ﷺ روایت ہے کہ رسول الله صلّی عَلَیْهِم کے پاس ایک شخص اپنے والد کے ساتھ حاضر ہو ااور عرض کیا:

يارسول الله إن لى مالاً وإن لى أباً ولم مال وإن أبى يريد أن ياخذ مالى ،فقال رسول الله ﷺأنت ومالك الابيك240

<sup>237</sup> - الاسراء: ٢٣

238 - عنكبوت: ٨

<sup>239</sup> - لقمان: ۱۵

240 - ابوداؤد، كتاب البيوع باب في المؤجل يأكل من مال ولده ٣٥٣٠، ابن ماجه كتاب التجارات باب ما للرجل من مال ولده ٢٢٩٢، مند احمد ٢١٣/٢، منذ ترجمہ: یا رسول اللہ! میرے پاس مال ہے اور میرے والد کے پاس بھی مال ہے، پھر بھی میں ہے، پھر بھی میں ہے، پھر بھی میرے والد میر امال لینا چاہتے ہیں، آپ صَلَّا لَیْکُوْمِ نِے ارشاد فرمایا: تم اور تمہارامال تمہارے باب کا ہے۔

بعض روایات میں اولاد کوانسان کی کمائی قرار دیا گیاہے:

إن أطيب مايأكل الرجل من كسبم وإن ولدة من كسبم فكلوا من كسب فكلوا من كسب اولادكم إذا احتججتم إليم بالمعروف<sup>241</sup>

ترجمہ: سب سے پاکیزہ رزق وہ ہے جو انسان اپنے ہاتھ کی کمائی سے کھائے، اور اولاد محروف بھی انسان کی کمائی کھاؤ معروف طریقہ پر۔

#### والدین کے لئے اولاد کی ذمہ داریاں

فقہاءنے بوری تفصیل کے ساتھ والدین کے لئے اولاد کی ذمہ داریوں کو واضح کیاہے:

ہ کا گر والدین ضرورت مند ہوں اور ان کے پاس مال نہ ہو تو اولا دیر ان کی کفالت واجب ہے، والدین کمانے پر مجبور نہیں کیاجائے گا، بلکہ ان کو والدین کمانے پر مجبور نہیں کیاجائے گا، بلکہ ان کو خرج مہیا کرنا اولا دکی ذمہ داری ہے بشر طیکہ اولا د صاحب استطاعت ہو یا کمانے پر قادر ہو اور کمائی میں اس کے اپنے اور بیوی بچوں کے اخر اجات کے علاوہ گنجائش ہو 242

کا اگر مال کے مرنے کے بعد باپ نے دوسری شادی کرلی ہواور باپ کی خدمت کے لئے سوتیلی مال کا باپ کے پاس رہناضر وری ہواور اس کے خرچ کا کوئی انتظام نہ ہو توصاحب استطاعت اولاد پر باپ کے ساتھ سوتیلی مال کا خرچ بھی خود اپنے سارے امورانجام ساتھ سوتیلی مال کا خرچ بھی فود اپنے سارے امورانجام دے سکتا ہو تو اس صورت میں اولاد پر سوتیلی مال کا خرچہ واجب نہیں ہوگا، دے تو باعث فضیلت ہے ورنہ

<sup>241 -</sup> ابو داؤ د ۳/۱۰۸ ط حمص، ابن ماحه ۲/۲۹ کط الحلبی

<sup>242 -</sup> تبيين الحقائق ٦٨/٣، شامي ٢٨/٢

مجبور نہیں کیاجائے گا۔

کا گرباپ کو خدمت گار کی ضرورت ہو تو خدمت گار کی فراہمی بھی اولا د کے ذمہ ہے، بشر طیکہ ان کے پاس اتنی گنجائش ہو۔

ﷺ اگر ماں باپ کے پاس نابالغ یا معذوراولا دہو جن کے اخراجات کا بوجھ بھی انہی کے سر ہو تو ماں باپ کے ساتھ ان کی حجھوٹی اولا دکے اخراجات بھی حسب گنجائش کمانے والی اولا دپر واجب ہوگی 243 باپ کے ساتھ ان کی حجھوٹی اولا دکے اخراجات بھی حسب گنجائش کمانے والی اولا دپر واجب ہوگی 243 ہوتو ہوتو ہوتو ہوتو ہوتا ہے کہ اگر باپ کو نکاح کی ضرورت ہواور بیٹے کے پاس اتنی استطاعت ہوتو باپ کی شادی کر انا بھی اس کی ذیبہ داری ہے 244

کالبتہ اگر اولاد میں کوئی اس قدر صاحب استطاعت نہ ہو کہ ان کے کھانے پینے اور خدمت کا مستقل انتظام کر سکے جبکہ والدین بالکل محتاج اور معذور ہوں ،اور ان کے انتظام کی کوئی دوسری شکل موجو دنہ ہو توالیسی صورت میں تھکم یہ ہے کہ موجو داولاد اپنے شامل ان کی رہائش اور کھانے پینے کا نظم کرے ،اس لئے کہ مشتر کہ کھانے میں ایک دو آدمی کے کھانے کی گنجائش بآسانی نکل سکتی ہے ،اور الگ رہنے میں جبکہ بنیادی اخراجات کا بھی نظم ممکن نہ ہو،والدین کی صحت اور زندگی کے لئے بڑے خطرات ہیں <sup>245</sup>

ﷺ اگراولاد باوجود استطاعت وسہولت کے والدین کے اخراجات سے انکاریاٹال مٹول کرے تو والدین کوحق ہو گا کہ وہ ان کو بتائے بغیر اپنے خرچ کے بقدر مال لے لے ،اگر وہاں قاضی ہو تو قاضی کے پاس اینامعاملہ لے جائے <sup>246</sup>

کے بہی تھم جمہور فقہاء کے نز دیک اولاد کی اولاد کے لئے بھی ہے بعنی اگر اپنی اولاد مرچکی ہویاخود بہت مختاج اور معذور ہو تو احکام کی بیہ تفصیلات اولاد کی اولاد پر بھی عائد ہو نگی اور بیہ سلسلہ نیچے تک چلتار ہے ----- عواثی

<sup>243 -</sup> بدائع الصنائع كتاب النفقة سبب وجوب طذه النفقة ٣٨٣/٣، فتاويٰ مهنديه نفقة ذوى الارحام ا /٥٦٥ ط ديوبند

<sup>244 -</sup> فتأويٰ مهنديه نفقة ذوى الارحام ا / ۵۶۵ ط ديوبند

<sup>245 -</sup> فياوى منديه نفقة ذوى الارحام ا/۵۲۵ ط ديوبند، بدائع الصنائع كتاب النفقة شر ائط وجوب النفقة ٣٣٩/٣

<sup>246 -</sup> فياوي مهنديه نفقة ذوى الارحام ا /۵۶۷ ط ديوبند

ہے اسی طرح فقہاءنے یہ بھی واضح کیاہے کہ والدین کی خدمت و کفالت کی ذمہ داری اولا د ذکور واناث دونوں پر برابر عائد ہوتی ہے،اگر اولا دیس کوئی زیادہ خوشحال ہے اور کوئی کم تب بھی واجبات کی ادائیگی میں فرق نہیں کیا جائے گا، شمس الائمہ سر خسی ؓنے بعض مشائخ کا قول نقل کیا ہے کہ اولا دمیں تھوڑے بہت فرق کااعتبار نہیں ہے لیکن بہت زیادہ فرق ہو تو فرق کالحاظ رکھا جائے گا <sup>248</sup>

شامی میں ہے کہ اگر والدین چلنے پھرنے سے معذور ہوجائیں اور ان کی خدمت اور دیکھ بھال کرنے والا کوئی نہ ہو اور ایک بیٹی ہے جو شادی شدہ ہے اور اپنی سسر ال میں رہتی ہے تواس شادی شدہ بیٹی کی ذمہ داری ہے کہ وہ باپ کے گھر آکر ان کی خدمت اور دیکھ بھال کا فریضہ اداکرے،اگر شوہر اس کے لئے راضی نہ ہو تب بھی والدین کو اس بے بنی کی حالت میں تنہانہ جھوڑے،ایسے موقعہ پر مال باپ کا حق مقدم ہے، زیادہ سے زیادہ میہ ہوگا کہ شوہر اس کا نفقہ بند کر دے گا مگر نفقہ کی لا لچ میں والدین کی خدمت نہ جھوڑے:

ولوأبوبا ....زمنا مثلاً فاحتاجها فعليها تعاهدهٔ ولو كافراً وإن أبى الزوج "فتح" (درمختار) اى مريضاً مرضاً طويلاً ....وهذا اذا لم يكن من يقوم عليه ..... لان ذلك من المصاحبة بالمعروف المأمور بها ..... لرجحان حق الوالد وهل لها النفقة الظاهر لاوإن كانت خرجت من بيتم بحق كما لو خرجت لفرض الحج

ہرہ گیامسکلہ بہو کا، تو قانونی طور پر وہ شوہر کے والدین کے لئے جو ابدہ نہیں ہے، قانونی طور جس شخص کی وہ بیوی ہے وہ بھی اپنی خدمت کے لئے اسے مجبور نہیں کر سکتا، فقہاء نے اس ذیل میں ایک دلچسپ

<sup>247-</sup>العناية على الهدايه ٧/٠١م، مغنى المحتاج ٣/٣٨ ١٣٨

<sup>248 -</sup> فياوي مهنديه نفقة ذوي الارحام ال/۵۲۵،۵۶۴ ط ديوبند

<sup>249 -</sup> ردالمحتار كتاب الطلاق مطلب في الكلام على المؤنسة ٥ /٢٥٨،٢٥٧ ط ديو بند

جزئيه لكهاب:

ولو جاء الزوج بطعام بحتاج إلى الطبخ والخبز فأبت المرأة الطبخ والخبز يعنى بأن تطبخ و تخبز لماروى أن رسول الطبخ والخبز يعنى بأن تطبخ و تخبز لماروى أن رسول الله الله المحال بين على وفاطمة فجعل أعمال الخارج على على على ولاتجبر على على على أو لكنها لاتجبر على ذلك إن أبت ويؤمر الزوج أن ياتى لها بطعام مهيأ 250 ترجمه: اگر شوہر ايبا كھانالكر آئے جس كو پكانے ياروئى بنانے كى ضرورت ہو اور عورت پكانے سے انكار كردے جيباكه روايت ميں آتا ہے كه رسول الله مَلَّ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

ظاہر ہے کہ پھر شوہر کے والدین کی خدمت کے لئے اس کو مجبور کیسے کیا جاسکتا ہے؟ یہ سارا معاملہ اخلاقی ہے جیسے حضور سکا علیہ آفر حضرت علی اور حضرت فاطمہ اسے در میان اخلاقی بنیادوں پر کاموں کی تقسیم فرمادی تھی، اسی بنیاد پر المعروف کالمشروط کے اصول پر ساس سسر کی خدمت ودیکھ بھال کا بار بہو پر ڈالا جا سکتا ہے، اور اس سے کہا جاسکتا ہے کہ جس طرح تمہارا شوہر تمہارے ماں باپ کا خیال رکھتا ہے، تم کو بھی اس کے ماں باپ کا خیال رکھتا ہے، تم کو بھی اس کے ماں باپ کا خیال رکھتا ہے، تم کو بھی اس ہوجاتے ہیں خصوصاً گھر بلواخلاقیات جو عرف میں رائج ہوں، ان کی نزاکت کا لحاظ تو ہر ایک کور کھنا چاہئے، تم کو جہیز سے جو گرتے ہوئے گذر نا ہے، علامہ حصکفی آنے میاں بیوی کے مسائل کے ذیل میں کثرت مہر کو جہیز سے جو ڈتے ہوئے کھا ہے:

وعليم فلوزفت بم إليم لايحرم عليم الإنتفاع بم وفي عرفنا

250 -بدائع الصنائع كتاب النفقة بيان مقد ارالواجب في النفقة ٣/٠٠٣، شامي كتاب الطلاق ٥/٢٣١

یلتزمون کثرة المهر لکثرة الجهاز وقاته لقاته و لاشک أن المعروف کالمشروط فینبغی العمل بمامر کذا فی النهر 251 ترجمه: عورت جوسامان جهیز لیکر آتی ہے اس سے شوہر کا استفادہ کرناجائزہ، اس لئے کہ ہمارے عرف میں جن عورتوں کا مهر زیادہ ہوتا ہے وہ زیادہ سامان جهیز لیکر آتی ہیں اور کوئی شبہ نہیں کہ معروف، مشروط کی طرح ہوتا ہے، اس لئے اس پر عمل ہونا چاہئے۔

(2)

#### قریبی رشته دارول سے پر دہ کامسکلہ

(2) مشترک خاندان میں ایک بڑامسکلہ قریبی رشتہ داروں سے باہم پر دہ کا ہے،خاص طور سے جب خاندان کافی بڑا ہواور سب بیا اکثر ایک ہی احاطے میں رہتے ہوں تو بہت احتیاط کے باوجو د ایک دوسر سے سے مکمل پر دہ نہیں ہویا تا۔

پر دہ کے بارے میں شریعت کا مزاج یہ ہے کہ اصل چیز فتنہ اور موقعہ تہمت سے اجتناب ہے، جہاں فتنہ جتنازیادہ سخت ہو گا، کراہت اتنی ہی شدید ہو گی، حضرت عقبہ بن عامر سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَالَا اللّٰهِ صَالَا اللّٰهِ صَالَا اللّٰهِ صَالَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ صَالَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَالِهِ اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ ع

ایاکم والدخول علی النساء فقال رجل من الانصار یارسول الله! أفر أیت الحمو قال الحمو الموت الحدیث متفق علیہ 252 ترجمہ: عور توں کے پاس جانے سے بچو، ایک انصاری صحابی نے عرض کیا یارسول اللہ! دیور کے بارے میں کیارائے ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا دیور توموت ہے۔ وعن عامر بن ربیعۃ شقال رسول الله الله اللہ المرأة

<sup>251 -</sup> در مختار على ر دالمحتار كتاب الطلاق مطلب في الابراء عن النفقة ٥ /٢٣٨

<sup>252 -</sup> مشكوة باب النظر إلى المخطوبة ص ٢٦٨

قال ثالثها الشيطان 253

ترجمہ: حضرت عامر بن ربیعہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلّی تایع ہے ارشاد فرمایا کہ کوئی شخص کسی عورت سے تنہائی میں نہ ملے، فرمایا کہ تیسر اشیطان ہو تاہے۔

گھروں میں مسکہ ستر عورت کا نہیں، حجاب کا ہے جس کا تذکرہ قر آن میں آیا ہے کہ جب باہر نکاو تو اپنے او پر جلباب ڈال لیا کرو (وید نین علیہ ن من جلابیبہن) ہے اس لئے نہیں کہ چہرہ عورت ہے بلکہ اس لئے کہ اسی سے فتنہ کا آغاز ہو تاہے، دیوروغیرہ سے لوگ مذاق اور بے تکلفی کارشتہ تصور کرتے ہیں اس لئے کہ اسی سے فتنہ کا آغاز ہو تاہے، دیوروغیرہ سے لوگ مذاق اور بے تکلفی کارشتہ تصور کرتے ہیں اس لئے وہاں تنہائی اور بے پردگی اور بھی زیادہ خطرناک ہے .....فتہاء حنفیہ کا نقطہ نظر اس سلسلے میں بہت نرم 'کیکدار، معتدل اور موجودہ حالات میں زیادہ قابل عمل ہے:

وتمنع المرأة الشابة من كشف الوجه بين الرجال لالانه عورة بل لخوف الفتنة كمسم وإن أمن الشهوة (درمختار) و المعنى تمنع من الكشف لخوف أن يرى الرجال وجههافتقع الفتنة ...... وبذافى الشابة أماالعجوز التى لاتشتهى فلاباس بمصافحتهاومس يدبا إن أمن ... ولايجوز النظر اليه بشهوة أى إلا لحاجة ...... والتقييد بالشهوة يغيد جوازبا بدونها لكن سيأتى فى الحظر تقييده بالضرورة وظاهره الكرابة بلاحاجة داعية قال فى التتارخانية وفى شرح الكرخى النظر إلى وجه الاجنبية الحرة ليس بحرام ولكنه يكره لغير حاجة 254 ترجمه: جوان عورت كوم دول ك درميان چره كهولئے سے اس لئے نهيں روكاجاتا كه وه سر عورت كو وائر ك ميں داخل ہے، بلكه اس لئے كه فتنه كا انديشه ہے، جس طرح كه عورت كو چونادرست نهيں محض فتنه سے بچنے كے لئے اگر چيكه شهوت سے محفوظ ہو ..... مطلب يہ ہے كه عورت اگر مردول كے درميان چره كھولے گى اور

<sup>----</sup> حواشی-----

<sup>253 -</sup> مشكلوة باب النظر إلى المخطوبة ص ٢٦٨

<sup>254 -</sup> ردالمحتار كتاب الصلاة مطلب في ستر العورة ٢/ ٢٢/ ٢٤) وكذا في المبسوط للسر خسى ١٥٢/١٠، وفتح القدير ا/ ١٨١

لوگ اس کا چہرہ دیکھیں گے تو فتنہ پیدا ہو سکتا ہے ۔۔۔۔۔ یہ تھم جوان عورت کے لئے ہے، بوڑھی غیر مشتہاۃ عورت سے مصافحہ کرنے اور اس کا ہاتھ جھونے میں کوئی مضائقہ نہیں بشر طیکہ شہوت سے محفوظ ہو۔۔۔۔ اسی طرح جوان عورت کے چہرہ کوبلا ضرورت دیکھنا جائز نہیں، شہوت کی قید کا مقصد سے ہے کہ شہوت نہ ہو تو دیکھ سکتے ہیں، مگر ضرورت کی قید بر قرار ہے، یعنی واقعی ضرورت کے بغیر چہرہ دیکھنا مکروہ ہے، تا تار خانیہ میں شرح الکرخی کے حوالے سے ہے کہ اجنبی عورت کا چہرہ دیکھنا حرام نہیں ہے البتہ بلاضرورت مکروہ ہے۔

علامہ شامی نے مختلف فقہی کتابوں کے حوالے سے جوبات منقح کی ہے وہ بیہ کہ جوان عورت کا چہرہ کسی اجنبی کے لئے بلاضر ورت دیکھنا مکر وہ ہے ،اگر حاجت ہواور انسان شہوت سے محفوظ ہو توبقذر حاجت غیر محرم عورت کا چہرہ دیکھنا درست ہوگا۔

مشترک نظام میں جبکہ خاندان کی متعدداکائیاں ایک احاطے میں قیام پذیر ہوتی ہیں ایک دوسرے کا آمناسامناہونے سے بچنابہت مشکل ہے، یہ ایک مجبوری ہے جس میں ابتلائے عام ہے، یہ ولی ہی مجبوری ہے جس کو فقہاء نے حاجت داعیہ کہا ہے، اسلئے اگر شہوت سے امن ہو تو بلاارادہ غیر محرم عورت کے چہرہ پر نظر پڑجانے میں مضائقہ نہیں، البتہ ارادہ کے ساتھ نہ دیکھے، تنہائی میں اکٹھا ہونے سے ہر ممکن پر ہیز کرے ، باہر یاانے کمرے سے گھر کے احاطے میں داخل ہو تو آواز دیکر یا کھانس کر داخل ہو تاکہ غیر محرم عور تیں مخاط ہو جائیں اور بلا ضرورت کسی پر نظر نہ پڑے، عور تیں بھی جب اپنے کمروں سے نگلیں تو پورے پر دہ کے ساتھ نگلیں جس میں صرف ضرورت کے بقدر ہی آنکھ وغیرہ کھلی ہو، ہنسی مذات اور بے تکلفی سے پوری احتیاط بر تیں، دل و نگاہ کو پاک رکھیں اور جان ہو جھ کر کسی ایس جباں تنہائی میں کوئی اس سے ملنے کی بر تیں، دل و نگاہ کو پاک رکھیں اور جان ہو جھ کر کسی ایس جباں تنہائی میں کوئی اس سے ملنے کی کوشش کرے، اس احتیاط کے ساتھ رہاجائے تو مشتر ک نظام مشکل ہونے کے باوجو د ناجائز نہیں رہے گا۔

#### کے بارے میں تقریباً انہی خیالات کا اظہار کیاہے، <sup>255</sup>واللہ اعلم بالصواب۔

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ہ مشتر کہ خاندانی نظام ہویاجداگانہ، دونوں کا ثبوت عہدر سالت اور عہد صحابہ سے مانا ہے، اہذا دونوں ہی نظام فی نفسہ جائزودرست ہیں، جہاں جس نظام میں شریعت کے حدودو قوانین کی رعایت و پاسداری اوروالدین ودیگر زیر کفالت افراداور معذورین کے حقوق کی حفاظت ہو سکے اور فتنہ ونزاع سے بچا جاسکے، اس نظام پر عمل کرنا بہتر ہوگا، کسی ایک نظام کی تحدید نہیں کی جاسکتی ہے، البتہ یہ اجلاس تمام مسلمانوں سے یہ اپیل کرتا ہے کہ مورث کے انقال کے بعد جتنی جلد ممکن ہوتر کہ مسلمانوں سے یہ اپیل کرتا ہے کہ مورث کے انقال کے بعد جتنی جلد ممکن ہوتر کہ دوسرے کے حقوق کا غلط استعال نہ ہواور یہ عمل باہمی نزاع اور نفرت وعداوت کا دوسرے کے حقوق کی ادائیگی کی طرف سبب نہ بن جائے ، یہ اجلاس خاص طور سے عور توں کے حقوق کی ادائیگی کی طرف مسلمانوں کی توجہ کو مبذول کرانا چاہتا ہے، کیونکہ اس میں بہت زیادہ کو تاہیاں پائی مسلمانوں کی توجہ کو مبذول کرانا چاہتا ہے، کیونکہ اس میں بہت زیادہ کو تاہیاں پائی مسلمانوں کی توجہ کو مبذول کرانا چاہتا ہے، کیونکہ اس میں بہت زیادہ کو تاہیاں پائی حاق ہیں۔

﴿ مشتر کہ خاند انی نظام کی بنیاد ایثار و قربانی اور باہمی تعاون پرہے، ورنہ یہ نظام قائم نہیں رہ سکتا ہے، نیز عدل وانصاف کو قائم رکھنا بھی ضروری ہے، لہذا اگر خاند ان کے سبھی افراد صاحب استطاعت ہوں توزیر کفالت افراد کی تعداد کے اعتبار سے اخراجات دیں گے ۔اوراگر کوئی مالی اعتبار سے کمزور ہو تو ہر شخص اپنی آمدنی کے تناسب سے اخراجات برداشت کرے گا، البتہ خاندان کے سبھی حضرات کوچاہئے تناسب سے اخراجات برداشت کرے گا، البتہ خاندان کے سبھی حضرات کوچاہئے

<sup>255 -</sup> دیکھئے فتاویٰ محمودیہ ۲۷۵،۲۷۴/

کہ جائز ذریعہ سے زیادہ سے زیادہ آمدنی حاصل کرنے کی کوشش کریں، تاکہ کمانے والوں پر بو جھ نہ پڑے۔

ہوئی رقم سے
 ہوں تواخراجات کے بعد پچی ہوئی رقم سے
 خریدی گئی چیز میں سبھی افراد برابر کے حقد ارہو نگے۔

ہجب سبھی بھائیوں کا ذریعۂ امدنی الگ الگ ہواور سبھوں نے بر ابر بر ابر رقم جمع کی ، اورایک بھائی نے اپنی زائد آمدنی کو بچپا کر اپنے پاس رکھاتو یہ بھائی اپنی زائد آمدنی کاخو د مالک ہوگا، دوسرے بھائی اس کے حقد ار نہیں ہونگے۔

الف: اگر خاندان کے افراد کسی معاہدہ کے تحت کام کرتے ہوں توجو بھی آمدنی ہوگی وہ خاندان کے سبھی افراد کے در میان حسب معاہدہ تقسیم ہوگی،خواہ وہ گھر پر کام کرتے ہوں پایا ہر۔

ب: اگر کاروبارایک ہی ہو ، کچھ لوگ گھر پر کام کرتے ہوں اور کچھ لوگ گھر کے باہر، تواس صورت میں کل آمدنی سجی افراد کے در میان بر ابر بر ابر تقسیم ہوگی ج: اگر الگ الگ کاروبار ہواوران کے در میان کسی طرح کامعاہدہ نہ ہو تو باہر کمانے والوں کی آمدنی میں گھر کاکام دیکھنے والے حقد ار نہیں ہونگے۔

د: والدین کی خدمت و کفالت لڑکوں کے ساتھ لڑکیوں پر بھی حسب استطاعت واجب ہے، اگر مال کو الیسی خدمت کی ضرورت جس کو کوئی عورت ہی انجام دے سکتی ہو، اور بہو کے علاوہ کوئی دوسری قریبی عور تخدمت کرنے والی نہ ہونیز مال مجبور ہو، خودسے وہ کام انجام دینے کے لاکق نہ ہو توالیسی صورت میں بہو پر ساس کی خدمت واجب ہوگی۔

ہمشتر ک خاندان میں بھی شرعی پر دہ کااہتمام کیاجائے، کسی غیر محرم کے ساتھ تنہائی میں ملنے سے اور ہنسی مذاق نیز غیر ضروری گفتگوسے اجتناب کرنالازم ہے،

البتہ احتیاط کے باوجو داگر سامنا ہو جائے اور ہر طرح کے فتنہ سے بچنے کی کوشش ہو تواس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

لاساج کے معمر اور سن رسیدہ افراد انسانی ساج کے لئے بیش قیمت سرمایہ ہیں،ان کی راحت رسانی اور خدمت انسانی ساج کی ذمہ داری ہے، خصوصاً اولاداور افراد خاندان کی ذمہ داری ہے کہ بوڑھوں کی خدمت کریں،ان کی عزت و تکریم کریں اور انہیں اپنے ساتھ محبت اور الفت کے ساتھ رکھیں،اوران کی خدمت کو اپنے لئے سعادت سمجھیں <sup>256</sup>۔

-----

---- حواشی \_\_\_\_\_\_\_ <sup>256</sup> -جدید مسائل اور فقه اکی**ڈی** کے فیصلے صے۲۶۷ تا ۲۲۹

# ماحولیاتی آلودگی—احکام ومسائل 257

انسان جس آب وہوامیں سانس لیتا ہے اور جس ماحول میں زندگی گذار تاہے اس کی شفافیت اور پاکیزگی ہے حد ضروری ہے،اس سے خود انسان کی بلکہ زمینی تمام جانداروں کی صحت وحیات وابستہ ہے،لیکن ادھر کئی برسوں سے فضائی آلودگی ایک عالمی مسئلہ بنی ہوئی ہے،ماہرین اور اہل تحقیق نے اس کو اس دور کا انتہائی سنگین مسئلہ قرار دیاہے۔

# موجو دہ زمانہ میں آلو دگی۔ محققین کی نگاہ میں

اس کی حساسیت اور عالمگیریت کا اندازہ ان رپورٹوں سے ہو تاہے جو بی بی سی اور دیگر عالمی ذرائع ابلاغ نے مختلف و قنوں میں شائع کی ہیں، بی بی سی کی مختلف رپورٹوں سے چندا قنتباسات ملاحظہ فرمائیں:

"عالمی ادارہ صحت نے فضائی آلودگی کو دنیا میں صحت عامہ کے لیے سب سے بڑا خطرہ قرار دے دیا ہے، ایک نئی تحقیق کے مطابق یہ آلودگی دنیا میں مرنے والے ہر آٹھویں فردگی موت کی وجہ ہے اور اس کی وجہ سے دنیا بھر میں صرف سنہ ۲۰۱۲ء میں ستر (۵۰) لا کھ افراد ہلاک ہوئے ان ہلاکتوں میں سے بیشتر جنوبی اور مشرقی ایشیا کے غریب اور متوسط در ہے کے ممالک میں ہوئیں اور نصف سے زیادہ اموات لکڑی اور کو کلے کے چواہوں سے اٹھنے والے دھوئیں کی وجہ سے ہوئیں۔ تحقیق کے نتائج میں کہا گیا ہے کہ مکانات کے اندر کھانا لیکا نے کے عمل کے دوران اٹھنے والے دھویں سے خوا تین اور بیج سب سے زیادہ متاثر ہوتے ہیں۔ اگر صرف کھانا لیکا نے کے لیے محفوظ چو لیے ہی فراہم کر دیئے جائیں تو دنیا میں لاکھوں افراد کی جانیں نے سکتی ہیں"۔

<sup>257</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منوروا شريف، بتاريخ ا/ربيخ الاول <u>٣٣٨ إ</u>ه مطابق ٢/ د سمبر ٢٠٠<u>٦ ۽</u>

جلا کریا کو کلول پر کھانا پکانے کے دوران اٹھنے والے دھویں کی وجہ سے ہوئیں جبکہ بیر ونی فضامیں آلودگی کی وجہ سے مرنے والوں کی تعداد 37 لا کھ کے لگ بھگ رہی جن میں سے 90 فیصد کے قریب ترقی پذیر ممالک میں سے۔ وبلیوا چے او کا کہنا ہے کہ بیر ونی فضائی آلودگی چین اور بھارت جیسے ممالک کے لیے بڑا مسکلہ ہے جہاں تیزی سے صنعت کاری ہور ہی ہے۔ کنگز کالج لندن کے ماحولیاتی تحقیقاتی گروپ کے ڈائر یکٹر فرینک کہاں تیزی سے صنعت کاری ہور ہی ہے۔ کنگز کالج لندن کے ماحولیاتی تحقیقاتی گروپ کے ڈائر یکٹر فرینک کیلی کا کہنا ہے کہ 'ہم سب کوسانس لینا ہو تا ہے اس لیے ہم اس آلودگی سے بھی نہیں سکتے ، اصل مسکلہ بیہ ہم کہ ماسک پہن کریہ پیغام دیتے ہیں کہ ہم آلودہ فضا میں سانس لینے کے لیے تیار ہیں جبکہ ہمیں آلودگی ختم کرنے کے لیے اپنے طرزِ زندگی کوبد لئے کی ضرورت ہے۔

ماہرین کے مطابق فضائی آلودگی کی وجہ سے سانس کے ساتھ ہمارے پھیبچھڑوں میں ایسے نتھے نتھے ذرات چلے جاتے ہیں جو بیاری کا باعث بنتے ہیں، سائنسد انوں کے خیال میں فضائی آلودگی دل کی سوجن کی وجہ بھی بنتی ہے جس کی وجہ سے دل کا دورہ پڑنے کے امکانات بڑھ جاتے ہیں۔

ر پورٹ میں یہ بھی کہا گیاہے کہ ترقی پذیر ممالک میں فضائی آلودگی سے مردوں کے مقابلے میں خواتین کے متاثر ہونے کے امکانات زیادہ ہوتے ہیں۔ دیگر ماہرین کا کہناہے کہ آلودگی پر قابو پانے کے لیے اس سلسلے میں مزید تحقیق کی ضرورت ہے کہ اس کے مہلک ترین اجزا کی نشاند ہی کی جائے۔

امپیریئل کالج لندن کے ماجد عزتی کا کہناہے کہ 'ہم نہیں جانتے کہ صحارا کے صحر اکی گر داتنی ہی خطر ناک ہے جتنا کہ ایندھن یا کو کلے کا دھواں<sup>258</sup>۔

لا پیدا ہونے والے بچے دوسرے بچوں کی نسبت کم وزن ہوتے ہیں۔'انوائر ومنٹل ہیلتھ پر سپیکٹیو' نامی ہاں پیدا ہونے والے بچے دوسرے بچوں کی نسبت کم وزن ہوتے ہیں۔'انوائر ومنٹل ہیلتھ پر سپیکٹیو' نامی ادارے نے یہ نتائج نو ممالک میں تیس(۳۰) لا کھ سے زائد نوزائیدہ بچوں کے جائزے کے بعد اخذ کیے ہیں۔ مختیق سے بنہ چلا کہ جن بچوں کا جنم آلودہ فضاوالے علاقوں میں ہواہے، پیدائش کے وقت ان کا

<sup>258 -</sup>ريورڪ۲۵/مارچ۱۰۲۰ع

وزن اوسط سے کم تھا۔ محققین کا کہنا ہے کہ پیدا ہونے والے بچے پر فضائی آلودگی کا اثر کم ہی دیکھا گیا ہے اس لیے لوگوں کو پریشان ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔ تاہم ان کے مطابق پیدائش کے وقت جن بچوں کا وزن کم ہو تا ہے انہیں مستقبل میں صحت سے متعلق مسائل کا سامنار ہتا ہے جیسا کہ انہیں ذیا بیطس اور دل کی بیاری ہونے کا خطرہ نسبتاً زیادہ ہو تا ہے۔ اس شخقیقی ٹیم کے رکن اور یونیورسٹی آف کیلیفور نیا، سان فرانسکو بیاری ہونے کا خطرہ نسبتاً زیادہ ہو تا ہے۔ اس شخقیقی ٹیم کے رکن اور یونیورسٹی آف کیلیفور نیا، سان فرانسکو کے پروفیسر ٹریسی وڈروف کا کہنا ہے 'اہم بات یہ ہے کہ اس شخقیق سے یہ بات سامنے آئی ہے کہ فضائی آلودگی کا عام طور پر اثر دنیا کے ہر انسان پر بڑتا ہے'۔

لندن سکول آف ہائجین اینڈ ٹروپکل میڈیسن کے پروفیسر ٹونی فلیچر نے کہا کہ اس تحقیق کی دریافت واضح ہے۔حالا نکہ بیہ بات بھی سامنے آئی ہے کہ فضائی آلودگی کا ہر بچے پر بر ابر اثر نہیں ہو تاہے اس لیے والدین کو فکر مند ہونے کی ضرورت نہیں ہے <sup>259</sup>۔

ہ انسانی صحت کے لیے کھلی فضا اور صاف ہوا میں سانس لینا بہت ضروری ہے لیکن اس ترقی یافتہ اور سائنٹیفک دور میں انسان کو نہ صاف ہوا میسر ہے اور نہ ہی کھلی فضا۔ اس جدید ترین دور میں انسان آلودہ زندگی گزار نے پر مجبور ہے۔ اس آلودہ زندگی سے انسان نہ صرف بے شار بیاریوں کا شکار ہور ہاہے بلکہ ایک فعال زندگی گزار نے کے بجائے ذہنی کو فت میں مبتلا ہور ہاہے۔ بڑھتی ہوئی ماحولیاتی آلودگی کی سب سے بڑی وجہ فضائی آلودگی ہے۔ جو ایک صحت مند معاشرہ تشکیل دینے میں بڑی رکاوٹ بن رہی ہے۔ کیمیائی طور پر تیار کی گئیں اشیا اور دیگر مختلف قسم کے کچرے کو جب جلایا جاتا ہے تو اس سے نکلنے والا دھواں فضائی آلودگی کا باعث بنتا ہے اور اس سے نکلنے والی زہر یکی گیس اور ذرات فضامیں شامل ہو جاتے ہیں۔ ان سے انسانی صحت پر منفی اثر ات مرتب ہوتے ہیں اور کینس ، تجیبیھڑ وں کے علاوہ گلے کی پیجیدہ بیاریوں کا باعث بنتے ہیں۔

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> - فروری ۲۰۱۳ <u>۲</u> ء

جسمانی اور ذہنی بیاریاں جنم لیں گی جو کسی بھی صحت مند معاشرے کے لیے مسائل کا انبار ہے۔

تحقیقات کے مطابق کچرے کے ڈھیروں سے بے شار زہریلی گیسوں کا اخراج ہوتا ہے۔ بھارت،
پاکستان اور انڈو نیشیا کے ممالک جو دنیا کا تقریباً پانچواں حصہ بنتا ہے جو اس سے متاثر ہورہا ہے۔ ماہرین کے مطابق زہریلامادہ خون میں جذب ہونے سے رحم مادر میں پرورش پانے والے بچوں کو مسائل پیش آسکتے ہیں جو بچوں کی ذہنی نشوو نما کے لیے خطرہ ہیں۔ میسا چوسٹس انسٹی ٹیوٹ آف ٹیکنالوجی سے وابستہ سٹیون بیرٹ کا جو بچوں کی ذہنی نشوو نما کے لیے خطرہ ہیں۔ میسا چوسٹس انسٹی ٹیوٹ آف ٹیکنالوجی سے وابستہ سٹیون بیرٹ کا کہنا ہے کہ گزشتہ 5 سے 10 برسوں کے اعداد وشارسے ثابت ہواہے کہ فضائی آلودگی سے شرح اموات میں تیزی سے اضافہ ہوا ہے۔

ہیں۔
ہارے یہاں روش چل پڑی ہے کہ ہر معاملے میں گاڑی کا استعال کیاجا تا ہے جب کہ ان سڑکوں کے اردگرد
ہمارے یہاں روش چل پڑی ہے کہ ہر معاملے میں گاڑی کا استعال کیاجا تا ہے جب کہ ان سڑکوں کے اردگرد
اور در میان میں سبز ہ اور ماحول دوست بو دوں کی کمی ہے۔ علاوہ ازیں گاڑیوں کی موزوں مینٹیننس کا نہ ہونا
مجھی ماحول کی خرابی کا سبب ہے ... بجل کی پیداوار کے لیے استعال کیے جانے والے ذرائع بھی فضائی آلودگی میں
اہم کر دار اداکر رہے ہیں جولوگوں کو وقت سے پہلے ہی موت کی جانب دھیل رہے ہیں۔

الہذا ضرورت اس امرکی ہے کہ بجلی کی پیداوار کے لیے قدرتی ذرائع استعال کیے جائیں تاکہ ماحولیاتی آلودگی میں کمی واقع ہو۔۔عام تاثرہ کہ جوہری بم سے کئی گناخطرناک گلوبل وارمنگ کا بم ہے جس کے اثرات سے کرہ ارض خطرات میں گھر اہوا ہے۔ ماضی کی نسبت اب موسم گرما میں گرمی کی عمومی صور تحال شدید ہو رہی ہے اور گرمی شدت سے بڑھ رہی ہے جب کہ سر دیوں کا موسم سکڑتا جا رہا ہے۔ موسی تغیر کے باعث مختلف ممالک میں طوفانی بارشوں، سیلابی ریلوں، سمندری طوفان سے ہونے والے نقصانات میں اضافہ ہو رہا ہے اور کہیں قیطاور خشک سالی کی صور تحال دکھائی دے رہی ہے۔ یہ سب در اصل گلوبل وارمنگ ہی کا متیجہ ہے۔ آب وہوا کی تبدیلی کی وجہ سے زراعت متاثر ہو رہی ہے اور خوراک کی قلت بھی بڑھ رہی ہے۔ دوسری جانب صنعتی پیداوار بھی متاثر ہو رہی ہے کیوں کہ اکثر اشیا کی تیاری میں خام مال زرعی شعبے سے حاصل ہو تا ہے۔ ایک مختاط اندازے کے مطابق آب و ہوا کی تبدیلی سے دنیا کی مجموعی زرعی شعبے سے حاصل ہو تا ہے۔ ایک مختاط اندازے کے مطابق آب و ہوا کی تبدیلی سے دنیا کی مجموعی

ا قصادی پیداوار میں 6.1 کی کمی واقع ہوئی ہے۔

ہم سمجھتے ہیں کہ کر وارض کے تمام مسائل اور مشکلات کاسب سے بڑا سبب بیہاں بسنے والے انسان ہیں۔ سڑکوں پر دھوال اڑاتی گاڑیاں، کار خانوں کی دھوال اگلتی چبنیاں، کیمیکل پلانٹس سے خارج ہو تازہریلا پانی گرین ہائوس گیسوں کے خاتمے کی وجہ سے بن رہا ہے۔ علاوہ ازیں بڑے بیمانوں پر جنگلات کی کٹائی کر و ارض کے توازن میں بگاڑ کا باعث ہے جب کہ یہی درخت فضا میں موجود کاربن گیسوں کو دوبارہ زندگی بخش آئسیجن میں تبدیل کرتے ہیں۔

🖈 ہماری زمین اور فضا کو آلود گی کے سبب نا قابل تلافی نقصان پہنچ رہاہے۔ کا ئنات میں قدرت نے زبر دست توازن رکھاہے اور یہی توازن کائنات کی بقاء کا ضامن ہے۔جب سے انسان نے اپنے ارد گر د کے ماحول پریلغار کی ہے، یہ توازن ہر قرار نہیں رہا۔ نیتجاً آج کا انسان فطرت سے دور ہو تا چلا جارہا ہے۔اس کی بنیادی وجہ کا ئنات کے نظام میں انسان کی بے جاد خل اندازی ہے۔انسان نے جہاں سائنسی ایجادات کے بل پر اس ٹوٹے ہوئے تارے کومہ کامل بنادیاہے، وہاں وقتی فوائد کی خاطر اس نے بے شار تخریبی نوعیت کی سر گر میاں بھی اختیار کرر تھی ہیں، جن کی بدولت کا ئنات تباہی کے راستے پر گامزن ہے۔ان خطرناک اور مہلک سر گرمیوں میں ماحول کی آلودگی کامسلہ سر فہرست ہے۔ سستی آسائش کی خاطر انسان کے اختیار کردہ مصنوعی ذرائع و وسائل نے ماحول کے حسن کو نہ صرف غارت کرکے رکھ دیاہے، بلکہ اسے طرح طرح کی آلود گیوں کی آماجگاہ بنا دیا ہے۔۔۔ آج ہماری فضا یانی اور زمین میں کیمیائی مادوں اور نقصان دہ عناصر کی آمیزش خطرناک حد تک ہو چکی ہے۔ آلو دگی میں اضافے کی بہت سی وجوہات ہیں۔اگر چہ انسان نے ترقی تو بہت کرلی ہے، لیکن اس ترقی میں انسانی صحت اور ماحول کو در پیش خطرات پر توجہ بہت کم دی گئی ہے۔ یہ افسوس کا مقام ہے کہ آج انسان نے اپنے ماحول میں موجود اس عظیم توازن کو خود ہی بگاڑ کر رکھ دیا ہے۔ ماحولیاتی آلودگی کی منجملہ اقسام میں اولین قشم ''فضائی آلودگی ''کی ہے۔ کر وُ ارض کے ارد گردگیسوں کا ایک غلاف موجود ہے۔ یہ تمام گیسیں ایک خاص تناسب سے فضا کا حصہ بنتی ہیں، لیکن انسان کی بے جا دخل اندازی سے گاڑیوں سے نکلنے والا دھواں اور کار خانوں سے خارج ہونے والی مضر صحت گیسیں ہوامیں شامل

ہو کر اسے آلودہ کررہی ہیں، جس سے انسانوں میں کئی بیاریاں پیدا ہورہی ہیں۔ ایندھن کے بے دریغ استعال سے فضامیں کاربن ڈائی آکسائیڈ کی مقدار بڑھ رہی ہے، جس کی وجہ سے ہواکا درجۂ حرارت بھی بڑھ رہا ہے۔ صنعتی علاقوں میں کام کرنے والے کاربن ان زہر ملی گیسوں سے سب سے زیادہ متاثر ہورہے ہیں۔ اس کثافت کا اثر اردگر دکی عمارتوں پر بھی ہورہا ہے۔ کئی عمارتیں اس آلودگی کی زدمیں آکر اپنی آب و تاب کھو چکی ہیں۔ اس فضائی آلودگی سے خمٹنے کے لئے معدنی ایندھن کا متبادل تلاش کرنا بہت ضروری ہے، نیز صنعتی علاقوں میں گیسوں کے اخراج پر قابو پانے کے لئے بلانٹ نصب کئے جائیں اور زیادہ سے زیادہ در خت لگا کر بھی فضائی آلودگی کے اثرات کو بڑی حد تک کم کیا جاسکتا ہے۔

فضائی آلودگی کے بعد آلودگی کی دوسری بڑی قسم "آبی آلودگی "ہے۔ ہواکی طرح پانی بھی انسان کی زندگی کے لئے لازمی عضر ہے۔ بیسویں صدی میں جہاں صنعتی انقلاب اور آبادی کے بڑھنے کے باعث پانی کی ضروریات میں بے پناہ اضافہ ہوا ہے، وہاں پینے کے لئے صاف و شفاف پانی بھی ناپید ہوتا جارہا ہے۔ پانی میں کئی طرح کی کثافتیں اور مادے شامل ہوگئے ہیں۔ آبی آلودگی کی وجہ سے معدے اور جگر کی بیاریاں بہت میں کئی طرح کی کثافتیں اور مادے شامل ہوگئے ہیں۔ آبی آلودگی کی وجہ سے معدے اور جگر کی بیاریاں بہت تیزی سے بھیل رہی ہیں۔ صنعتی علاقوں کا کثیف مادہ عموماً صاف کئے بغیر ہی ندی نالوں اور دریاؤں میں بہادیا جاتا ہے۔ اس سے نہ صرف آبی حیات متاثر ہوتی ہے، بلکہ ایسے پانی کو آبیا شی کے لئے استعمال کرنے سے کئی مضرکیمیائی اجزایو دوں کی جڑوں میں سرایت کرجاتے ہیں۔

ایسے پودوں کو بطور خوراک استعال کرنے سے انسانی صحت کو شدید خطرات لاحق ہوجاتے ہیں۔

آلودگی کی ایک اور اہم قشم "زمینی آلودگی" ہے۔زرعی پیداوار میں اضافے کے لئے فصلوں پر

کیڑے مار ادویات کا استعال کیا جاتا ہے، جس سے پیداوار میں تو اضافہ ہوجاتا ہے، لیکن ان ادویات کے

استعال سے مٹی کے اوپر کی تہہ کی زر خیزی خاصی کم ہوجاتی ہے۔ نیز فصلوں اور پودوں پر بھی ان کے مضر
صحت انزات م تب ہوتے ہیں۔

زمینی آلودگی کم کرنے کے لئے جنگلات لگانا ایک نہایت موثر اقدام ہے۔جنگلات اور در ختوں کی کمی کے نتیجے میں زمین بردگی (کٹاؤ) کا شکار ہو جاتی ہے۔ بردگی کی شرح میں اضافے سے قابل کاشت اراضی میں کمی آجاتی ہے اور آبی ذخائر میں تلچھٹ کی مقد اربڑھ جاتی ہے۔ حکومت کو چاہیے کہ شجر کاری کے حوالے سے عوامی شعور کو بیدار کرے، تاکہ اس اہم مسکلے کا سدباب کیا جاسکے۔اس مقصد کے حصول کے لئے ترغیبات کے ذریعے بھی عوام کو غیر آباداور بنجر زمینوں کو قابل کاشت بنانے پر آمادہ کیا جاسکتا ہے۔ آلودگی سے پاک معاشرہ ہی جدوجہد حیات اور ترقی کی رفتار میں زمانے کے تقاضوں کے ساتھ ہم آہنگ ہو سکتا ہے۔ماحول، انسانوں اور قوموں کی شخصیت کا آئینہ دار ہو تاہے۔جہاں ماحول انسان سے متاثر ہو تاہے،وہاں انسان بھی اپنے ماحول سے اثر پذیر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔انسان اپنے ماحول کی نمائندگی کرتا ہے تو ماحول انسان بھی کا دوسر رہے کے لئے ناگزیر ہیں۔

ہ کہ لاہور (رپورٹ) ہر قسم کی آلودگی کے خاتمہ کے لئے قومی سطح پر انسانی رویوں میں تبدیلی ضروری ہے۔ گلیوں، محلوں میں جزیٹر زکے شور اور ٹریفک کے شور، ٹوٹی پھوٹی سڑکوں کی بُری حالت سے بھی آلودگی بڑھ رہی ہے اور صحت مند قوم بیار اور چڑچڑی ہوتی جارہی ہے۔ پُن گارڈن کا تصوراپنایا جائے۔ قانون بنانے سے پہلے محکمہ صنعتی اداروں اور عوام کو آگاہ کرے کہ ماحول کی بہتری کے لئے انہیں کیا پچھ کرنا چاہیے۔ اگر گندے پانی کے استعال کو نہ روکا گیا تو آئندہ نسل میں کینسر کے انٹرات بڑھ جائیں گے۔ مختلف علا قوں میں ٹریٹنٹ پلانٹ لگانے کے لئے عملی اقد امات کرنے کی اشد ضرورت ہے۔ ان خیالات کا اظہار جنگ اکنامک سیشن میں ''ماحولیاتی اور صنعتی آلودگی، ساجی اور معاشی حالات پر انٹرات - حل کیا ہے ؟''کے موضوع پر ڈائر کیٹر انوائر منٹ پروٹیکشن ایجنٹی نسیم الرحمان، ڈپٹی سیکرٹری انوائر منٹ پروٹیکشن ایجنٹی الطاف بلوچ، نما ئندہ شعبہ صحت ڈاکٹر عائشہ اعظم ، صدر لاہور چرٹرامار کیٹ شخ ارشد، سابق صدر لاہور چیمبر الطاف بلوچ، نما ئندہ شعبہ صحت ڈاکٹر عائشہ اعظم ، صدر لاہور چڑامار کیٹ شخ ارشد، سابق صدر لاہور چیمبر الطاف بلوچ، نما ئندہ شعبہ صحت ڈاکٹر عائشہ اعظم ، صدر لاہور چڑامار کیٹ شخ ارشد، سابق صدر لاہور چیمبر الفاف بلوچ، نما ئندہ شعبہ صحت ڈاکٹر عائشہ اعظم ، صدر کیا ہور چڑامار کیٹ شخ ارشد سیر ویز حنیف اور صنعت کار منظور ملک نے کیا 200

ان رپورٹوں سے مسکلہ کی حساسیت اور انسانی مفادات کے لئے اس کی سنگینی کا اندازہ ہو تاہے ،اور انسان پر بحیثیت انسان کیاذ مہ داریاں عائد ہوتی ہیں ان کا بھی اظہار ہو تاہے ،۔۔۔۔۔

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> - فروری ۱۰<u>۲۰</u>۱۳ -

#### انسان کی منصبی ذمه داری

انسان روئے زمین پر اللہ کا خلیفہ ہے ، اس لئے تمام وسائل حیات اور مفادات عامہ کی حفاظت کرنا اور ممکنہ خطرات اور اندیشوں کو دور کرنا اس کی منصبی ذمہ داری ہے ، اللہ پاک نے زمین کو انسان کے لئے بہترین مستقر بنایا ہے ، اسی سے اس کی تخلیق ہوئی اور بہیں ہر طرح اس کی راحت و آسائش کا سامان کیا گیا، اور پھر اسی میں اسے واپس جانا ہے:

وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ 261

ترجمہ: زمین تمہارے لئے ایک قرار گاہ ہے جہاں ایک وقت مقررتک نفع اندوز

ہونے کاسامان موجو دہے۔

مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى 262 -

ترجمہ: اسی سے ہم نے تم کو پیدا کیا، اسی میں تم کو واپس کریں گے اور اسی سے تم کو دوبارہ نکالیں گے۔ دوبارہ نکالیں گے۔

اس لئے اس فرش گیتی کو آباد اور شاداب ر کھنا اور اس کے وسائل کو مستحکم کرنا انسانی فرائض میں شامل ہے، شریعت اسلامیہ نے اس اہم ترین انسانی فریضہ کو نظر انداز نہیں کیا ہے، بلکہ اس کے لئے ضروری ہدایات دی ہیں مثلاً:

# ماحولیاتی تحفظ کے لئے شجر کاری کی اہمیت

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> - البقرة: <sup>26</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> - طه:55

مضمون کی روایات منقول ہیں، حضرت انس بن مالک ٔ بیان فرماتے ہیں کہ میں نے اللہ کے رسول صَلَّا عَلَیْ اللّٰہِ کے اللّٰہ کے رسول صَلَّا عَلَیْ اللّٰہِ کے اللّٰہ کے رسول صَلَّا عَلَیْ اللّٰہِ کے اللّٰہ کے رسول صَلَّا عَلَیْہِ مِنْ اللّٰہِ کے رسول صَلَّا عَلَیْہِ مِن اللّٰہِ کے رسول صَلَّا عَلَیْ اللّٰہِ مِن اللّٰ اللّٰہِ مِن اللّٰہِ مِن اللّٰہِ مِن اللّٰہِ مِن اللّٰہِ مِن اللّٰ اللّ

قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: ان قامت الساعة وبيد أحدكم فسيلة فان استطاع ان لا يقوم حتى يغرسها فليفعل تعليق شعيب الأرنؤوط:إسناده صحيح على شرط مسلم 263-

ترجمہ: اگر قیامت قائم ہو اور تم میں سے کسی کے ہاتھ میں تھجور کی حجبوٹی سی شاخ ہواور اٹھنے سے پہلے اس بو دے کولگاسکتا ہو تولگا دے۔

یعنی اسے یہ خیال نہیں کرناچاہیے کہ اسے اس کا نفع ملے گایا نہیں؟ بلکہ اس زمین کوشاداب رکھنے میں اپنا مکنہ کر دار ادا کرناچاہئے۔

مَنْ غَرَسَ غِرَاسًا فَأَثْمَرَ ، كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ بِعَدَدِ ذَلِكَ الثَّمَرِهَذَا إِسْنَادٌ حَسَنٌ ، رِجَالُهُ رِجَالُ الصَّحِيح 264.

ترجمہ: جس نے کوئی پودالگایااور وہ ثمر دار ہواتو ہر پھل کے بدلے میں اسے اجر ملے گا۔

264 - إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة ج ٣ ص ٣٨٣مديث نمبر:٢٩٣٥ المؤلف : أحمد بن أبي بكر بن إسماعيل المبوصيري المُتُوَفَّ هجرية

الگ الگ روایات جمع کی ہیں<sup>265</sup>۔

ان ار شادات کے علاوہ عملی طور پر بھی حضور صَلَّى عَلَيْهِم سے پیڑیو دوں کالگانا ثابت ہے، حضرت عمر و بن کی اُٹینے والد کے حوالے سے نقل کرتے ہیں:

فَأَخَذَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَرِيدَةً مِنْ جَرِيدِهَا فَزِرَعَهَا 266

ترجمہ: حضور صَلَّا لِيُّنِيِّمُ نے ايک شاخ اينے دست مبارک ميں لی اور اس کو لگاديا۔

اسی طرح حضرت سلمان فارسیؓ کے عقد مکاتبت کے قصے میں حضور صُلَّیْلِیْم کا تھجوروں کے بیڑ لگانے کاواقعہ بہت معروف ہے <sup>267</sup>۔

ان تعلیمات کا اثر صحابہ کی زند گیوں میں بھی نظر آتا ہے ،خاص طور پر حضرت عمر گو اس کا بڑا اہتمام تھا:

عن عمارة بن خزيمة بن ثابت: سمعت عمر بن الخطاب يقول لأبي:ما يعنك أن تغرس أرضك؟ فقال له أبي:أناشيخ كبير أموت غدا،فقال له عمر: أعزم عليك لتغرسها، فلقد رأيت عمر بن الخطاب يغرسهابيده مع

<sup>265 -</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج ٣ ص ٨٩٠ تا ٨٩٢ المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) المحقق : بكري حياني – صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م

 $<sup>^{266}</sup>$  - شرح مشكل الآثار ج  $^{9}$  ص  $^{9}$  امديث نمبر:  $^{10}$  المؤلف : أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى :  $^{32}$ 8) تحقيق : شعيب الأرنؤوط الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى  $^{10}$ 9 هـ ،  $^{1494}$ 9 م عدد الأجزاء :  $^{10}$ 9 ( $^{10}$ 9 وجزء للفهارس)

<sup>267 -</sup> إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة ج ۵ ص ۵۸ مديث نمبر: ۴۹۹۷ المؤلف : أحمد بن أبي بكر بن إسماعيل البوصيري المُتَوَفَّ هجرية

أبي.ابن جرير 268

ترجمہ: عمارہ بن خزیمہ بیان فرماتے ہیں کہ حضرت عمر بن الخطاب فی میرے والد سے دریافت کیا کہ آپ نے زمین آباد کیول نہیں کی ؟ انہوں نے اپنے بڑھاپ کا عذر پیش کیا کہ آب چل چلاؤ کاوقت ہے، حضرت عمر فی نے تاکید کے ساتھ فرمایا کہ ہر حال میں زمین آباد کرنی ہے، وہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے خود حضرت عمر کواس زمین میں اینے ہاتھ سے یو دے لگاتے ہوئے دیکھا۔

حضرت عثمان غنیؓ کے بارے میں بھی آتا ہے کہ ان کو اس سے بہت شغف تھا اور اس کووہ مصلحین کی علامت تصور کرتے تھے:

عن عبد الرحمن بن عبد الله بن معقل بن يسار قال: دخل رجل على عثمان بن عفان وهويغرس غراسا، فقال له: يا أمير المؤمنين الغرس وهذه الساعة قد جاءت؟ فقال: أن تأتي وأنا من المصلحين خير وأحب إلي من أن تأتيني وأنا من المفسدين. ابن جرير 269.

ترجمہ: حضرت عبدالرحمن بن عبداللہ اللہ اللہ عمر وی ہے کہ ایک شخص حضرت عثمان بن عفان کے پاس حاضر ہوااس وقت وہ پو دالگارہے تھے،اس نے عرض کیا: امیر المؤمنین! پو دالگارہے ہیں، کیا قیامت کی گھڑی آگئ؟ آپ نے فرمایا: میری خواہش ہے کہ وہ میرے پاس اس حال میں آئے کہ میر اشار مصلحین میں ہونہ کہ اس حال میں کہ میر اشار مفسدین میں ہو۔

حضرت امیر معاویہ ؓ نے بھی اپنے آخری عہد حیات میں شجر کاری اور ویر ان زمینوں کی آباد کاری ---------------------

<sup>268 -</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج ٣ ص ٩٠٩ مديث نمبر:٩١٣١ المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) المحقق : بكري حياني - صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م

<sup>269 -</sup> حواله بالا

پر خاصی توجہ دی، ایک دن تھجور کا پیڑلگاتے وقت کسی (بے تکلف شخص) نے آپ سے دریافت کیا کہ ان پو دول سے آپ کو کس نفع کی امید ہے ؟ انہوں نے فرمایا کہ میں نے نفع کی امید میں بیہ درخت نہیں لگائے ، بلکہ مجھے اسدی کے اس قول سے ترغیب ملی:

 $^{270}$ ليس الفتى بفتى لا يستضاء به  $^{*}$  ولا يكون له في الأرض آثار

ترجمہ: آدمی وہ آدمی نہیں جس سے روشنی نہ تھیلے اور زمین پر اس کے نقوش موجو د نہ ہوں۔

اس ضمن میں کسر کا کا ایک دلچیپ قصہ بھی بیان کیاجا تا کہ ایک دن شکار کے دوران اس نے ایک شخصف کو دیکھا کہ وہ زیتون کے پیڑلگار ہاہے، کسر کا نے تھہ کر کر بوڑھے سے کہا کہ زیتون کا پیڑتیں (۳۰) سال کے بعد پھل دیتا، آپ کو اس سے کیا نقع ملے گا؟ بوڑھے نے کہا: اے بادشاہ! ہم سے پہلے کے لوگوں نے ہمارے لئے درخت لگائے اب ہم بعد والوں کے لئے لگارہے ہیں، کسر کا بے حدخوش ہوا، شاہان فارس کا دستور تھا، کہ جب وہ کسی کے جملہ سے خوش ہوتے تو اس کو ایک ہزار دینار انعام دیتے تھے، کسر کا نے ایک ہزار دینار ابوڑھے کو دیا، بوڑھے نے انعام پانے کے بعد بادشاہ سے عرض کیا کہ ،اے بادشاہ!زیتون کا پیڑ ہزار دینار بوڑھے کو دیا، بوڑھے نے انعام پانے کے بعد بادشاہ سے عرض کیا کہ ،اے بادشاہ!زیتون کا پیڑ تیس (۴۳) سال کے بعد پھل دیتا ہے لیکن میرے زیتون نے پودالگاتے ہی پھل دے دیا، بادشاہ نے خوش ہو کر پھر ایک ہزار دینار بوڑھے کو انعام دیا، بوڑھے نے ادب سے کہا، ہر زیتون سال میں صرف ایک بار پھل دے دیئے، کسر کا نے پھر اس کی طرف ایک ہزار دینار اچھال دیئے اور اس کی اگلی بات سننے سے پہلے ہی تیزی کے ساتھ روانہ ہو گیا، کہ اگر اس بوڑھے کے چکر دینار اچھال دیئے اور اس کی اگلی بات سننے سے پہلے ہی تیزی کے ساتھ روانہ ہو گیا، کہ اگر اس بوڑھے کے چکر میں رہے تو ساراخزانہ خالی ہو جائے گا ۔

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> -فيض القديرج ٣ ص ١٣٠٠ لمؤلف : زين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي المناوي (المتوفى : 1031هـ)

<sup>271 -</sup> حوالهُ بالا

سے علماء اور محد ثین نے اپنی کتابوں میں اس کی فضلیت واہمیت پر مستقل ابواب قائم کئے ہیں <sup>272</sup>، متعدد علماء نے زراعت کو سب سے افضل پیشہ قرار دیا ہے <sup>273</sup>جب کہ کئی علماء نے اس کو جہاد اور تجارت کے بعد تیسرے نمبریرر کھاہے <sup>274</sup>۔

272 - وكيك: ١٠ باب فضل الزرع والغرس إذا أكل منه، الجامع الصحيح المختصر ج ٢ ص ٨١٥ المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 \* باب فَضْل الْغَرْسِ وَالزَّرْع، : الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ۵ ص ۲۷ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت \* باب ما جاء في فضل الغرس ، الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ٣ ص ١٦٢٥ المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5\* باب في فضل الغرس ، سنن الدارمي ج ٢ ص ١٣٨٧ لمؤلف : عبدالله بن عبدالرحمن أبو محمد الدارمي الناشر : دار الكتاب العربي - بيروت الطبعة الأولى ، 1407 تحقيق : فواز أحمد زمرلي , خالد السبع العلمي عدد الأجزاء : 2 - \*ذكر تفضل الله جل وعلا على الغارس الغراس ، صحیح ابن حبان بترتیب ابن بلبان ج ۸ ص ۱۵۵ المؤلف : محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (المتوفى : 354هـ)ترتيب : على بن بلبان بن عبد الله، علاء الدين الفارسي، المنعوت بالأمير (المتوفى : 739هـ)الناشر : مؤسسة الرسالة- \* باب فَضْلِ الزَّرْع وَالْغَرْسِ، السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقى ج ٢ ص ١٣٧ المؤلف: أبو بكر أحمد بن الحسين بن على البيهقي مؤلف الجوهر النقى: علاء الدين على بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق :الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 هـ عدد الأجزاء : 10 \* فيه فضل الزرع والغراس، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج ٣ ص ٨٩٠ المؤلف : علاء الدين على بن حسام الدين المتقى الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ)المحقق : بكري حياني – صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م 273 - عمدة القاري شرح صحيح البخاري ج ١٨ ص 429 المؤلف : بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني النشر : دار النشر : دار الختيار لتعليل المختار ج $^{\gamma}$  ص  $^{\gamma}$  المؤلف : عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان - 1426 هـ - 2005 م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء / 5

### بے ضرورت پیڑ بودے کاٹنا

احادیث میں بے ضرورت پیڑ پو دوں کو کاٹنے کی تھی ممانعت آئی ہے ،حضرت عبداللہ بن حبشی اللہ میں میں کہ رسول اللہ متالی تیا ہے ار شاد فرمایا:

مَنْ قَطَعَ سِدْرَةً صَوَّبَ اللَّهُ رَأْسَهُ فِي النَّارِ-سُئِلَ أَبُو دَاوُد عَنْ مَعْنَى هَذَا الْحُدِيثِ فَقَالَ هَذَا الْحُدِيثُ مُخْتَصَرُيَعْنِي مَنْ قَطَعَ سِدْرَةً فِي فَلَاةٍ يَسْتَظِلُّ بِمَا الْخُدِيثِ الْمَنْ السَّبِيلِ 275.

ترجمہ:جوشخص کسی پیڑ کو کاٹے گا اللہ پاک اس کا سرجہنم میں ڈالیں گے۔اس حدیث کی تشریح میں اور درخت ہے جس سے کی تشریح میں امام ابوداؤ دنے کہا کہ اس سے مراد سایہ دار درخت ہے جس سے مسافر سایہ حاصل کرتے ہوں۔

# زمین میں فساد بریا کرنا

ان کے علاوہ قر آن وحدیث میں ایسی متعدد نصوص اور عمومی ہدایات موجود ہیں جن میں اروئے زمین کی پاک فضااور انسانی وسائل حیات کو تخریبی سر گرمیوں سے آلودہ اور مسموم کرنے کی ممانعت ملتی ہے۔۔۔۔۔۔

یوں اس زمین میں جراثیم اور فاسد عناصر کو تحلیل کرنے کی بھی زبر دست صلاحیت موجو دہے ، جس کی مد دسے وہ مختلف جراثیم حملوں کا دفاع کرتی رہتی ہے ، لیکن ظاہر ہے کہ اس کی بھی ایک حد مقرر ہے ، مقررہ حدو دسے تجاوز کی صورت میں زمینی ماحول کا توازن بگڑنے لگتاہے ، اور اس کے منفی اثرات نسلوں اور کھیتیوں پر پڑتے ہیں ، جس کو قر آن کریم کی زبان میں فساد قرار دیا گیاہے ، اور قر آن نے اس سے سخت بیزاری کا اعلان کیاہے:

<sup>----</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>275</sup> - سنن أبي داود ج 70 - 370 مديث تمبر: 1070 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 -

وَإِذَا تَوَكَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحُرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِدُّ الْفَسَادَ 276

ترجمہ: جب وہ پھر اتوز مین میں فساد برپاکرنے اور نسلوں اور کھیتیوں کو برباد کرنے کی کوشش کی ، اور اللہ پاک فساد کو پیند نہیں کرتے۔

وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ 277

ترجمہ: بہتر کروجس طرح اللہ نے تمہارے ساتھ بہتر کیاہے اور زمین میں فساد پیدا

کرنے کی کوشش نہ کرو۔

ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ 278

ترجمہ: خشکی اور تری میں پھیلا ہوافساد خود انسان کے ہاتھ کا پیدا کر دہ ہے۔

وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا 279-

ترجمه: زمين مين فسادبر پامت كروجب كه پهلے سے وہ درست حالت ميں ہے۔ كُلَّمَا أَوْقَدُوا نَارًالِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُفْسدينَ 280-

ترجمہ: جب بھی یہ لوگ آتش جنگ بھڑ کاتے ہیں اللہ پاک اس کو بجھا دیتے ہیں ، یہ لوگ زمین میں فساد بھڑ کاتے ہیں ، اور اللہ یاک فساد مجانے والوں کو پسند نہیں کرتے

# فطري نعمتوں كومسخ كرنا

🖈 زمین کے اندر جوبے شار خزانے محفوظ ہیں اور زمین کے اوپر جو فطری ماحول موجو دہے، وہ اللہ

<sup>276</sup> - البقرة: 4 · 4

<sup>277</sup> - القصص: ۷۷

<sup>278</sup> - الروم: اس

279 - الاعراف : ۵۲

280 ـ المائدة: ٣٢

پاک کی بہت بڑی نعمت ہیں، اور نعمت الهی میں تبدیلی کرنااللہ کے نزدیک جرم ہے: وَمَنْ یُبَدِّلْ نِعْمَةَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَاجَاءَتْهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِیدُ الْعِقَابِ<sup>281</sup>۔

ترجمہ:جواللہ کی نعمت ملنے کے بعد تبدیل کرے گاتواللہ پاک سخت عذاب دینے والے ہیں۔

# مهلکات سے بچنے کا حکم

ان نے مہلکات سے بچنے کا حکم دیاہے:

وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ 282-

ترجمہ: اپنے ہاتھ ہلاکت میں نہ ڈالو، اور اچھے کام کرواللہ اچھے کام کرنے والوں کو پہند کرتے ہیں۔ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا 283

ترجمہ: اپنے آپ کو قتل مت کرواللہ تم پر بہت مہربان ہے۔

#### اجتماعي مفادات كاتحفظ

اسلام میں اجتماعی مفادات کے تحفظ پر کافی زور دیا گیاہے، حضرت حذیفہ بن الیمان ٔ راوی ہیں کہ رسول اللہ صَلَّى اللَّهِ عَلَیْ اللہ صَلَّى اللّهِ عَلَیْ اللّهِ صَلَّى اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهِ عَا لَا اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلْمِیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ عَلَیْ اللّهِ اللللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللللّهُ اللللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللللللّهُ الل

من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم آه لايروى هذا الحديث عن حذيفة الابحذا الإسناد تفرد به عبد الله بن أبي جعفر الرازي<sup>284</sup>

<sup>281</sup> -البقرة: ۲۱۱

282 -البقرة: ١٩٥

<sup>283</sup> - النساء: <sup>283</sup>

 $^{284}$  -: المعجم الأوسط ج ۷ ص ۲۷۰ مدیث نمبر  $^{284}$  المؤلف: أبو القاسم سلیمان بن أحمد الطبراني الناشو: دار الحرمین - القاهرة ، 1415 تحقیق: طارق بن عوض الله بن محمد ,عبد المحسن بن إبراهیم الحسیني عدد الأجزاء دار الحرمین - القاهرة ،  $^{284}$  تحقیق: طارق بن عوض الله بن محمد ,عبد المحیحین : 10 ، یروایت متدرک ما کم میں بھی آئی ہے ، گر علامہ ذہبی نے اس کوموضوع قرار دیاہے ، ویکھے: المستدرك علی الصحیحین ج  $^{284}$  ص  $^{284}$  مدیث نمبر :  $^{284}$  المؤلف: محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النیسابوري ،الناشر : دار الكتب العلمیة - بیروت ،الطبعة الأولى ،  $^{284}$  1990 تحقیق : مصطفی عبد القادر عطا ،عدد الأجزاء : 4 مع الكتاب : تعلیقات الذهبی في التلخیص -

ترجمہ:جومسلمانوں کے عمومی مفادات کالحاظ نہ رکھے وہ مسلمان نہیں ہے۔

حضرت حذیفہ ﷺ اس حدیث کی روایت میں عبد اللہ بن ابی جعفر متفر دہیں۔عبد اللہ بن ابی جعفر الرازی کو محمد بن حمید نے ضعیف کہاہے ،لیکن ابو حاتم ،ابو زرعہ ،ابن حبان نے ثقبہ قرار دیاہے <sup>285</sup>۔

حضرت جرير بن عبد الله روايت كرتے ہيں:

بَايَعْتُ النَّبِيَّ -صلى الله عليه وسلم- عَلَى النُّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ 286.

ترجمہ: میں نے رسول الله صَلَّاتِیْمِ سے ہر مسلمان کے لئے خیر خواہی پر بیعت کی۔

حضرت تميم داريٌّ کي روايت ہے ، که رسول الله صَلَّاللَّهُمِّم نے فرمایا:

إِنَّمَا الدِّينُ النَّصِيحَةُ إِنَّمَا الدِّينُ النَّصِيحَة " قِيلَ: لِمَنْ ؟ قَالَ: " لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِكِتَابِهِ وَلاَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ 287-

ترجمہ: دین خیر خواہی کا نام ہے ،لو گوں نے پوچھا: کس کے ساتھ ؟ آپ نے فرمایا ،اللّٰداوررسول، کتاب الٰہی، حکومت اسلامیہ اور عام مسلمانوں کے ساتھ۔

## اسلام میں طہارت و نظافت کی اہمیت

ابومالک اشعریؓ کی روایت ہے کہ رسول اللہ صَالِیَّا یُمِی خرمایا۔

 $^{287}$  - مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{70}$  حراص  $^{70}$  المريث نمبر:  $^{10}$  المؤلف : أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى :  $^{241}$ ه المحقق : شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد ، وآخرون إشراف : د عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى ،  $^{1421}$  هـ  $^{2001}$  م

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> - جامع الأحاديث ج ٢١ ص ٣٧٩ المؤلف : جلال الدين السيوطي -

<sup>286 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ١ ص٥٣ مديث نمبر:١٢٠٩ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات.

الطهور نصف الإيمان 288 ترجمه: ياكي نصف الإيمان عد

نماز جیسی اہم ترین عبادت کے لئے طہارت کو کلید قرار دیا گیا:

عن علي: عن النبي صلى الله عليه و سلم قال مفتاح الصلاة الطهور 289

ترجمہ: حضرت علی ٌ روایت کرتے ہیں کہ رسول الله صَالَاتُنَا ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ نماز کی

کنجی طہارت ہے۔

ہر جمعہ غسل کرنے کو اسلامی حق قرار دیا گیا:

حَقُّ عَلَى كُلّ مُسْلِمٍ أَنْ يَغْتَسِلَ فِي كُلِّ سَبْعَةِ أَيَّامٍ يَوْمًا 290

نظافت کے بارے میں حضرت ابوہریرہ گی ایک روایت ہے:

تنظفوا بكل ما استطعتم فإن الله بني الإسلام على النظافة<sup>291</sup>

ترجمہ: ہر ممکن نظافت اختیار کرواس لئے کہ اسلام کی بنیاد نظافت پرہے۔

حضرت سعد بن و قاص الرشاد نبوی نقل فرماتے ہیں:

إن الله طيب يحب الطيب، نظيف يحب النظافة 292

ترجمہ: الله پاک ہے اور پاکی کو پسند فرماتے ہیں، اور الله نظیف ہیں نظافت کو پسند فرماتے ہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ:

الناشر الطبح الكبير ج  $^{288}$  ص  $^{70}$  مديث  $^{5}$  مكتبة العلوم والحكم  $^{-1}$  الطبعة الثانية ،  $^{-1404}$   $^{-188}$  تحقيق : حمدي بن عبدالجيد السلفي عدد الأجزاء  $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$   $^{-1404}$ 

- $^{289}$  الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ١ ص ٨ حديث نمبر : ٣ المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5
  - 290 صحیح البخاري ج ۱ ص ۳۰۵ صدیث نمبر:۸۵۲
  - 291 جمع الجوامع أو الجامع الكبير للسيوطي ج ١ ص ١٩١١ السكي سند كمزور -
- 292 مسند أبي يعلى الموصلي ج 7 ص 777 مديث نمبر 20 المؤلف : أبو يعلى أحمد بن علي بن المثنى بن يحيى بن عيسى بن هلال التميمي، الموصلي (المتوفى : 307هـ)

إِنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الجُمَالَ 293-

ترجمہ: بے شک اللہ جمیل ہے اور جمال کو پسند کر تاہے۔

جمال ہر چیز کے فطری توازن کا نام ہے ، اوراس توازن کو بگاڑنے کا نام فساد ہے ، اسلام دین فطرت ہے اس کے بے شار احکام کی بنیاد طہارت و نظافت پر ہے ، مثلاً کھانے سے قبل اور بعد ہاتھ دھونے کا تھم دیا گیا 294، نیند سے بیدار ہونے کے بعد ہاتھ دھونے کی ہدایت کی گئی 295،

وضع قطع، رہن سہن اور گھر مکان راستہ سواری ہر چیز میں صفائی ستھر ائی اور بہتر طر ززندگی اختیار کرنے کی ترغیب دی گئی ہے:

قرآن کریم میں ارشادہ:

وثيابك فطهِّر 296-

ارشاد نبوی ہے:

فاحسنوا لباسكم و اصلحوا رحالكم حتى تكونوا كأنكم شامة في الناس إن الله لا يحب الفحش و التفحش تعليق الذهبي قي التلخيص: صحيح 297

ترجمه: اپنے لباس کو مزین کرو، اور اپنی رہائش گاہوں کو درست رکھو، یہاں تک کہ

<sup>296</sup> - المدثر: ٣

 $^{297}$  - المستدرك على الصحيحين ج  $^{97}$   $^{00}$   $^{10}$  من  $^{10}$  المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية – بيروتالطبعة الأولى ،  $^{1411}$   $^{10}$   $^{10}$  تحقيق : مصطفى عبد القادر عطا

<sup>293 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ١ ص ١٥ *مديث نمبر*:١٢٥ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري

 $<sup>^{294}</sup>$  - سنن أبي داود ج  $^{8}$  ص  $^{8.9}$  مديث نمبر: $^{84}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$  -

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> - صحیح البخاري ج ۱ ص ۷۲ مدیث نمبر:۱۲۰

تم سارے انسانوں میں سب سے مضبوط حس رکھنے والی قوم شار کئے جانے لگو ،اللہ پاک برائی اور بے حیائی کو پہند نہیں فرماتے۔

مند ابی ایعلیٰ اور مند بزار میں" فنظفوا أفنیتکم وساحاتکم <sup>298</sup>"کے الفاظ ہیں ، ایعنی اپنے صحنول اور مید انول کوصاف ستھر ار کھو۔

منه کی صفائی کورضامندی رب کاسب قرار دیا گیا:

السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِ مَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ 299

کھانے پینے کے برتنوں کو ڈھانک کرر کھنے کا حکم دیا گیا، تاکہ انجانے میں اس کے اندر کوئی گندگی نہ پڑھائے:

> أَمَرَنَارَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِتَغْطِيَةِ الْوَضُوءِ، وَإِيكَاءِ السِّقَاءِ، وَإِكْفَاءِ الْإِنَاءِ 300

ر سول الله صَلَّالِيَّا ِ مِن عَلَم فرما يا كہ وضو كے برتن ڈھانک دیئے جائیں ، پانی بھرے ہوئے برتنوں كے منھ باندھ دیئے جائیں،اور خالی برتن الٹ كرر کھے جائیں

نبی کریم مَنَّالِثْیَنِّم نے ہدایت فرمائی ہے کہ گھروں کے دروازے بند کرکے سوؤ کہ مبادارات میں

 $^{298}$  - مسند أبي يعلى ج ٢ ص ١٢٢ حديث نمبر : ١٩٧ المؤلف : أحمد بن علي بن المثنى أبو يعلى الموصلي التميمي الناشر : دار المأمون للتراث – دمشق الطبعة الأولى ،  $^{1404}$  –  $^{1984}$  تحقيق : حسين سليم أسد عدد الأجزاء : الناشر : دار المأمون للتراث – دمشق الطبعة الأولى ،  $^{1404}$  مديث نمبر :١٩٩١ المؤلف : أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق بن خلاد بن عبيد الله العتكي المعروف بالبزار (المتوفى :  $^{298}$ 

299 - السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج ١ ص ٣٣ مديث نمبر ١٣٩ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 هـ عدد الأجزاء : 10

مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{10}$   $^{00}$  مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{10}$   $^{00}$  مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{10}$   $^{00}$  مسند الإمام أحمد بن حنبل بن أسد الشيباني (المتوفى : 241هـ) المحقق : شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد ، وآخرون إشراف : د عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى ، 1421 هـ  $^{00}$  م

کوئی موذی چیز اندر آجائے ،اور سونے سے قبل چراغوں کو گل کر دو، کہ اس میں اسراف بھی ہے ، فضائی آلود گی بھی ہے اور اندیشے بھی ہیں:

أطفئوا السرج وأغلقوا الأبواب وخمرواالطعام والشراب<sup>301</sup>

ترجمه: چراغوں کو بچھادو، دروازے بند کرلواور کھانے پینے کی چیزوں کو ڈھانک دو۔

### حدودسے تحاوز

🖈 ماحول میں فساد فطری توازن کے بگڑنے سے پیدا ہو تاہے اور یہ توازن اس وقت بگڑتا ہے جب انسان مقررہ حدود سے تجاوز کرہے، جس کو قر آن کی زبان میں اسراف کہاجا تاہے، مقررہ حد سے تجاوز اباحت کو حرمت میں تبدیل کر دیتاہے، قرآن کی نگاہ میں اسراف بے انتہانا پیندیدہ چیز ہے: وكلوا واشربوا ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين 302.

ترجمہ: کھاؤاور پیواور اسراف نہ کرو، اللّٰہ یاک اسراف کرنے والوں کو بیند نہیں کرتے۔

# آلوده شخص يامقام سے اجتناب كا حكم

الودگی سے تحفظ کی ایک نظیر آلودہ شخص یا آلودہ مقام سے ممکنہ اجتناب کی ہدایت بھی ہے، تا کہ اعتقادی تلویث کے ساتھ جسمانی تلویث سے بھی انسان محفوظ رہے: حضور اکرم صَلَّا عَیْثُمِ نے ارشاد فرمایا: فر من المجذوم كما تفر من الأسد 303

> ترجمہ: جذامی شخص سے اس طرح بھا گو جیسے کہ تم شیر سے بھا گتے ہو۔ اسی طرح طاعون کے بارے میں ارشاد ہوا:

<sup>301 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ١٣٥٣ مريث نمبر : ٨٧٥١ -

<sup>302 -</sup> الأعراف : ٣١-

<sup>-</sup> صحیح البخاري ج ۵ ص ۲۱۵۸ حدیث نمبر : ۵۳۸۰ -

فَإِذَا سَمِعْتُمْ بِهِ بِأَرْضٍ فَلاَ تَدْخُلُوهَا عَلَيْهِ وَإِذَا دَخَلَهَا عَلَيْكُمْ فَلاَ تَخْرُجُوا مِنْهَا فِرَارًا 304

ترجمہ: کسی مقام پر طاعون کی خبر سنو تو وہاں نہ جاؤ اور تمہاری جگہ پر آ جائے تو بھاگ کر مت نکلو۔

## منكرات يرخاموش رهنا

کے پہاں اس نکتہ کو بھی ملحوظ رکھنا ضروری ہے کہ آلودگی پھیلانے والوں پر نکیر نہ کرنا بھی ان کا پیگونہ تعاون کرنا ہے، جرائم پر مجر مانہ خاموشی بھی عذاب الہی کا باعث بن جاتی ہے، قرآن کریم میں ہے: واتقوا فتنة لا تصیبن الذین ظلموا منکم خاصة 305

ترجمہ: فتنہ سے بچوتم میں سے ظالموں کو خاص طور پر نہ لگ جائے۔

حدیث پاک میں ایک کشتی سے تمثیل دی گئی ہے ، کہ نجلی منزل میں ضرر پھیلانے والوں کا ہاتھ نہ پکڑا گیا توسب ہلاک ہو جائیں گے:

فإن يتركوهم وما أرادوا هلكوا جميعا وإن أخذوا على أيديهم نجوا ونجوا جميعا 306

ترجمہ: اگر ان کو جھوڑ دیں گے توسب ہلاک ہوجائیں گے ،اور ان کا ہاتھ پکڑ کر روک دیں گے توسب نے جائیں گے۔

# ضرررسال چیزوں سے گریز کا حکم

304 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٧ ص ٢٧ صديث نمبر:٢٠٥٩ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري.

<sup>305</sup> - الأنفال : <sup>305</sup>

306 - صحیح البخاري ج ۲ ص ۸۲۲ مدیث نمبر:۲۳۲۱\_

جدید تغلیمی، ساجی، طبی،اور سائنسی مسائل

ابوہریرہ ، فضالہ بن عبید ، اورانس بن مالک کئی صحابہ سے منقول ہے کہ رسول اللہ صَالَی عَلَیْهِ من عبید ، الوداع کے آخری خطبہ میں اعلان فرمایا:

المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده والمؤمن من أمنه الناس على دمائهم وأموالهم 307-

ترجمہ: مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان محفوظ رہیں ،اور مؤمن وہ ہے جس سے لو گوں کے جان ومال محفوظ رہیں۔

#### بدبويجيلانا

کہ مقامات عامہ پر بدبو پھیلانے سے روکا گیا ہے ، کہ اس سے لوگوں کو تکلیف پہونچتی ہے ،
حضرت جابر بن عبد اللّٰدُ سے مروی ہے کہ رسول اللّٰه صَلَّا لِلْیُوَّمِ نے ارشاد فرمایا:
من أكل ثوما أو بصلا فليعتزلنا أو ليعتزل مسجدنا<sup>308</sup>
ترجمہ:جو شخص لہسن یا پیاز کھائے وہ ہم سے اور ہماری مسجدوں (نیز مقامات عامہ)
سے دور رہے۔

مسلم شریف کی روایت میں اس حکم کی توجیہ بھی موجودہ: فَإِنَّ الْمَلاَئِكَةَ تَتَأَذَّى مِمَّا يَتَأَذَّى مِنْهُ بَنُو آدَمَ 309

ترجمہ: کہ جس سے انسانوں کو تکلیف پہونچتی ہے اس سے ملا نکہ کو بھی تکلیف پہونچتی ہے۔ ایک موقعہ پر حضور صَلَّاتِیْمِ نے کراث (ایک بدبودار درخت) کی بو محسوس کی تو آپ نے تنبیہ

#### آميز انداز ميں فرمايا:

<sup>307</sup> - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ۵ ص ۱۷ حديث نمبر : ۲۲۲۷ ، مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $10^{10}$  محديث نمبر :  $10^{10}$  المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء :  $10^{10}$  محديث نمبر :  $10^{10}$  ،

<sup>309 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٢ ص ٨٠ حديث نمبر : ١٢٨٢ -

ألم أكن نهيتكم عن أكل هذه الشجرة إن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه الإنسان 310

ترجمہ: کیامیں نے تمہیں اس بدبودار درخت کے استعال سے نہیں روکا تھااس لئے کہ جس چیز سے انسان کو تکلیف محسوس کہ جس چیز سے انسان کو تکلیف مجسوس کرتے ہیں۔

حضرت عمر بن الخطاب ً بیان فرماتے ہیں کہ میں نے کئی ایسے لوگوں کو دیکھاجو بیاز اور لہمن جیسی بد بو دار چیز کھا کر مسجد آئے تھے ان کو حضور مَنَّا عَیْنَوُّم نے مسجد سے نکلوا کر بھیج دیا <sup>311</sup>۔

# اصول نفع وضرر

خاس سلسلے کی ایک اہم ترین اصولی روایت جس کو اجتماعی زندگی کے لئے فقہاءنے ایک قاعد ہُ فقہیہ کی حیثیت دی ہے،اور جو معاشر ہ کے بے شار مسائل میں فیصلہ کن اہمیت رکھتی ہے،حضرت عبداللہ بن عباس ؓ سے مروی ہے کہ رسول خداصًا لِقَائِمٌ نے فرمایا:

لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَوَلِلرَّجُلِ أَنْ يَجْعَلَ خَشَبَةً فِي حَائِطِ جَارِهِ الحديث "312 ترجمه: اسلام میں نه نقصان اٹھانے کی گنجائش ہے اور نه نقصان پہونچانے کی، آدمی کو اگر ضرورت ہو تواپنے پڑوسی کی دیوار پر لکڑی رکھ سکتا ہے۔

---- حواشی -------

الفكر الفكر الفكر عبدالله القزويني الناشر: ١٥٥ - سنن ابن ماجه ج 7 ص 7 الماشر: دار الفكر الفكر - سنن ابن ماجه ج 7 ص 7 الماقى عدد الأجزاء: 2

311 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٢ ص ٨١ مديث نمبر:١٢٨١ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري-

312 - مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ١ ص ٣١٣ حديث نمبر:٢٨٦٧،سنن ابن ماجه ج ٧ ص ٢٣١ حديث نمبر:٢٣٣١ المؤلف:أبوعبد الله محمد بن يزيد القزويني،وماجة اسم أبيه يزيد

ضرر اور ضرار کو بعض حضرات نے متر ادف قرار دیاہے، جیسے قبل اور قبال کی اصطلاح استعال کی جاتی ہے، لیکن اکثر علماء اور اصحاب لغت نے اس میں فرق کیاہے، ماہرین لغت کے نزدیک ضرر اسم ہے اور ضرار فعل ہے، اس کی بہترین تشریح علامہ خشی ؓ نے کی ہے کہ انسان اپنے نفع کے لئے کوئی ایساکام کرے جس سے دو سرے کو نفصان بہو نچے ، یہ ضرر ہے ، اور ضرار یہ ہے کہ اس عمل سے اس کوخو دکوئی نفع نہ ہو لیکن دو سرے کو نفصان بہو نچے دی ہے کہ البر ؓ اور ابن الصلاح وغیرہ نے اس معنی کو ترجیح دی ہے گائی دو سرے کو نفصان بہو نچا کے جس نے اس کو نفصان بہو نچا یاہو تھا کہ ضرر یہ ہے کہ کسی ایسے شخص کو نقصان بہو نچا یاہو نہیں بونچا یاہو تھا نہیں بہو نچا یا اور ضرار رہیہ ہے کہ ایس کو نقصان بہو نچا یاہو تھا کہ خص کو نقصان بہو نچا یاہو تھا کہ خصرت رسال نہیں بہو نہا نہیں بھونیا ہے مضرت رسال کی گئی ہیں جو انسانوں کے لئے مضرت رسال نہیں ہونی ہونے۔ نہوں ، قر آن کہتا ہے:

قُل لاَّ أَجِدُ فِي مَا أُوْحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةَأُوْدَمًا مَّ لاَّ أَجِدُ فِي مَا أُوْحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةَأُوْدَمًا مَّ سُفُوحًا أَوْ خَمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ آهَ  $^{316}$ ِ مَّ سُفُوحًا أَوْ خَمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ آهَ

ترجمہ: اے نبی آپ کہہ دیجئے کہ مجھ پر نازل کردہ احکام میں کھانے والے کے لئے کوئی حرام چیز موجود نہیں ہے،الایہ کہ وہ مر دار، بہنے والاخون یالحم خنز پر ہو کہ یہ گندی چیزیں ہیں۔

<sup>159</sup> -. التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ج20 ص 159 المؤلف : أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى : 463هـ) المحقق : مصطفى بن أحمد العلوى و محمد عبد الكبير البكرى الناشر : مؤسسة القرطبه – المنتقى ج40 ص 41 المؤلف : أبو الوليد سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب بن وارث الباجى الأندلسي (المتوفى : 474هـ)

<sup>314 -</sup> النهاية في غريب الأثر - ابن الأثير] ج 3 ص 172 الكتاب : النهاية في غريب الحديث والأثر المؤلف : أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري الناشر : المكتبة العلمية - بيروت ، 1399هـ - 1979م تحقيق : طاهر أحمد الزاوى - محمود محمد الطناحي عدد الأجزاء : 5 مصدر الكتاب : برنامج المحدث المجاني -

<sup>315 -</sup> حوالهُ بالا

<sup>316 -</sup> الأنعام: <sup>316</sup>

استه سے تکلیف دہ چیز ہٹانے کو صدقہ قرادیا گیا، حضرت ابوہریرہ ارشاد نبوی نقل فرماتے ہیں علیم الطریق صدقہ 317

ترجمہ:راستہ سے گندگی کو دور کرناصد قہ ہے۔

کٹھرے ہوئے پانی میں پیشاب کرنے سے روکا گیا، کہ بیہ مفاد عامہ کی چیز ہے، اوراس سے آبی اور فضائی آلودگی پیدا ہوتی ہے:

عَنْ جَابِرٍ عَنْ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- أَنَّهُ نَهَى أَنْ يُبَالَ فِي الْمَاءِالرَّاكِدِ 318.

ترجمہ: حضرت جابر اوایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَنَّالِیَّنَیْ مِن کھرے ہوئے پانی میں پیشاب کرنے سے منع فرمایا ہے۔

بلکہ طبر انی کی روایت میں جاری پانی میں بھی پیشاب کرنے کی ممانعت آئی ہے جس کو حکم شرعی سے زیادہ اخلاقی ہدایت اور طہارت سے زیادہ نظافت کی حیثیت دی جائے گی:

عن جابر قال: نهى رسول الله أن يبال في الماء الجاري لم يرو هذا الحديث عن الأوزاعي إلا الحارث 319

اس طرح مفادعامه كى جگهول پر بھى استنجابينياب بإخانه كرنے سے منع كيا كيا: اتقوا الملاعن الثلاث البراز في الموارد والظل وقارعة الطريق 320

ترجمہ: تین مقامات لعنت سے بچو: یانی پینے کے مقامات پر،سایہ دار جگہوں پر،اور

 $^{319}$  - المعجم الأوسط ج ۲ ص ۲۰۸ صيث تمبر  $^{91}$  المؤلف : أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني الناشر : دار الخرمين – القاهرة ،  $^{1415}$  تحقيق : طارق بن عوض الله بن محمد, عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني عددالأجزاء:  $^{320}$  - سنن ابن ماجه ج ۱ ص ۱۱۹ حديث نمبر : ۳۲۸ المؤلف : محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني الناشر :دارالفكر بيروت تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي عدد الأجزاء :  $^{320}$ 

<sup>317 -</sup> صحیح البخار*ي* ج ۲ ص ۸۷۰ -

<sup>318 -</sup> صحیح مسلم ج ۱ ص ۱۶۲ صدیث نمبر:۱۸۱

راستوں پر غلاظت کھیلانے سے پر ہیز کرو۔

حضرت حذیفہ بن اسید روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صَالِیْدَیْمِ نے ارشاد فرمایا: من آذی المسلمین فی طرقهم وجبت علیه لعنتهم 321

ترجمہ: جو مسلمانوں کو ان کے راستوں میں تکلیف پہونچائے ان پر ان کی لعنت واجب ہوگئی۔

الله عمومی مقامات (مثلاً مساجد وغیره) پر تھو کنے وغیرہ سے بھی روکا گیاہے:

ایک موقعہ پراللہ کے رسول منگاٹیٹیٹم نے مسجد کی دیواروں پر تھوک کے اثرات دیکھے تو چہر ہُ انور پر ناگواری محسوس کی گئی، پھر آپ نے خود الپنے دست مبارک سے اسے صاف کیا،اور آئندہ کے لئے تنبیبی ہدایات حاری فرمائیں 322۔

حضرت انس بن مالك مضور صَلَّا لَيْكُمُ كَارِشَاد نَقْل فرمات بين: الْبُزَاقُ فِي الْمَسْجِدِ خَطِيئَةٌ وَكَفَّارَتُهَا دَفْنُهَا دَفْنُهَا دَفْنُهَا دَفْنُهَا دَفْنُهَا دَفْنُهَا دَفْنُهَا وَلَا الْمُسْجِدِ خَطِيئَةٌ وَكَفَّارَتُهَا دَفْنُهَا دَفْنُها وَعَلَى الْمُسْجِدِ خَطِيئَةٌ وَكَفَّارَتُهَا دَفْنُها وَعَلَى الْمُسْجِدِ خَطِيئَةٌ وَكَفَّارَتُها وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللللّهُ الللل

ترجمہ: مسجد میں تھو کنا گناہ ہے اور اس کا کفارہ اس کو دفن کرنا (یعنی اس کی تنظیف و تظہیر) ہے۔

ایک شخص کو حضور صَلَّا اللَّهِ عَلَیْ اللَّم نے دیوار مسجد پر تھو کئے کے جرم میں مسجد کی امامت سے معزول فرمادیا اور راوی کا خیال ہے کہ یہ بھی ارشاد فرمایا: - إِنَّكَ آذَیْتَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ - تم نے اللّٰہ اور رسول کو تکلیف پہونے اکی گ

الطبراني - المعجم الكبير ج  $\pi$  ص  $\pi$  الموصل الطبعة الثانية ،  $\pi$  1 المؤلف : سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني الناشر : مكتبة العلوم والحكم – الموصل الطبعة الثانية ،  $\pi$  1404 –  $\pi$  عدد الأجزاء :  $\pi$ 

<sup>322 -</sup> صحیح البخاري ج ۱ ص ۱۵۹ حدیث نمبر : ۳۹۷ -

<sup>323 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٢ ص ٢٤ ص ١٢٥٩ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري -

 $<sup>^{324}</sup>$  - سنن أبي داود ج 1 ص  $^{10}$  مريث ثمر:  $^{10}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي ـ بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$ 

### اجتماعی مواقع پر عجلت کے مظاہرہ سے اجتناب

ﷺ اجتماعی مواقع (مثلاً حج وغیرہ) پر سکینت وسنجیدگی کی تعلیم دی گئی ، کہ عجلت ولا پرواہی سے دوسروں کو تکلیف پہونچے گی ، مثلاً عرفہ کے موقعہ پر ایک بار حضور مَلَّی ﷺ منظم نے پچھ شوروغل کی آوازیں سنیں تواییخے کوڑے سے اشارہ کیااور ارشاد فرمایا:

أيها الناس عليكم بالسكينة فإن البر ليس بالإيضاع 325

ترجمہ: لو گو! سکون کولازم پکڑو، تیز چلنا نیکی نہیں ہے۔

اسی طرح حضرت عمر الله و مخاطب کر کے ارشاد فرمایا:

يا عمر إنك رجل قوي لا تزاحم على الحجر فتؤذى الضعيف326

ترجمہ: اے عمر: تم مضبوط آدمی ہواس لئے حجر اسود کے استلام میں ایسی مزاحمت نہ

کرنا که کسی کمزور کو تکلیف پہونچ۔

کیر وسیوں کو نکلیف پہونچانے سے روکا گیا، حضرت ابوہریرہ ٔ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ مسئالی میں اللہ علیہ مسئالی میں اللہ علیہ مسئالی میں مسئالی میں اللہ مسئالی میں مسئالی میں مسئالی میں مسئول می

لاَ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ مَنْ لاَ يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ 327

ترجمہ: وہ شخص جنت میں داخل نہیں ہو سکتا جس کے ضرر سے اس کے پڑوسی محفوظ نہ ہوں۔

نفع وضرر کا توازن – فقہاء حنفیہ کے نزیک

اس طرح کے بے شار مسائل ہیں جو لاضر رولا ضرار کے اصول کے دائرے میں آتے ہیں ،البتہ

325 - صحیح البخاري ج ۲ ص ۱۰۱ مدیث نمبر : ۱۵۸۷ -

مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ١ ص ٢٨ حديث غبر : ١٩٠ المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة - القاهرة عدد الأجزاء : 6

327 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ١ ص ٩٩ صديث نمبر: ١٨١ المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة. بيروت -

یہاں ایک اصولی بحث بھی پیش نظر ر کھنا ضروری ہے ، جس کا تذکرہ ہماری متعدد کتب فقہیہ میں کسی نہ کسی عنوان سے آیا ہے کہ:

کوئی شبہ نہیں کہ انسان کو قوت واختیار سے نوازا گیاہے، مختلف اشیاواملاک پر اس کی مالکانہ حیثیت تسلیم کی گئی ہے اور اپنی خاص ملکیت میں تصر فات کاحق بھی اسے دیا گیا، لیکن شریعت نے اس کے پچھ حدود بھی مقرر کئے ہیں،انسان کے گر دوپیش کئی حقوق ہیں، جن کالحاظ رکھنا ضروری ہے،مثلاً: پڑوس کاحق،راستہ کا حق ، جانوروں اور چرندو پرند کے حقوق وغیرہ،انسان اپنی چیزوں سے نفع اٹھانے کاحق رکھتاہے،لیکن اپنے حدود سے تجاوز کرکے دوسروں کو نقصان پہونجانے کا حق نہیں رکھتا، شخصی املاک پر انسان کے حق تصرف کا جواز تسلیم کرنے کے ساتھ لاضرر ولاضر ارکی تعلیم دراصل انسان کو اسی نقطۂ اعتدال پر لانے کی کوشش ہے کہ جس میں انسان خود اپنی ہی چیزوں سے استفادہ سے محروم نہ رہ جائے اور نہ دوسروں کے لئے باعث ضرر بن جائے س،ایک طرف پڑوس کو ضرر پہونجانے سے روکا گیا تو دوسری طرف اس کو اپنے ضرر کے د فاع کا حق بھی دیا گیاہے، مثلاً حق شفعہ (الجار أحق بسقبه) 328، اسی لئے فقہاء حنفیہ نے حدیث (لاضررولاضرار) کو عام مطلق کے بجائے عام مخصوس منہ البعض قرار دیاہے ،امام سر خسیؓ،علامہ ابن ہمام ؓ اور کئی فقہاء نے اس کی وضاحت کی ہے کہ بظاہر لا نفی جنس کے لئے محسوس ہوتی ہے ،اور حدیث ہر قشم کے ضرر کی نفی کرتی ہے ، لیکن اگر اس کے عموم کاد ئرہ اتنا وسیع کر دیا جائے گا تو انسان کے لئے دنیا میں زندگی دو بھر ہو جائے گی ، کیونکہ کسی بھی جائز عمل سے کسی نہ کسی کو فی الجملہ ضرر پہونچنا عین ممکن ہے ، جس سے بچنا بہت مشکل ہے ، گھر میں پکوان کے دھوئیں اور خوشبوسے ایسے پڑوسی کو تکلیف پہونچ سکتی ہے جس کے گھر میں فقر وافلاس ، مرض پاکسی مجبوری کی بناپر کھانا نہیں یک سکا،راستہ چلتے ہوئے سواری یا گاڑی کی دھول بازوکے گھروں یا د کانوں تک پہونچتی ہے وغیر ہ۔۔۔

اسی طرح شرعی حدود و تعزیرات کا تمامتر نظام بھی معطل ہو کررہ جائے گا،اس لئے کہ جس پر سزا

<sup>328 -</sup> صحيح البخاري ج ٢ ص ١٣٥ ديث نمبر : ٣٩١٠-

جاری کی جاتی ہے اس کو بالیقین نکلیف پہونچتی ہے،۔۔۔ دوسری طرف انسانوں کو اپنی ذاتی املاک پرجوحق ملک دیا گیاہے وہ بھی بے معنی ہو کررہ جائے گا، مثلاً کسی کی اپنی زمین میں کوئی سابیہ دار درخت ہے جس سے اس کا پڑوسی بھی سابیہ حاصل کرتا ہو،ضرورت کے وقت اس کو اس درخت کے قطع وہریدسے صرف اس کئے روک دیا جائے کہ اس کا پڑوسی سابیہ سے محروم ہو جائے گا، یہ انسان کو اپنی ملکیت خاصہ میں تصرف سے رو کناہے ،اور ایک ضرر کو روکنے کے لئے دو سرابڑا ضرر ( ظلم) قبول کرناہے ،اسی لئے حنفیہ کے نز دیک لاضرر میں ہر ضرر شامل نہیں ہے بلکہ مخصوص قشم کاضرر مر اد ہے، یعنی ضرر بین یعنی واضح اور بڑا نقصان ، جس کی مصرت کوہر شخص محسوس کر سکتا ہو ، حدیث کی اس تشریح سے ایک نقطۂ اعتدال سامنے آتا ہے ، یعنی اصول کے مطابق توانسان کواپنی ملکیت خاصہ میں مطلق تصرف کا اختیار حاصل ہے ،خواہ اس سے کسی کو کچھ بھی نقصان پہونچے،اس کی کوئی ذمہ داری صاحب تصرف پر نہیں ہو گی،اس لئے کہ شریعت مطہر ہ انسانی ملکیت کو تسلیم کرتی ہے ،زکوۃ وصد قات ،وقف اور جملہ مالی عبادات ومعاملات کی بنیاد اسی پر ہے ،دوسر ی طرف حدیث لاضر ربظاہر انسان کو ہر ایسے عمل سے رو کتی ہے جس سے کسی کو تھوڑی سی بھی تکلیف پہونجے، یس دونوں کے در میان نقطۂ تطبیق ہیہ ہے کہ حدیث کامصداق ایساعمل ہے جو ضرر فاحش یاغیر عادی اعمال کے دائرے میں آتا ہو،نہ کہ مطلق ضرر، کیونکہ اگر شخصی املاک میں انسانی تصرفات کو بالکلیہ محدود کر دیا جائے، توبیہ اصحاب اموال واملاک کاضر رہے، جو اس حدیث کی منشاکے خلاف ہے، کہ جب حدیث ہر ضرر کی نفی کرتی ہے تواصحاب اموال کو ضرر سے دوچار کرنے کا کیا جواز ہو سکتا ہے ؟ <sup>329</sup>: امام سرخسی ؓ رقم طراز ہیں: ( أَلَا تَرَى ) أَنَّ مَنْ اتَّجَرَ فِي حَانُوتِهِ نَوْعَ تِجَارَةٍ لَمْ يُمْنَعْ مِنْ ذَلِكَ ، وَإِنْ كَانَتْ تَكْسُدُ بِسَبَبِهِ تِجَارَةٌ وَأَنَّ أَصْحَابَ الْحُوَانِيتِ يَتَأَذَّوْنَ بِغُبَارِ سَنَابِكِ

<sup>329 -</sup> حنفیہ کے یہاں مفتی بہ قول یہی ہے، البتہ بعض کتابوں میں مطلق ضرر پرہی مسئلہ کی بنیادر کھی گئی ہے، بڑے اور چھوٹے کا فرق نہیں کیا گیا، جیسا کہ علامہ شامی ؓ نے فناوی خیریہ کا حوالہ دیا ہے اور فناوی خیریہ میں فناوی عمادیہ اور فناوی تا تار خانیہ کے حوالے سے یہ بات لکھی گئی ہے، لیکن شامی ؓ کہتے ہیں کہ میں نے جب فناوی عمادیہ کا مقابلہ کیا تواس میں مجھے "مطلقاً" کا لفظ نہیں ملا، شامی اُس کو سبقت قلم قرار دیتے ہیں (فناوی شامی جھے ہیں کہ میں نے جب فناوی عمادیہ کا مقابلہ کیا تواس میں مجھے "مطلقاً" کا لفظ نہیں ملا، شامی اُس کو سبقت قلم قرار دیتے ہیں (فناوی شامی جھے کے ص

الدَّوَابِ الْمَارَّةِ وَأَنْ يَتَأَذَّى الْمَارَّةُ بِدُخَانِ نِيرَافِهِمْ الَّتِي يُوقِدُوهَا فِي حَوَانِيتِهِمْ أَلْتَى الْبَعْضِ مَنْ عُلْكَ وَلِلْإِنْسَانِ أَنْ يَسْقِي أَرْضَهُ وَلَيْسَ لِلْبَعْضِ مَنْ عُلْكَ عُنَافَةَ أَنْ يَقِلَ مَاءُ بِئْرِهِ فَعَرَفْنَا أَنَّ الْمَالِكَ مُطْلَقُ لِجَارِهِ أَنْ يَمْنَعُهُ مِنْ ذَلِكَ عَنَافَةَ أَنْ يَقِلَ مَاءُ بِئْرِهِ فَعَرَفْنَا أَنَّ الْمَالِكَ مُطْلَقُ لِجَارِهِ أَنْ يَمْنَعُهُ مِنْ ذَلِكَ عَنَافَة أَنْ يَقِلَ مَاءُ بِئْرِهِ فَعَرَفْنَا أَنَّ الْمَالِكَ مُطْلَقُ التَّصَرُّفِ فِيمَا هُو خَالِصُ حَقِّهِ ، وَإِنْ كَفَّ عَمَّا يُؤْذِي جَارَهُ كَانَ أَحْسَنَ لَهُ التَّصَرُّفِ فِيمَا هُو خَالِصُ حَقِّهِ ، وَإِنْ كَفَّ عَمَّا يُؤْذِي جَارَهُ كَانَ أَحْسَنَ لَهُ إِلَيْ عَلَيْهِ السَّلَامُ يُوصِي بِإِجْارِ } قَالَ : صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا زَالَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يُوصِي بِإِجْارِ حَتَّى ظَنَنْت أَنَّهُ سَيُورِثُهُ } وَالتَّحَرُّزُ عَنْ سُوءِالْمُجَاوِرَةِ مُسْتَحَقُّ دَيْنًا وَلَكِنَّهُ كَتَى ظَنَنْت أَنَّهُ سَيُورِثُهُ } وَالتَّحَرُّزُ عَنْ سُوءِالْمُجَاوِرَةِ مُسْتَحَقٌّ دَيْنًا وَلَكِنَّهُ لَا يُجْبَرُ عَلَى ذَلِكَ فِي الْحُكْمِ 330 ـ هُوسِي اللَّهُ عَلَيْهِ السَّقَ عَنْ يَهُ وَلَاكَ فِي الْحُكْمُ 33 عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يُوسِي بِالْحَالِقُ لَا عُلْكَ فَى ذَلِكَ فِي الْحُكْمُ 330 ـ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمُجَاوِرَةِ مُسْتَحَقُّ دَيْنًا وَلَكِنَهُ لَا عُلَى ذَلِكَ فِي الْحُكْمُ 34 عَلَيْهِ اللْكَ فِي الْحُكْمُ 34 عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ الْعَلَى فَيْعِلَا اللْكُولِ عَلَى ذَلِكَ فِي الْحُكْمُ 34 عَلَيْهِ الْمُعَالِقُ عَلْمَ لَلْكُ فِي الْكُولِ عَلَى الْمُعَالِقِ عَلَى فَالْعَلَى فَيْ الْمُعَالِقُ عَلَى الْعُلِكَ فَي الْمُؤْلِقُ الْمُعَالِقُ عَلَى اللَّهُ الْمُعَالِ عَلَى فَالْلُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْتَعْمَا وَاللَّهِ عَلَى عَلَيْهِ اللْعَلَامُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلْمَ عَلَى الْمُؤْلِقُ أَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى الْمُعُمُولُ وَاللَّهُ عَلَى الْعُلْقُ لَكُنَا وَلَكُولُ عَلْمُ الْعُلِلَ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلْمُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُعْتَعَلَقُ عَلَالَ عَلَ

#### علامه ابن ہمائم تحریر فرماتے ہیں:

وأما قوله صلى الله عليه وسلم لاضرر ولاضرار فلاشك أنه عام مخصوص للقطع بعدم امتناع كثير من الضرر كالتعازير والحدودونحو مواظبة طبخ ينتشربه دخان قد ينحبس في خصوص أماكن فيتضرربه جيران لا يطبخون لفقرهم وحاجتهم خصوصا إذا كان فيهم مريض يتضرر به وكما أريناك من التضرر بقطع الشجرة المملوكة للقاطع للقاطع فلا بدأن يحمل على خصوص من الضرر وهوما يؤدي إلى هدم بيت الجار ونحوه من الضررالبين الفاحش 331

#### علامه زيلعي ٌر قمطراز ہيں:

( قَوْلُهُ وَقَالَ الْفَقِيهُ أَبُواللَّيْثِ رَحِمَهُ اللَّهُ يُخْبَرُ فِي زَمَانِنَا)قَالَ الْعِمَادِيُّ وَالْخَاصِلُ أَنَّ كُلَّ مَنْ تَصَرَّفَ فِي وَالْخَاصِلُ أَنَّ كُلَّ مَنْ تَصَرَّفَ فِي خَالِصِ مِلْكِهِ لَا يُمْنَعُ مِنْهُ فِي الْحُكْمِ وَإِنْ كَانَ يُلْحِقُ ضَرَرًا بِالْغَيْرِ ،لَكِنْ خَالِصِ مِلْكِهِ لَا يُمْنَعُ مِنْهُ فِي الْحُكْمِ وَإِنْ كَانَ يُلْحِقُ ضَرَرًا بِالْغَيْرِ ،لَكِنْ

---- حواشی \_\_\_\_\_\_

 $<sup>^{330}</sup>$  - المبسوط للسرخسي ج 10 ص ٣٧ تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة عمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{331}$  الناشر دار الفكر مكان النشر بيروت عدد الأجزاء

تُرِكَ الْقِيَاسُ فِي مَوْضِعٍ يَتَعَدَّى فِيهِ ضَرَرُ تَصَرُّفِهِ إِلَى غَيْرِهِ ضَرَرًا بَيِّنَا وَ قِيلَ بِالْمَنْعِ وَبِهِ أَخَذَ كَثِيرٌ مِنْ مَشَاكِخِنَا وَعَلَيْهِ الْفَتْوَى. 332

مندرجہ بالاعبارات کامفہوم وہی ہے جو اوپر بیان کیا گیا، اس لئے تطویل سے بیچنے کے لئے ترجمہ سے احتر از کیا گیا۔

### ضرر فاحش كامعيار

ضرر بین اور ضرر فاحش کی تشری گامه شامی و غیره نے بید کی ہے کہ جو عمل کسی مکان کے انہدام کاسبب بنے، یابالکلیہ انتفاع مسدود ہو جائے یعنی حوائے اصلیہ کا پورا کرنا بھی ممکن نہ رہے، مثلاً روشنی بالکلیہ ختم ہو جائے کہ انسان میں دن میں بھی کچھ نہ لکھ سکے ، ہوا کی آمد بند ہو جائے اور گھٹن محسوس ہونے لگے ، باہر نکلنے کی کوئی سبیل باقی نہ رہے و غیرہ ، یہ ضرر فاحش ہے ،:

والحاصل أن القياس في جنس هذه المسائل أن يفعل المالك ما بدا له مطلقالأنه متصرف في خالص ملكه لكن ترك القياس في موضع يتعدى ضرره إلى غيره ضررا فاحشا وهو المراد بالبين وهو ما يكون سببا للهدم أو يخرج عن الانتفاع بالكلية وهو ما يمنع الحوائج الأصلية كسد الضوء بالكلية واختارواالفتوى عليه، فأما التوسع إلى منع كل ضرر ما فيسد باب انتفاع الإنسان بملكه كما ذكرنا قريبا اهم ملخصا 333

فقہاء نے حوائج اصلیہ اور حوائج زائدہ میں فرق کیا ہے ، مثلاً جس طرح روشنی انسان کی حاجت اصلیہ ہے تو مکان میں دھوپ یا ہوا کی آمد اس کی حاجت زائدہ ہے ، مکان میں ایک کھڑ کی سے روشنی آرہی ---- حواثی -----

 $<sup>^{332}</sup>$  - تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّلْبِيِّ ج  $^{9}$  ص ١٩١٨ لمؤلف : عثمان بن علي بن محجن البارعي ، فخر الدين الزيلعي الحنفي (المتوفى : 743 هـ) الحاشية : شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر : المطبعة الكبرى الأميرية – بولاق ، القاهرة الطبعة:الأولى، 1313 هـ يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر : المطبعة الكبرى الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{9}$  من عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{9}$ 

ہے تو دوسری کھٹر کی کی حاجت حاجت زائدہ ہے وغیر ہ، دوسروں کے ضرر کی رعایت حاجت اصلیہ کی حد تک کی جائے گی، حاجت زائدہ میں نہیں، علامہ محمود مازہ تحریر فرماتے ہیں:

والفرق: أن في مسألة البيتين الذي يريد البناء يمنع صاحبه عن الضوء والضوء من الحوائج الأصلية، وفي مسألتنا يمنعه عن الشمس والريح وذلك من الحوائج الزائدة 334.

#### علامه شامي ًر قمطراز ہيں:

فعلى هذا لو كان للمكان كوتان مثلا فسد الجار ضوء إحداهما بالكلية لا يمنع إذا كان يمكن الكتابة بضوء الأخرى والظاهر أن ضوء الباب لا يعتبر لأنه يحتاج لغلقه لبرد و نحوه كما حررته في تنقيح الحامدية 335

اسی طرح ایسے اعمال جن کارواج نہ ہویا خلاف عادت ہو مثلاً رہائشی علاقے میں کوئی شخص تجارتی تنور، یا آٹا چکی یالانڈری وغیرہ کھول دے جن سے آس پاس کے لوگ مسلسل اذبیت اور تنگی محسوس کریں، ان کو بھی فقہاء نے ضرر فاحش میں شار کیا ہے ، لیکن اگریہی چیزیں رہائشی کے بجائے آبادی سے باہر یاصنعتی علاقے میں قائم کی جائیں، جہال ہر طرف اسی طرح کی چیزیں چل رہی ہوں تو پھر ان کو ضرر فاحش کے زمرہ میں داخل نہیں کیا جائے گا اور ان پر قانونی پابندی بھی عائد نہیں کی جائے گی ، گو کہ اس کے مضرات وہاں آس یاس کی آبادی تک فی الجملہ بہو نجے ہوں، شامی لکھتے ہیں:

وفيه أراد أن يبني في داره تنورا للخبز دائما أورحى للطحن أومدقة للقصارين يمنع عنه لتضرر جيرانه ضررا فاحشا وفيه لو اتخذ داره حماما

<sup>334 -</sup> الميحط البرهاني ج ٧ ص ١٩٩٢ المؤلف : محمود بن أحمد بن الصدر الشهيد النجاري برهان الدين مازه المحقق : الناشر : دار إحياء التراث العربي الطبعة :

 $<sup>^{335}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$ ه -  $^{0}$ 00م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{0}$ 

ويتأذى الجيران من دخاتها فلهم منعه إلا أن يكون دخان الحمام مثل دخان الجيران اهد 336-

وفي البحر وذكر الرازي في كتاب الاستحسان لو أراد أن يبني في داره تنوراللخبز الدائم كما يكون في الدكاكين أو رحى للطحن أو مدقات للقصارين لم يجز لأنه يضر بجيرانه ضررا فاحشا لا يمكن التحرزعنه فإنه يأتي منه الدخان الكثير والرحى والدق يوهن البناء بخلاف الحمام لأنه لا يضر إلا بالنداوة ويمكن التحرز عنه بأن يبني حائطا بينه و بين جاره وبخلاف المتنورالمعتاد في البيوت اهم 337

وإن أراد أن يعمل في داره تنوراً صغيراً على ما جرت به العادة جاز 338.

واضح رہے کہ عادت کے مفہوم میں جہاں عوامی رجانات آتے ہیں وہیں حکومتی ہدایات و تعینات بھی شامل ہیں، یعنی اگر کوئی شخص حکومتی تعینات کی خلاف ورزی کرتے ہوئے ایسے علاقے میں دھواں خیزیا کثافت انگیز فیکٹری قائم کرے جہاں حکومت نے صنعتی کارخانہ کی اجازت نہیں دی ہے تو یہ بھی خلاف عادت میں داخل ہو گا اور اس کو تعدی قرار دیا جائے گا۔

ضرر پہونچنے کی صورت میں مروح اعمال وتصرفات پر فقہاء حنفیہ قانونی پابندی توعائد نہیں کرتے ، اور نہ ان سے بہونچنے والے نقصانات کو قابل ضان قرار دیتے ہیں:

وَهُوَ نَظِيرُ مَا لَوْ أَوْقَدَ النَّارَ فِي أَرْضِهِ فَوَقَعَ الْحُرِيقُ بِسَبَبِ ذَلِكَ فَإِنَّهُ لَا يَكُونُ ضَامِنًا لِكَوْنِهِ مُتَصَرِّفًا فِي خَالِصِ مِلْكِهِ ، وَكَذَلِكَ لَوْ نَزَّتْ أَرْضُ يَكُونُ ضَامِنًا لِكَوْنِهِ مُتَصَرِّفًا فِي خَالِصِ مِلْكِهِ ، وَكَذَلِكَ لَوْ نَزَّتْ أَرْضُ

 $<sup>^{336}</sup>$  -- حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$  هـ  $^{0}$  مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{0}$ 

 $<sup>^{337}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$ ه -  $^{000}$ م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{0}$ 

<sup>338 -</sup> الميحط البرهاني ج ٧ ص ١٩٩٧ لمؤلف : محمود بن أحمد بن الصدر الشهيد النجاري برهان الدين مازه المحقق : الناشر : دار إحياء التراث العربي الطبعة :

جَارِهِ مِنْ هَذَاالْمَاءِ339

قال رحمه الله ( اتخذ بئرا في ملكه أو بالوعة فنز منها حائط جاره فطلب تحويله لايجبر عليه وإن سقط الحائط منه لم يضمن ) لأنه تصرف في خالص ملكه ولأن هذا تسبب وبه لا يجب الضمان إلاإذا كان متعديا كوضع الحجرعلى الطريق واتخاذ ذلك في ملكه ليس بتعد فلا يضمن 340 ليكن مكنه اخلاقي قواعد وضو ابط اور دفاعي بند شول كاوه ا نكار نهيل كرت:

وكذلك لصاحب الحائط أن يفتح فيه بابا وإن تأذى جاره لما ذكرنا، والكف عمايؤذي الجار أحسن 341.

فَعَرَفْنَا أَنَّ الْمَالِكَ مُطْلَقُ التَّصَرُّفِ فِيمَاهُوَ خَالِصُ حَقِّهِ، وَإِنْ كَفَّ عَمَّا يُؤْذِي جَارَهُ كَانَ أَحْسَنَ لَهُ---وَالتَّحَرُّزُعَنْ سُوءِ الْمُجَاوِرَةِ مُسْتَحَقُّ دَيْنَا وَلَكِنَّهُ لَا يُجْبَرُعَلَى ذَلِكَ فِي الْحُكْمِ 342.

 $<sup>^{339}</sup>$  - المبسوط للسرخسي ج  $^{77}$  ص  $^{77}$  تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى،  $^{1421}$ ه  $^{2000}$ م

 $<sup>^{340}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{\Lambda}$  ص  $^{340}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{970}$ ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت -

 $<sup>^{341}</sup>$  - الاختيار لتعليل المختار ج ٢ ص ٨٦ المؤلف : عبد الله بن مجمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان  $^{340}$  هـ  $^{340}$  م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء  $^{340}$ 

<sup>342 -</sup> المبسوط للسرخسي ج 10 ص ٣٧ تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م

برف خانہ خو دہی پیکھل جائے گا،<sup>343</sup>

وَاخْيِلَةُ لِلْجَارِ أَنْ يَتَصَرَّفَ فِي مِلْكٍ عَلَى وَجْهٍ يَدْفَعُ بِهِ ضَرَرًا عَنْ نَفْسِهِ وَيَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ مَقْصُودِهِ عَلَى مَا حُكِي أَنَّ رَجُلًا جَاءَ إِلَى أَبِي حَنِيفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ اتَّخِذْ أَنْتَ أَتُونَا اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ اتَّخِذْ أَنْتَ أَتُونَا بِجَنْبِ حَائِطِي فَقَالَ اتَّخِذْ أَنْتَ أَتُونَا بِجَنْبِ الْخَائِطِ لِيُذِيبَ هُوَ مَا يَجْمَعُ مِنْ الْجُمْدِ 344

اس سے یکگونہ احتیاطی تدابیر اور د فاعی قواعد کی گنجائش نکلتی ہے۔

مشتر کہ مفادات کے خلاف کوئی ضرر قابل بر داشت نہیں

البتہ مشتر کہ حقوق و منافع اور مفاد عامہ کی چیزوں میں حنفیہ خالص ذاتی اشیاء کے بالمقابل زیادہ حساس ہیں،ان میں مطلق ضرر ہی ان کے نزدیک قابل ممانعت ہے، قطع نظر اسسے کہ وہ ضرر فاحش ہے یا نہیں،کیونکہ ان چیزوں میں ہر ایک کی فی الجملہ شرکت پائی جاتی ہے اس لئے ہر تصرف کاضر رسے پاک ہونا ضروری ہے:

ہے۔ اس میں کوئی بھی تصرف اس کی ایک مثال کئی منز لہ عمارت ہے ، اس میں نجلی منز ل والوں کو اپنی دیواروں میں کوئی بھی تصرف اس شرط کے ساتھ جائز ہے کہ بالائی منز ل کو کوئی گزند نہ پہونچے ،خواہ وہ بڑا ہو یا چھوٹا ، اور اس کی توجیہ یہی کی گئی ہے کہ تحانی منز ل کی درودیواروں پر گو کہ ملکیت بالائی منز ل والوں کی نہیں ہے لیکن ان کا حق ان سے ضرور وابستہ ہے ، اس لئے حضرت امام ابو حنیفہ ؓ کے نزدیک بالائی منز ل والوں کی مرضی کے بغیر حقانی منز ل والے کوئی تصرف نہیں کرسکتے۔

<sup>343 -</sup> بعض کتابوں میں کواں کا تذکرہ ہے، کہ پڑوس کے شخص نے کواں کھود والیا تھا، حضرت نے مشورہ دیا کہ تم بھی اس کویں کے قریب ایک حوض کھودوالو (جامع الفصولین لابن قاضی سماوۃ محمود بن اسرائیل ج ۲ ص ۱۹۴ طبع اول مطبعۃ الکیری الامیریۃ بولاق مصر ۱۳۰۰ ھ ،البحر الرائق لابن نجیم ج کے ص ۳۳)

<sup>344 -</sup> المبسوط للسرخسي ج ١٥ ص ٣٧ تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محى الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م-

وقد يجاب بأن المسألة المتقدمة ليست من فروع هذه القاعدة فإن ماهنافي تصرف الشخص في خالص ملكه الذي لاحق للجارفيه وما مرفي تصرفه فيمافيه حق للجارفإن السفل وإنكان ملكالصاحبه إلا أن لذي العلو حقافيه فلذاأطلق المنع فيه ولذالوهدم ذو السفل سفله يؤمر بإعادته بخلاف ماهناهذاماظهرلي فاغتنمه 345-

ثم قيل :أبو حنيفة بنى على أصله أنه ليس لصاحب العلو أن يبني على علوه إلا برضى صاحبه ،وعندهما يجوز.و قيل أجاب على عادة أهل الكوفة في اختيارهم السفل على العلو<sup>346</sup>-

وعند ابى حنيفة الاصل الحظر لانه تصرف فى محل تعلق به حق محترم للغير، وقال شيخ الاسلام اذا اشكل تصرف صاحب العلو، وهل يضر بالسفل اولا ؟ لايملكم بالاتفاق، وقال الصدر الشهيد المختار اذااشكل لايملكم واذا لم يضر بملكم 347.

\*اس کی دو سری مثال راستہ پر تصرف کرناہے مثلاً کوئی عام راستہ پر بیت الخلابنالے، یا پر نالہ کھول دے جس کا پانی راستے پر گرتا ہو، یاراستہ پر د کان ڈالدے وغیرہ، فقہاء نے لکھاہے کہ اگر اس سے عام لوگوں کو نقصان نہ پہونچے تو حرج نہیں ور نہ اس پر پابندی عائد کی جائے گی اور اس کا توڑنا واجب قرار پائے گا، نہ مانے تو اس کے خلاف عد الت میں استغاثہ کیا جائے گا۔۔۔۔اسی طرح مخصوص راستے جو چند لوگوں میں مشترک ہوتے ہیں ان میں بھی تمام شرکاء کی رضامندی ضروری ہے، خواہ ضرر ہویانہ ہو:

<sup>345 -</sup> حاشية رد المختارعلى الدرالمختارشرح تنويرالأبصارفقه أبوحنيفة ج ۵ ص ۴۳۹ ابن عابدين.الناشردارالفكر للطباعة والنشر سنة النشر 142هـ-2000م.مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 8 كذا في فتا وي قاضي خان بهامش الهندية ج ۳ ص ۱۱۷ ـ

 $<sup>^{346}</sup>$  -. الاختيار لتعليل المختار ج ٢ ص ٨٦ المؤلف : عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان -  $^{1426}$  هـ -  $^{2005}$  م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء / 5 [ ترقيم الشاملة موافق للمطبوع ]

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> -فتح القدير ج لم ص ٣٢١،٣٢٢ ـ

من أحدث في طريق العامة كنيفا أو ميزابا أو جرصنا الجرصن قيل هوالبرج وقيل جذع يخرجه الإنسان من الحائط ليبني عليه وقيل هو مجرى ماء يركب في الحائط وهو بضم الجيم وسكون الراء المهملة وضم الصادالمهملة أو دكانا وسعه ذلك إن لم يضر بهم أي بالعامة لأن الطريق معد للتطرق فله الانتفاع ما لم تتضرر العامة به .... وفي الطّريقِ الْخَاصِّ لَا يَسَعُهُ بِلَا الشُّرَكَاءِ وَإِنْ لَمْ يَضُرَّ 348.

عام راستے میں حکومت بہت حد تک مجاز ہوتی ہے ، لیکن فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر عام لوگوں کے لئے باعث ضرر ہوتو حکومت کی اجازت نہیں دینی چاہئے ، ایسی صورت میں اگر حکومت کی اجازت سے بھی کوئی شخص بنائے گاتو بھی گنہ گار ہو گا<sup>349</sup>۔

البتہ مر دہ راستہ جس پر بہت کم لوگ چلتے ہوں ، اس میں لوگوں کے چلنے کے بقدر جگہ چھوڑ کر پچھ کیا جائے مثلاً غلبہ سکھانے کے لئے کوئی استعمال کرہے یا در خت لگادے وغیر ہ اور لوگوں کو دفت نہ ہو تواس کی گنجائش ہے 350۔

### شافعیہ کے بہاں ضرر کا تصور

شافعیہ بھی اس باب میں حنفیہ کے ہم خیال ہیں ،حضرت امام شافعی ؓ نے حدیث پاک "لا ضرر ولا ضرار" کی جو تشریح کی ہے ،اس سے ان کا نقطۂ نظر صاف معلوم ہو تا ہے ،امام شافعی کی رائے میں یہ حدیث کلام مجمل کے درجہ میں ہے اور اس کی بنیاد پر انسان کی ملکیت خاصہ کا انکار نہیں کیا جا سکتا، جو کہ واضح مسلمات میں سے ہے ،امام شافعی کے نز دیک لا ضرر کا مفہوم رہے ہے کہ کسی انسان کی ملکیت میں زیادتی نہیں کی جائے گ

 $<sup>^{348}</sup>$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج  $^{79}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1419}$ ه مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{4}$  -

<sup>349</sup> حاشية ابن عابدين ج ٢ ص ٥٩٣ ـ

<sup>350 -</sup>فتاوی قاضی خان ج ۳ ص ۱۱۸ -

، اور اس کے مالی واجبات مقررہ حدسے زیادہ وصول نہیں گئے جائیں گے اور لاضر ار کامطلب ہیہ ہے کہ کسی کو ایپ مال کے منافع سے محروم نہیں کیا جائے گا، ہر شخص اپنے مالی تصرفات میں نفع و نقصان کاخو د مالک ہے، نہ اس کو کسی کام کے کرنے نہ کرنے پر مجبور کیا جائے گا اور نہ اس کے اعمال کی جو ابد ہی کسی دوسرے کے سر ہوگی 351۔

اسی تصور کی بنیاد پر فقہ شافعی میں یہ صراحت کی گئے ہے کہ:

وكذا لو حفر بئرا في ملكه فتندى جدار جاره فانهدم، أو غار ماء بئره أو حفر بالوعة فتغيرماء بئر الجار، فلا شئ عليه، لان الملاك لا يستغنون عن مثل هذا 352\_

اگر کسی شخص نے اپنے مملو کہ احاطے میں کنواں کھو دوایا اور اس کے زیر اثر پڑوس کے مکان کی دیوار گرگئی ، تو اس کا ضمان کنوال والے پر نہیں ہوگا ، اس لئے کہ اصحاب ملکیت اس قشم کی ضرور تول سے بے نیاز نہیں رہ سکتے۔

البتہ یہ حکم اس وقت ہے جب کہ ان تصرفات میں کوئی تعدی اور زیادتی نہ پائی گئی ہو، جس کی ایک علامت بہہے کہ عادت یعنی معروف حدود سے تجاوز نہ کیا گیا ہو: علامہ نووی اُر قمطر از ہیں:

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> - كتاب الام ج ٣ ص ٢٢٢ ـ

<sup>- 352 -</sup> روضة الطالبين وعمدة المفتين ج ٧ ص ١٧٥ المؤلف : أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى : 676هـ) [اختصره النووي من كتاب الرافعي ت623هـ) المسمى (الشرح الكبير) الذي شرح به كتاب (الوجيز) للغزالي (المتوفى : 505 هـ) ]المحقق : عادل أحمد عبد الموجود – على محمد معوض الناشر : دار الكتب العلمية الطبعة : غير متوفر عدد الأجزاء : 8 -كذا في مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج ج ١٠ ص١٦ المؤلف : محمد بن أحمد الخطيب الشربيني (المتوفى : 977هـ) [هو شرح متن منهاج الطالبين للنووي ( المتوفى 676 هـ) ] وكذا في الحاوي في فقه الشافعي ج ١٢ ص ١٢١ المؤلف : أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي (المتوفى : 450هـ) الناشر : دار الكتب العلمية الطبعة : الأولى 1414هـ – 1994 عدد الأجزاء : 18 من غير المقدمة والفهارس

لوحفر بئرا متعديا فتلف بها إنسان بعد موته يجب الضمان 353 ولو قصر فخالف العادة في سعة البئرضمن فإنه إهلاك وليكن كذلك إذاقرب الحفرمن الجدارعلى خلاف العادة 354

#### قليوني لكصة بين:

وَيَتَصَرَّفُ كُلُّ وَاحِدٍ ) مِنْ الْمُلَّاكِ ( فِي مِلْكِهِ عَلَى الْعَادَةِ ) وَلَا ضَمَانَ عَلَيْهِ إِنْ أَفْضَى إِلَى تَلَفٍ ( فَإِنْ تَعَدَّى ) الْعَادَة ( ضَمِنَ ) مَا تَعَدَّى فِيهِ عَلَيْهِ إِنْ أَفْضَى إِلَى تَلَفٍ ( فَإِنْ تَعَدَّى ) الْعَادَة ( ضَمِنَ ) مَا تَعَدَّى فِيهِ ( وَ الْأَصَحُ أَنَّهُ يَجُوزُ أَنْ ) ( يَتَّخِذُ دَارِهِ الْمَحْفُوفَة بِمَسَاكِنَ حَمَّامًا وَإِصْطَبْلًا ) وَطَاحُونَةً (وَحَانُوتُهُ فِي الْبَزَّازِينَ حَانُوتُ حَدَّادٍ ) أَوْ قَصَّارٍ ( إِذَا احْتَاطَ وَأَحْكَمَ الْجُدْرَانَ ) بِمَا يَلِيقُ بِمَقْصُودِهِ، وَالثَّانِي يَمْتَنعُ ذَلِكَ لِمَا فِيهِ مِنْ الضَّرَرِ وَعُورِضَ بِأَنَّ فِي مَنْعِهِ إِضْرَارًا بِهِ 355-

اسی لئے شوافع کسی کی دیوار پر بلااجازت لکڑی رکھنے کی اجازت نہیں دیتے ،جب کہ حدیث میں اجازت دینے کی تلقین کی گئی ہے شوافع اس کو استخباب پر محمول کرتے ہیں <sup>356</sup>۔

 $<sup>^{353}</sup>$  - روضة الطالبين وعمدة المفتين ج 1 1 ص 19 النووي الناشر المكتب الإسلامي سنة النشر  $^{353}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 12 -

<sup>354 -</sup> روضة الطالبين وعمدة المفتين ج ٩ ص ٣١٩ النووي الناشر المكتب الإسلامي سنة النشر 1405

<sup>355 -</sup> حاشيتا قليوبي وعميرة ج ٩ ص ١٣٢٤ المؤلف : شهاب الدين القليوبي (المتوفى : 1069 هـ) وأحمد البرلسي عميرة (المتوفى : 957هـ) ]

<sup>356 -</sup>نبایۃ المحتاج ج کے ص ۴۰۳

یہاں بھی قول قدیم اور قول جدید میں فرق ہے <sup>357</sup>،اس طرح فکری اعتبار سے دونوں مکاتب فقہ اس باب میں پوری طرح متفق ہیں۔

البتہ اس باب میں مالکیہ اور حنابلہ کے بہاں بظاہر زیادہ تو سع بتایا جا تا ہے ، کہ وہ حدیث (لاضرر) کو پورے عموم میں لیتے ہیں ،اور اس ضمن میں جس قدر روایات و آثار منقول ہیں ان کو قانونی درجہ دیتے ہیں ،حنفیہ اور شافعیہ بھی ان روایات و آثار کے منکر نہیں ہیں ،اور نہ ان کی قانونی حیثیت کا انکار کرتے ہیں ،البتہ تعبیر و تشر سے اور مواقع استعال کا فرق کرتے ہیں ،لیکن میرے تجزیہ کے مطابق چند جزئیات کو چھوڑ کر نتیجہ اور مآل کے اعتبار سے مالکیہ اور حنابلہ کے تصورات میں بھی کوئی بہت زیادہ فرق نہیں ہے۔

## مالکیہ کے بہاں تصور ضرر

مالکیہ کے نزدیک اگر کسی کے عمل سے دو سرے کو ضرر پہونچنا ہے تو گو کہ وہ اپنی خاص ملکیت میں عمل کررہا ہولیکن اس پر قانونی پابندی عائد کی جائے گی، مثلاً کسی کی زمین میں کنواں پہلے سے ہے، اور اس کے پڑوسی نے اس کے قریب اپنی زمین میں کنواں کھو دوالیا جس سے اس کے کنویں کا پانی خشک یا کم ہو گیا تو یہ ضرر ہے اور اس کے پڑوسی کو اس کی اجازت نہیں دی جائے گی، اور اس کو اپنا کنواں بند کرنا پڑے گا، حضرت امام مالک آس قشم کے نقصانات کو قابل ضمان بھی مانتے ہیں، المدونة الکبری میں ہے:

أرأيت لو أن رجلا حفر بئرا بعيدة عن؛ بئر جار له، وكان أحياها قبل ذلك فانقطع ماء البئرالأولى وعلم أنه إنما انقطع من حفر هذه البئرالثانية، أيقضى له على هذا بردم البئر الثانية أم لا في قول مالك؟ قال: قال مالك: للرجل أن يمنع ما يضر ببئره، فإذا كان له أن يمنع فله أن يقوم على هذا فيردم بئره التي حفرها. قلت: أرأيت من حفر بئرا في غير ملكه في طريق المسلمين، أوحفرها في أرض رجل بغير أمر رب الأرض، أو حفرها إلى جنب بئر ماشيةوهي تضر ببئرالماشية بغير أمر رب البئر فعطب حفرها إلى جنب بئر ماشيةوهي تضر ببئرالماشية بغير أمر رب البئر فعطب

<sup>----</sup> حواش \_\_\_\_\_\_

 $<sup>^{357}</sup>$  -نہایۃ المحتاج الیٰ شرح المنہاج ج ک ص  $^{357}$ 

رجل في تلك البئر، أيضمن ما عطب فيها هذا الذي حفرها من دابة أو إنسان؟ قال: قال مالك: من حفر بئرا حيث لا يجوز له فهو ضامن لما عطب فيها. قلت أرأيت الآبارالتي تكون في الدور، أيكون لي أن أمنع جاري من أن يحفر في داره بئرايضرببئري التي في داري أم لا؟ قال: سمعت مالكا يقول في الرجل يكون له في داره بئرا إلى جنب جداره، فحفر جاره في داره بئرا إلى جنب جداره من خلفها. قال: إن كان ذلك يضر ببئر جاره منع من ذلك. 358\_

مالکیہ نے انسانی تصر فات کو جلب مصلحت اور د فع مضرت کے ضابطہ کے ساتھ مربوط کیا ہے ،اور جو ان مقاصد سے متعارض ہو ان کو کالعدم قرار دیاہے ،علامہ شاطبی ؓ نے اپنے مخصوص انداز میں اس کی مکنہ آٹھ قسمیں بیان کی ہیں ، جن میں کچھ جائز اور کچھ ناجائز ہیں ، شاطبی ؓ نے کافی تفصیل سے تقریباً سولہ (۱۲ )صفحات میں ان اقسام کو بیان کیاہے ،میر امقالہ اس تفصیل کامتحمل نہیں ہے ،البتہ اس پوری بحث پر غور کرنے سے ان تقسیمات کی روح اور ان پر احکام شرعیہ کی بنیاد چند محوروں میں گر دش کرتی نظر آتی ہے: " 🕁 ضرر بہونجانے کا قصد ہے یا نہیں ، 🕁 تصرف پریابندی لگانے سے خود صاحب تصرف کو تو کوئی نقصان نہیں پہونچے گا؟ 🌣 د فع مضرت جلب منفعت سے مقدم ہے ، 🌣 غلبۂ ضرر ضروری نہیں ہے تو کثرت ضررہے یا نہیں ؟۔۔۔

اور ان تمام مباحث سے جو نتائج اخذ ہوتے ہیں ان میں جزئیات کے اعتبار سے فرق ضرور ہے لیکن بنیادی فکر کے لحاظ سے کوئی زیادہ تفاوت محسوس نہیں ہو تا، کیونکہ شاطبی بھی اس سے اتفاق کرتے ہیں کہ:

المتوفى :  $72^{8}$  - المدونة الكبرى ج  $\gamma$  ص  $\gamma \sim \gamma$  المؤلف : مالك بن أنس بن مالك بن عامر الأصبحى المدنى (المتوفى :  $\gamma \sim \gamma$ ) المحقق : زكريا عميرات الناشر : دار الكتب العلمية بيروت . لبنان مصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية المدونة مع مقدمات ابن رشد ج  $\gamma$  ص  $\gamma$  ص

ﷺ ضررعام کورو کئے میں خودصاحب عمل کے ضرر کادھیان رکھنا بھی ضروری ہے، ﷺ شاطبی نے قصد ضرر کو موضوع بحث بنایا ہے ﷺ تعدی کامسکلہ اٹھایا ہے۔ ﷺ ضرر کوموضوع بحث بنایا ہے ﷺ تعدی کامسکلہ اٹھایا ہے۔ ﷺ ضرر زیادہ ہے یا نافذ کرنے میں ؟ ﷺ اور بنایا ہے ، ﷺ ضرر بکثرت پیش آتا ہے یا کم ؟ ﷺ تصرف کورو کئے میں ضرر زیادہ ہے یا نافذ کرنے میں ؟ ﷺ وخود صاحب ملکیت کے مفادات کس حد تک محفوظ ہیں؟ وغیرہ و<sup>359</sup>۔

یہ ساری بحثیں یہ سمجھنے کے لئے کافی ہیں ، کہ مسکہ میں اتنا عموم نہیں ہے جتنا بادی النظر میں سمجھاجاتا ہے ، مسائل وجزئیات کی تطبیق میں حالات اور افراد کی بناپر فرق ضرور موجود ہے ، لیکن بنیادی تصورات میں بہت زیادہ اختلاف نہیں ہے ، مالکیہ کے یہاں ضرر کا دائرہ نسبتاً زیادہ وسیع ہے ، لیکن ملکیت کا احترام بھی موجود ہے ، درج ذیل جزئیات و نظائر سے میرے اس خیال کی مزید وضاحت ہوتی ہے:

الشرح الصغیر میں معین الحکام کے حوالے سے لکھا ہے کہ مذہب مالکی میں ہر قشم کے ضرر کی الشرح السی میں ہر قشم کے ضرر کی گئی ہے، مگر اس سے جس ضرر کا استثنا کیا گیا ہے وہ دیکھئے:

الاماكان من رفع بناء يمنع ببوب الريح وضوء الشمس وماكان في معنابماالاان يثبت القائم في ذلك ان محدث ذلك ارادالضرر 360

لیکن اگر کوئی شخص بلند عمارت بنانا چاہتا ہے جو پڑوس کی دھوپ یا ہوا کوروک دے گی یا اور اسی قسم کی کوئی رکاوٹ ہو تو ان کی بنیا دپر عمارت بنانے سے رو کا نہیں جائے گا، الا بیہ کہ بیر بات متحقق ہو جائے کہ اس کا مقصد تعمیر سے تکلیف پہونچانا ہے۔

ابن ماجنثون وغیر ہ کا خیال ہے بھی ہے کہ اگر اس عمارت سے کسی کی کھلیان بے مصرف ہو جاتی ہو تب بھی تعمیر پر روک نہیں لگائی جائے گی <sup>361</sup>،

<sup>359 -</sup>الموافقات للشاطبي آج ٢ ص ٣٦٣٣٣٠ -

<sup>360</sup> الشرح الصغير ج ٢ ص ١٤٤٠

<sup>361 -</sup>تبصرة الحكام ج ٢ ص ٢٥٦، ٢٥٦ -

من احدث اندر اً الى جنب جنان رجل وبو يضر به فى تذريم التبن فانه يمنع من ذلك $^{362}$ 

اگر کوئی شخص کسی کے باغیچہ کے بازو میں کھلیان بنائے اور بھوسی اڑانے میں اس کو نقصان پہونچے تواس پریابندی لگائی جائے گی۔

ظاہرہے کہ بیہ ضرر فاحش ہے۔

اسی طرح کسی انسان کو بیہ اجازت نہیں ہے کہ اپنے پڑوس کی دیوار میں کیل گاڑلے ، یاالیمی کوئی چیز دیوار کے ساتھ ملادے جو دیوار کے لئے نقصان دہ ہو۔

اس سے معلوم ہو تاہے کہ حدیث میں جو پڑوسی کو لکڑی رکھنے سے روکنے پر جو ممانعت آئی ہے وہ مالکیہ کے یہاں بھی وجو بی نہیں ہے ، بلکہ استخبابی ہے ، اور اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ اس سے دیوار کو کوئی نقصان نہ پہونچے۔

آدمی اینے مکان میں جس طرح کی صنعت چاہے قائم کر سکتا ہے بشر طیکہ پڑوس کی دیواریں اس سے متأثر نہ ہوں۔

☆قال الباجى: اما الرحاء ان ثبت انها تضر بجدران الجنان

---- حواشی ------

<sup>362</sup> -التاج والاكليل ج ۵ ص ۱۲۳ -

363 - تبصرة الحكام ج ٢ ص ٢٦٣ -

 $^{364}$  - تبصرة الحكام لابن فرحون المالكي ج  $^{7}$  ص  $^{11}$ 

منع منها<sup>365</sup>

ین چکی قائم کرنے کی اجازت اس شرط کے ساتھ مشروط ہے کہ پڑوس میں باغیچے کی دیواروں پر منفی اثرات نہ پڑیں۔

کسی کی خالی پڑی ہوئی زمین پر لوگ کچراڈال جاتے ہوں، جس سے آس پاس میں سخت بد ہو پھیلتی ہو اور کچراڈالنے والوں کا تعین نہ ہو تو زمین کا مالک اس کی صفائی کا جوابدہ ہے، گو کہ وہ خود کوئی کچرانہ ڈالٹا ہو 366۔

مالکیہ کے یہاں ضرر قدیم اور جدید کی تقسیم بھی ملتی ہے، ایک رائے یہ ہے کہ دونوں کے تھم میں فرق ہے ہے۔ ایک رائے یہ ہے کہ دونوں کے تھم میں فرق ہے ہے۔ ایک رائے یہ ہے کہ دوسری زیادہ معروف رائے یہ ہے کہ قدامت اور جدت سے ضرر کی معنویت پر فرق نہیں پڑتا، ضرر ہر حال میں قابل انسداد ہو تاہے 368۔

اسی طرح ان کے یہاں ضرر کبیر اور صغیر نیز مسلسل اور وقتی کا کبھی فرق ملتاہے، پن چکی، دھوبی پاٹ، بیت الخلاء اور لوہار وغیرہ کی بحث کی ضمن میں فقہاء الکیہ نے جو گفتگو کی ہے اس سے پتہ چلتاہے کہ زیادہ تکلیف دہ ہونے کی صورت ہی میں ان پر پابندی عائد کی جائے گی، یادھوبی کی ضرب سے دیواریں متاثر ہوں، مسلسل انسانی ساعتوں کو کریہ آوازوں کا سامنا کرنا پڑے تب اس پر روک گئے گی، بعض فقہاء نے رات اور دن کا کبھی فرق کیا ہے کہ کسی کایہ ذریعۂ معاش ہے تو دن میں پابندی نہ ہوگی بلکہ صرف رات میں ہوگی: و اماماکان صوتاکبیر اً مستداماً کالکمادین۔۔والر حاذات الصوت الشدید فانہ ضرر یمنع منہ کالر ائحۃ۔۔۔۔والر اجح فی المذہب انہ لایمنع من ذلک الاان یضر الصوت بالجدار۔۔۔۔ان الصوت کا بیخر ق الاسماع و لایضر الاحشاء فان اضر ذلک

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> -التاج والاكليل ج ۵ ص ١٦٥

<sup>366 -</sup> تبصرة الحكام ج ٢ ص ٢٢٣ـ

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> -الشرح الصغير مع حاشية الصاوى ج ٢ ص ١٤٦ـ

 $<sup>^{368}</sup>$  - تبصرة الحكام لابن فرحون المالكى ج  $^{7}$  ص  $^{70}$ العقد المظم للحكام لابن سلمون بهامش التبصرة ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  التبصرة ج

بالجدران منع369

بدبوکے بارے میں ابن فرحون لکھتے ہیں:

ان الرائحة المنتنة تخرق الخياشيم وتصل الى الامعاء وتوذى الانسان --وكل رائحة توذى يمنع ---وبه العمل في المذبب<sup>370</sup>

روٹی کے تنور ، یاحمام ، سونا، چاندی اور لوہا کی تجیٹیوں سے نکلنے والے دھویں کی ممانعت کی توجیہ

كرتے ہوئے ابن فرحون رقمطر ازہیں:

وذلك ان وجم الضررهوالدخان الذى يحصل من القرن والحمام فيدخل على الجيران ويضرهم وهومن الضررالكبير المستدام 371

یعنی اصل وجہ ضرر وہ دھواں ہے جو حمام یا پائپ سے نکلتا ہے اور آس پاس میں پھیل کر لوگوں کو نقصان پہونچا تا ہے ،اوریہ معمولی نہیں بلکہ مسلسل رہنے والا بڑا نقصان

ان تفصیلات سے صاف ظاہر ہو تاہے کہ فقہاء مالکیہ کے بیہاں بھی مطلق ضرر قابل مؤاخذہ نہیں ہے بلکہ ضرر جب فتیجے صورت اختیار کرلے، یا ہے کہ مسلسل رہنے لگے تب وہ قابل بندش قرار پا تاہے،اس لحاظ سے حنفیہ اور مالکیہ میں چند جزئیات کو جھوڑ کر نتیجہ کے لحاظ سے کوئی خاص فرق نہیں رہ جاتا۔

## حنابله كانقطة نظر

 $<sup>^{369}</sup>$  - التاج والأكليل شرح مختصر خليل للمواق ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  ص  $^{0}$  تبصرة الحكام ج  $^{0}$ 

<sup>370 -</sup> تبصرة الحكام ج ٢ ص ٢٦١.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> - تبصرة الحكام ج ٢ ص ٢٥١ ـ

کے نزدیک اصحاب ملکیت کا اپناسامان استعال کرنے سے محروم رہ جانا ایساضر رنہیں ہے جو قابل مخل نہ ہو ، بقول علامہ ابن رجب حنبلی اُنسان کی اپنی ملکیت میں غیر معتاد تصرف تو دیگر فقہاء کے یہاں بھی غلط اور قابل ضمان ہے ، مثلاً گرمی اور لو کے دنوں میں جب گرم ہوائیں چل رہی ہوں اگر کوئی شخص کسی کی کھلیان کے قریب اپنی زمین میں آگ جلائے اور اس کی چنگاری کھلیان کو خاکستر کر دے ، توبہ ایک غیر معتاد عمل ہے ، لیکن اگر انسان اپنے تصرف میں معروف حدود سے متجاوز نہ ہو پھر بھی کسی کو تکلیف پہونچے تو دیگر فقہاء کے ، لیکن اگر انسان اپنے تصرف میں معروف حدود سے متجاوز نہ ہو پھر بھی کسی کو تکلیف پہونچے تو دیگر فقہاء کے ، پہال یہ تصرف درست ہے اور اس پر روک نہیں لگائی جائے گی ، لیکن حضرت امام احمد کے نزدیک اس مصورت میں بھی ضرر سے بچناضر وری ہے ، اور صاحب ملکیت کو اس کے عمل سے روکا جائے گا <sup>372</sup>

قاضى ابولىعلى كھتے ہيں:

و لايحفربئر الى جنب بئره او كنيفاً الى جنب حائطه وان كان في حده ،قيل لم ،فيقدران يمنعه ؟ قال نعم373

کسی کے کنوال کے بازومیں کوئی دوسر اکنوال نہیں کھوداجائے گا،اور نہ کسی کی دیوار کے بغل میں بیت الخلا بنایا جائے گا گو کہ اپنی حد میں ہو، حضرت امام احمد سے پوچھا گیا، کیااس کوروکا جاسکتا ہے؟ آپ نے جواب دیا کہ ہاں۔

علامه ابن قدامه رُقطراز مين:

وليس للرجل التصرف في ملكم تصرفاً يضر بجاره ،نحو ان يبنى فيم حماماً بين الدور 374.

کسی انسان کو اپنی ملک میں ایسے تصرف کی اجازت نہیں ہے جو اس کے پڑوسی کے لئے نقصان دہ ہو، مثلاً مکانات کے در میان حمام بنواناوغیرہ۔

اس طرح کی جزئیات مکثرت فقہ حنبلی میں موجو دہیں،لیکن اگر اس کے ساتھ ہم محققین حنابلہ کی

<sup>----</sup> حواتی ------

<sup>372 -</sup> جامع العلوم والحكم ص ٣٠١ -

<sup>373 -</sup>الاحكام السلطانيم للقاضى ابى يعلى محمد بن الحسين الفراء الحنبلى بتحقيق المرحوم محمد الحامد الفقى ،ط ،دار الكتب العلمية بيروت ،ص ٢٢١ -

<sup>374 -</sup>المغنى لابن قدامة مع الشرح الكبير ج ٥ ص ٥١،٥٢ ـ

تحقیقات کو بھی شامل کرلیں، تو ہمیں محسوس ہوگا کہ یہ مسئلہ کاصرف ایک رخ ہے، مسئلہ کا دوسر ارخ جیسا کہ علامہ ابن تیمیہ و غیرہ نے لکھاہے اور ان کے حوالے سے دیگر فقہاء حنابلہ نے بھی اس کا ذکر کیا ہے، یہ ہے کہ دراصل ضرر کی بنیاد قصد وارادہ پر ہے یا ایسے عمل پر جس کا ضرر بالکل واضح ہو، یعنی اگر انسان کسی کو نقصان بہو نجانے نے ارادے سے نہیں بلکہ اپنی ضرورت کے لئے اپنی ملکیت میں کوئی تصرف کرتا ہے جو دوسروں کے لئے ضرر رسال ہو تو یہ ضرر قابل لحاظ نہیں ہے، اس لحاظ سے حنفیہ کے ساتھ ان کی بہت زیادہ دوری باقی نہیں رہ جاتی، علامہ ابن تیمیہ تحریر فرماتے ہیں:

والمضارة مَبناها على القصد والإرادة أو على فعل ضرر عليه فمتى قصد الإضرار ولو بالمناخ أو فعل الاضرار من غير استحقاق فهو مُضار و أما إذا فعل الضررالمستحق للحاجة إليه والانتفاع به لالقصد الأضرار فليس بمُضار 375-

علامہ مقد سی آنے بھی الفروع میں اس کو ابن تیمیہ آکے حوالے سے بطور استشہاد نقل کیا 376، اور اسی بنیاد پر علامہ بہوتی آنے لکھا ہے کہ پڑوس کی دیوار پر بلااجازت لکڑی رکھنا منع ہے جبکہ حدیث پاک میں اس کی صراحتاً اجازت آئی ہے، انہول نے اس کو عدم ضرر اور ضرورت شدیدہ کے ساتھ مشروط کیا ہے: وحرم أن یتصرف فی جدار جار أو مشترك بفتح طاق أو ضرب وتد ونحوہ بلا إذنه ولیس له وضع خشبه علی حائط جارہ) أو حائط مشترك (إلا عند الضرورة) فیجوز (إذا لم یمکنه التسقیف إلا به) ولا ضرر لحدیث

 $<sup>^{375}</sup>$  - الاختيارات الفقهية (مطبوع ضمن الفتاوى الكبرى المجلد الرابع) ج 1 ص  $^{9}$  المؤلف : تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (المتوفى :  $^{32}$ هـ)المحقق : علي بن محمد بن عباس البعلى الدمشقي الناشر : دار المعرفة، بيروت، لبنان الطبعة :  $^{397}$ هـ $^{397}$ م مصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية

<sup>376 -</sup> كتاب الفروع و معه تصحيح الفروع لعلاء الدين علي بن سليمان المرداوي ج ٢ص٥٦ المؤلف : محمد بن مفلح بن مفلح بن مفرج، أبو عبد الله، شمس الدين المقدسي الراميني ثم الصالحي (المتوفى : 763هـ) المحقق : عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الأولى 1424 هـ - 2003 م

أبي هريرة يرفعه «لا يمنعن جار جاره أن يضع خشبه على جداره» 377.

نقتهی آراء کے اس تجزیہ سے ظاہر ہو تاہے کہ جزئیات اور بعض تطبیقات میں اختلاف کے باوجود تقریباً تمام ہی فقہاءاس کلیہ سے اتفاق رکھتے ہیں کہ شخصی تصرفات میں ہر قسم کے ضررسے بچنا ممکن نہیں اور نہ شریعت میں ہر قسم سے دوسروں کو قابل لحاظ نہ شریعت میں بیہ مطلوب ہے، بلکہ ممکن حد تک ایسے عمل سے گریز کا تھم ہے جس سے دوسروں کو قابل لحاظ ضرر بہونچ، جس کو حنفیہ نے ضرر فاحش، ضرر غیر عادی، شافعیہ نے ضرر غیر معتاد ، مالکیہ نے ضرر بلا تعدی یاضرریقین اور حنابلہ نے ضرر بلا قصد اور ضرر واضح کے الفاظ سے تعبیر کیا ہے۔

## آلو دگی کی مختلف شکلیں

ان اصولی مباحث کی روشنی میں زندگی کے بے شار مسائل کی طرح آلودگی کے مسئلے کو بھی حل کیا جا سکتا ہے ،اس ضمن میں جو سوالات اٹھائے جاتے ہیں وہ در اصل آلودگی کے مسئلہ کی مختلف شکلیں ہیں جو جگہ بجگہ رونماہور ہی ہیں۔

#### د ھوال حچھوڑنے والی اشیاء

(۱) عام طور پر پکوان میں ایند ھن کے طور پر لکڑی، کو کلہ، گوبر، گیس اور بجلی کا استعال ہوتا ہے ، ان میں بعض چیزیں دھواں چھوڑنے والی ہیں، جن سے ماحول آلو دہ ہوتا ہے اور بعض دھواں پیدا نہیں کر تیں، لیکن وہ نسبتاً مہنگی ہوسکتی ہیں، توجو شخص ایسے وسائل استعال کرنے پر قادر ہو کیا اس کے لئے ارزال ہونے کی وجہ سے آلودگی پیدا کرنے والے ایندھن کا استعال درست ہوگا؟ جب کہ اس سے اجتماعی ضر رپیدا ہوتا ہے۔

<sup>377 -</sup> الروض المربع شرح زاد المستنقع في اختصار المقنع ج ١ ص ٢٥٠ المؤلف : منصور بن يونس بن إدريس البهوتي (المتوفى : 1051هـ)المحقق : سعيد محمد اللحام الناشر : دار الفكر للطباعة والنشر – بيروت – لبنان-

کابڑا کر دار ہے توالیمی صورت میں ممکن حد تک ایسے ایند ھن کے استعال میں احتیاط کرناضر وری ہے،اور اگر کم دھواں بھینئنے والے ایندھن یا دیگر متبادل وسائل بسہولت میسر ہوں، تو ترجیجی طور پر انہی کو اختیار کرنا چاہئے، معروف فقہی ضابطہ ہے:

دَرْءُ الْمَفَاسِدِ أَوْلَى مِنْ جَلْبِ الْمَصَالِح 378

مضرت کو دور کرنامنا فع کے حصول سے مقدم ہے،

نثریعت میں معروفات کے حصول سے زیادہ منہیات سے گریز پر زور دیا گیا ہے ، جیسا کہ ایک حدیث پاک میں منہیات سے ہر حال میں بچنے کا حکم دیا گیا ہے جبکہ معروفات پر حسب امکان عمل کرنے کو کہا گیا ہے ، حضرت ابوہریر ہ اُڑاوی ہیں:

فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم 379\_

ترجمہ: جس کام سے میں روکوں اس سے رک جاؤ اور جس کام کا تھم دوں اس پر حتی الامکان عمل کرو۔

ایک صدیث میں ہے کہ:

مَاخُيِّرَرَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- بَيْنَ أَمْرَيْنِ أَحَدُهُمَا أَيْسَرُ مِنَ

<sup>378 -</sup> الْأَشْبَاهُ وَالنَّظَائِرُجِ ١ ص ٩٠ عَلَى مَذْهَبِ أَبِيْ حَنِيْفَةَ النَّعْمَانِ المؤلف : الشَّيْخ زَيْنُ الْعَابِدِيْنَ بْنِ إِبْرَاهِيْمِ بْنِ نَجَيْمٍ (926–970هـ) المحقق : الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة : 1400هـ=1980هـ عدد الأجزاء : 1 البحر المحيط في أصول الفقه ٣٥ ص ١٩٩ المؤلف : بدر الدين محمد بن عبد الله بن بحادر الزركشي (المتوفى : 794هـ) المحقق : محمد محمد تامر الناشر : دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة : الطبعة الأولى، 1421هـ / 2000م، الإبحاج - السبكي ] ج ٣ ص ١٤٥ الكتاب : الإبحاج في شرح المنهاج على منهاج الوصول إلى علم الأصول للبيضاوي المؤلف : على بن عبد الكافي السبكي الناشر : دار الكتب العلمية - بيروت الطبعة الأولى ، 1404 تحقيق : جماعة المؤلف : على بن عبد الكافي السبكي الناشر : دار الكتب العلمية - بيروت الطبعة الأولى ، 1404 تحقيق : جماعة من العلماء عدد الأجزاء : 3).

<sup>379 -</sup> صحيح البخاري ج ٢ص٢٦٥٨ مديث نمبر .٩٨٥٨ ـ

الآخَرِإلاَّ اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمَا 380

ترجمه :رسول الله صَلَّالِيَّاتِيَمٌ كوجب دوامر ميں اختيار ملتا تفاتو آپ آسان ترين كو اختيار فرماتے تھے،بشر طیکہ گناہ نہ ہو۔

علامہ ابن عبد البر القرطبی تنے اس کی تشریح کرتے ہوئے لکھاہے کہ آسانی کا تعلق آپ کی ذات سے نہیں بلکہ امت سے ہے:

> فلعلها ذهبت إلى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يختر القصرفي أسفاره إلا توسعة على أمته وأخذا بأيسر أمر الله<sup>381</sup>

اس کامطلب ہے کہ اجتماعی مفادات کی رعایت ذاتی مفادات کے مقابلے میں زیادہ لا کُق ترجیج ہے علامہ ابن نجیم نے لکھاہے کہ اگر دومساوی چیزوں کامسکہ ہو توجس یہ جاہے عمل کر سکتاہے، لیکن اگر تفاوت ہو توجو اہون ہے اسے اختیار کیا جائے گا،اور حرام چیزوں کے ارتکاب سے ہر حال میں پر ہیز کیا حائے گا:

> الْأَصْلُ فِي جِنْسِ هَذِهِ الْمَسَائِلِ أَنَّ مَنْ أَبْتُلِيَ بِبَلِيَّتَيْنِ ، وَهُمَا مُتَسَاوِيَتَانِ يَأْخُذُ بِأَيَّتِهِمَاشَاءَ، وَإِنْ اخْتَلَفَا يَخْتَارُأَهْ وَنَهُمَا ؛ لِأَنَّ مُبَاشَرَةَ الْحُرَامِ لَا تَجُوزُ إلَّا لِلضَّرُورَةِ 382.

مگریہ حکم اس وقت ہے جب انسان صاحب استطاعت ہو ،استطاعت نہ ہونے کی صورت میں مہنگے ایند ھن کے استعال کا یا بند کرنا نکلیف مالا بطاق ہے اور اس کو ضرر میں مبتلا کرناہے۔

---- حواشی۔۔

380 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٧ ص ٨٠ حديث نمبر: ١١٩٣ المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت

381 - التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ج ١١ ص ١٧٢ المؤلف : أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: 463هـ)المحقق: مصطفى بن أحمد العلوى و محمد عبد الكبير البكرى ، الناشر: مؤسسة القرطبه،

382 -الْأَشْبَاهُ وَالنَّطَائِرُج ١ ص ٩٠ عَلَى مَذْهَبِ أَيْ حَنِيْفَةَ النُّعْمَانِ المؤلف : الشَّيْخ زَيْنُ الْعَابِدِيْنَ بْنِ إِبْرَاهِيْمِ بْنِ نُجُيْم (926-970هـ) المحقق: الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان الطبعة: 1400هـ=1980م-

#### گاڑیوں کا استعمال

(۲) ایک اہم ترین سوال گاڑیوں سے متعلق ہے، گاڑیاں ڈیزل سے بھی چلتی ہیں اور پٹرول،
گیس اور بیٹری سے بھی، بلکہ شمسی توانائی کو بھی قابل استعال بنانے کی کوشش کی جارہی ہے ،ماہرین کے مطابق ڈیزل گاڑیوں سے پٹرول، گیس وغیرہ کے مقابلے میں آلودگی کا زیادہ اندیشہ ہے اسی لئے بعض مقامات پر انتظامیہ کی طرف سے ایسے قواعد بھی بنائے جاتے ہیں جن کے مطابق ڈیزل گاڑیاں استعال نہ کی جائیں یا کم جائیں، ان قوانین پر عمل کرنے کی حیثیت کیا ہوگی اور خود اپنے طور پر بھی ترجیحی نقطۂ عمل کیا ہونا چاہئے؟

گاڑیاں آج کے دور میں انسان کی بنیادی ضروریات میں شامل ہے، ان سے سفری تقاضے ہی نہیں بلکہ بہت سے لوگوں کا معاش بھی وابستہ ہے کہ اس کے بغیر بڑے شہر وں میں انسان نہ ڈیوٹی دے سکتا ہے اور نہ کہیں آ مدور فت کر سکتا ہے، کتنے لوگ ٹر انسپورٹ کے شعبہ ہی سے جڑے ہوئے ہیں وغیر ہ۔۔اور روز مرہ کے استعال کی چیزوں میں ہر شخص کم سے کم گر انباری کا خواہشند ہو تا ہے، بلکہ ہر شخص مہنگے وسائل کا متحمل بھی نہیں ہو سکتا، اس طرح کے مواقع پر فقہاء کے ان قواعد سے استفادہ کیا جاسکتا ہے، جن میں مشقت کو باعث شخفیف قرار دیا گیا ہے:

الضرر يزال-----المشقة نجلب التيسير----إذاضاق الأمراتسع. وقد عزا الخطابي هذه العبارة إلى الشافعي - رضي الله عنه - عند كلامه على الذباب يقع في الماء القليل، ويقرب منها "الضرورات تبيح المحظورات 383\_

 $<sup>^{383}</sup>$  - الأشباه والنظائر . للإمام تاج الدين السبكى ج 1 ص  $^{4}$  المؤلف : الإمام العلامة / تاج الدين عبد الوهاب بن علي ابن عبد الكافي السبكي الناشر : دار الكتب العلمية الطبعة الأولى 1411 هـ – 1991م عدد الأجزاء / 2 – كذا في التقرير والتحبير ج  $^{4}$  ص  $^{4}$  من الله عمد بن محمد ابن أمير الحاج الحنبلي دراسة وتحقيق: عبد الله محمود محمد عمر الناشر: دار الكتب العلمية –بيروت الطبعة الاولى 1419هـ/1999م و الأشباه و النظائر في قواعد و فوع فقه الشافعية ج 1 ص  $^{4}$  المؤلف : عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى :  $^{4}$  الناشر : دار الكتب العلمية بيروت – لبنان و أنوار البروق في أنواع الفروق ج  $^{4}$  ص  $^{4}$  المؤلف : أبو العباس شهاب دار الكتب العلمية بيروت – لبنان و أنوار البروق في أنواع الفروق ج  $^{4}$ 

اسی کے ساتھ ان قواعد کو بھی شامل کیاجائے کہ:

مَا أُبِيحَ لِلضَّرُورَةِ يُقَدَّرُ بِقَدْرِهَا----يُتَحَمَّلُ الضَّرَرُا لِخَاصُّ؛ لِأَجْلِ دَفْعِ ضَرَرِالْعَامِّ<sup>384</sup>

جس تھم کی بنیاد ضرورت پر ہووہ بقدر ضرورت ہی ہوتی ہے،۔۔۔ نیز ضررعام سے بچنے کے لئے ضرر خاص قابل تخل ہو تاہے۔

اسی ضمن میں فقہاء نے کپڑے کی دکانوں کے علاقے میں کھانا پکانے کاہوٹل بنا نے سے منع کیا ہے کہ مباداکوئی چنگاری کپڑوں کو نقصان نہ پہونچادے 385، جبکہ ہوٹل انسان کی ضروریات میں شامل ہے، لیکن اس کے لئے مناسب مقام کا انتخاب کرنا ہوگا، اس قشم کی اور بھی جزئیات تفصیل کے ساتھ گذشتہ صفحات میں نقل کی جاچکی ہیں، ان ضوابط اور مباحث سے یہ متبادر ہوتا ہے کہ بلاشبہ گاڑیاں انسان کی لازمی ضرورت ہیں، اور ہر شخص مہنگے ایند سن کا متحمل نہیں ہوسکتا، اور نہ ہر علاقے میں دھواں سے نکلنے والا دھواں نا قابل بیں، اور ہر شخص مہنگے ایند سن کا متحمل نہیں ہوسکتا، اور نہ ہر علاقے میں دھواں سے نکلنے والا دھواں نا قابل خمل ہوتا ہے، چھوٹے شہروں میں یا کھلی آبادیوں میں گاڑیاں بھی کم ہوتی ہیں، اور فضا بھی کھلی ہوتی ہے، اس لئے عام علاقوں میں ڈیزل گاڑی ترک کرنے کے لئے کوئی ترجیجی وجہ نہیں ہے، بلکہ نسبتا ارزاں ہونے کی بنیاد پر عام لوگوں کے لئے اس کے استعال میں سہولت زیادہ ہے، اور اس پر پابندی عائد کرنے میں ان کا ضرر ہے پر عام لوگوں کے لئے اس کے استعال میں انتظامیہ محسوس کرے کہ یہاں ڈیزل گاڑیوں کا ستعال عام زندگی کے البتہ بڑے شہروں یا جن مقامات میں انتظامیہ محسوس کرے کہ یہاں ڈیزل گاڑیوں کا ستعال عام زندگی کے لئے نقصان دہ ہو ہے، وہاں انتظامی قواعد کی رعایت کرناواجب ہے، اور اگر حکومت کی طرف سے کوئی قانون

الدين أحمد بن إدريس المالكي الشهير بالقرافي (المتوفى : 684هـ) – و الموافقات ج 0 ص 9 9 المؤلف : إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفى : 790هـ) المحقق : أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان الناشر : دار ابن عفان الطبعة : الطبعة الأولى 1417هـ/ 1997م عدد الأجزاء : 7 ، غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر ج 7 ص 0 المؤلف : أحمد بن محمد الحنفى الحموي (المتوفى : 0 المؤلف : أحمد بن محمد الحنفى الحموي (المتوفى : 0 المؤلف : أحمد بن محمد الحنفى الحموي (المتوفى : 0

<sup>384 -</sup> الْأَشْبَاهُ وَالنَّطَائِرُج ١ ص ٨٧ عَلَى مَذْهَبِ أَبِيْ حَنِيْفَةَ النُّعْمَانِ المؤلف : الشَّيْخ زَيْنُ الْعَابِدِيْنَ بْنِ إِبْرَاهِيْمِ بْنِ نُجَيْمٍ (926–970هـ) المحقق : الناشر : دار الكتب العلمية،بيروت،لبنان الطبعة :1400هـ=1980م.

<sup>385</sup> حو الم بالا۔

ممانعت موجود نہ ہوتب بھی حسب امکان ضررعام سے بچنے کے لئے ڈیزل گاڑیوں کاترک مستحب ہو گا۔ حکومتی قوانین کی رعایت

🖈 حکومت کے انتظامی قواعد کی رعایت ایک توضر رکی بنیاد پر ہے۔

کردوسرے مسلمان جس ملک کاشہری ہوتا ہے حسب ضابطۂ شہریت وہاں کے قوانین تمدن کی جائز حدود میں ممکنہ رعایت ضروری ہے کہ مسلمان اپنے عہد کی پاسداری کا پابند ہے ، نبی کریم صَالَّا لَیْمُ اِنْ اِنْدُ مِنْ مُکنہ رعایت ضروری ہے کہ مسلمان اپنے عہد کی پاسداری کا پابند ہے ، نبی کریم صَالَّا لَیْمُ نِیْمُ نِیْمُ اِنْدُ مِنْ مُکنہ رعایا:

« الْمُسْلِمُونَ عِنْدَ شُرُوطِهِمْ فِيمَا وَافَقَ الْحُقَّ 386»

ترجمہ: موافق حق معاملات میں مسلمان شر ائط کا یابند ہو تاہے۔

فقہاءنے قومی اور بین الا قوامی بے شار مسائل میں اس حدیث کو بنیاد بنایا ہے<sup>387</sup>۔

386 - السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج ٧ ص ٢٣٩ مديث تمبر:١٣٨٢ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن على البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين على بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 هـ عدد الأجزاء : 10 - الم بخارى "غارى" في الراب مين تعليقًا نقل كيائے - صحيح بخارى ج من ١٥٠٠

 $^{387}$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{87}$  ص  $^{87}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{387}$ ه دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{386}$ ه  $^{87}$ م -

 $^{388}$  - شرح مختصر الروضة ج  $^{88}$  ص  $^{88}$  المؤلف : سليمان بن عبد القوي بن الكريم الطوفي الصرصري، أبو الربيع، نجم الدين (المتوفى :  $^{88}$  المخقق : عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى ،  $^{88}$  ه  $^{88}$  م عدد الأجزاء :  $^{88}$  تيسير الوصول إلى قواعد الأصول ومعاقد الفصول ج  $^{88}$  ص  $^{88}$  للإمام عبد المؤمن بن عبد الحقّ البغدادي الحنبلي ( $^{88}$  .  $^{88}$  شرح : عبد الله بن صالح الفوزان المدرّس . سابقاً . بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فرع القصيم مقدمة الطبعة الثانية «وهي الأولى لدار ابن الجوزي-

ڈالنادرست نہیں۔

## روشنی کے لئے جنریٹر کا استعمال

(۳) یہی تھم روشنی کے حصول کے لئے جزیٹر کا بھی ہے، ڈیزل اور مٹی تیل سے جو جزیٹر چلتے ہیں وہ بہت دھواں دیتے ہیں، روشنی انسان کی لاز می ضرورت ہے اس سے چارہ کار نہیں ہے، اس لئے جزیٹر کے استعال پر پابندی عائد کرنا ممکن نہیں، البتہ اگر بسہولت کم دھواں والا جزیٹر میسر ہو، تو اسی کو استعال کرنا چاہئے، بصورت دیگر گنجان علاقے یا بڑے شہروں میں ان کے استعال سے گریز کرنا چاہئے، اور اگر ملک کا شہری قانون اس پر پابندی عائد کرے تو اس سے پر ہیز کرنا واجب ہے۔

#### سولرلائث كااستعال

(۳) ایند هن کے مذکورہ وسائل کے ساتھ ساتھ اس وقت شمسی توانائی کا استعال کا فی بڑھ رہاہے ، حکومت بھی اس کے لئے بعض سہولتیں فراہم کررہی ہیں، اس میں ایک بار ضرور خطیر رقم خرچ ہوجاتی ہے کیکن آئندہ وہ برقی بلوں سے نج جاتا ہے، صاحب استطاعت افراد اور اداروں کے لئے آلودگی سے محفوظ اس لیکن آئندہ وہ برقی بلوں سے نج جاتا ہے، صاحب استطاعت افراد اور اداروں کے لئے آلودگی سے محفوظ اس توانائی کا استعال مستحن قرار پائے گابا مخصوص آلودگی سے متأثرہ علا قول میں اس کی حوصلہ افزائی ہونی چاہئے کہ اس میں مالی بچت بھی ہے اور آلودگی سے تحفظ بھی ، اور اس کو مستقبل کی بہتر منصوبہ بندی بھی قرار دیا جا سکتا ہے ، پنجیبر خدا حضرت یوسف نے بادشاہ مصر کو مالی وسائل کے حصول اور ترقی کا جو مشورہ دیا تھا اور جس کی بناپر ملک آئندہ کے مالی بحر ان سے محفوظ رہا تھا، بیہ مستقبل کی منصوبہ بندی بھی ، اگر بادشاہ حضرت یوسف بناپر ملک آئندہ کے مطابق اپنے تمام وسائل استعال نہ کر تا تو آئندہ کے لئے اسے راحت نہیں مل سکتی تھی ، اور ظاہر ہے کہ بیہ کام مصر کا ہر شہری انجام نہیں دے سکتا تھا، بیہ حکومت کے اختیار کی چیز تھی ، اس سے بجاطور پر بیہ تنجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ صاحب استطاعت حضر ات بہتر مستقبل کے لئے نسبتاً مہنگے وسائل کا استعال کریں جن کی بدولت وہ آئندہ مالی گر انبار یوں سے محفوظ رہ سکتے ہوں تو اسو ہو یوسنی سے اس کے جو از بلکہ استعمال کریں جن کی بدولت وہ آئندہ مالی گر انبار یوں سے محفوظ رہ سکتے ہوں تو اسو ہو یوسنی سے اس کے جو از بلکہ استعمال کریں جن کی بدولت وہ آئندہ مالی گر انبار یوں سے محفوظ رہ سکتے ہوں تو اسو ہو یوسنی سے اس کے جو از بلکہ استعمال پر

استدلال كياجا سكتاہے۔

## کارخانوں کی کثرت

(۵) صنعتی ترقی کے اس دور میں چھوٹے بڑے کارخانوں کی بہتات ہے اور یہ یقیناً موجو دہ دور کی ایک ضرورت ہے، لیکن کارخانوں میں جو ایند ھن استعال کیا جاتا ہے وہ بہت دھواں پیدا کرنے والا ہوتا ہے ، اور جو صنعتی فضلات باہر چھینے یا بہائے جاتے ہیں، وہ فضائی آلودگی پیدا کرتے ہیں اس لئے حکومت نے اس کے لئے کئی قوانین بھی بنائے ہیں مثلاً کارخانے آباد یوں سے باہر ہوں ، ان کی چمنیوں کو ایک خاص سطح تک اونچار کھا جائے ، کم سے کم آلودگی پیدا کرنے والے ایند ھنوں کا استعال کیا جائے ، اسی طرح فضلات کو تحلیل کرنے کی تدابیر اختیار کی جائیں ، ظاہر ہے کہ یہ قوانین انسانی بھلائی ہی کے نقطۂ نظر سے بنائے گئے ہیں ، ان قوانین کی خلاف ورزی ازروئے شرع درست نہیں ، گذشتہ صفحات میں ایسی متعدد فقہی جزئیات نقل کی گئ ہیں جن میں مختلف کاروباروں کو فقہاء نے آبادی سے باہر یا مخصوص علاقوں میں کرنے کی ہدایت دی ہے ، اور ان کو ضرر فاحش یا ضرر غیر عادی و غیر ہ سے تعبیر کیا ہے ۔ اور ان کو ضرر فاحش یا ضرر غیر عادی و غیر ہ سے تعبیر کیا ہے ۔ اور ان کو ضرر فاحش یا ضرر غیر عادی و غیر ہ سے تعبیر کیا ہے ۔

## عوامی مقامات پر فضلات اور کچرے ڈالنا

(۱) انسان جانور سے بھی غذا حاصل کرتا ہے ، جانور کے قابل استعال اجزاء کے حاصل کرنے کے بعد بعض اجزاء جیسے خون ، او جھڑی و غیرہ ضائع کردی جاتی ہے ، نباتات کے مقابلے میں جانوروں میں جلد تعفن پیدا ہو جاتا ہے ، اور یہ بہت تیزی سے فضا کو آلودہ کرتے ہیں ، اس سے بکثرت بیاریاں پیدا ہوتی ہیں ، بالحضوص جب بیک وقت بہت سارے جانور ذرج کئے جائیں ، جیسا کہ قربانی کے وقت ہوتا ہے ، ایسے مواقع پر امکانی نقصانات سے بچنے کے لئے خصوصی ہدایات تو موجود نہیں ہیں ، لیکن اسلام کے اصول نظافت و طہارت کا نقاضا ہے کہ اس طرح کے کام کرنے والے لوگوں کی خود ذمہ داری بنتی ہے کہ آباد علاقوں میں اس فقہ میں مختلف قسم کی غلاظتیں نہ بچیلائیں ، بلکہ ان کو ان کے مخصوص مقامات پر ڈالیں جیسا کہ تمام کتب فقہ میں مختلف

ابواب کے تحت مزبلہ ،مجزرہ ،مربض وغیرہ کے الفاظ ملتے ہیں ،جن سے اندازہ ہو تا ہے کہ ہر دور میں غلاظتوں کے لئے مخصوص مقامات رہے ہیں۔۔۔۔

ایک حدیث میں ہے کہ نبی کریم مُنَّا عَیْنَا اللہ قوم کے سباطۃ (یعنی گند گی ڈالنے کی مخصوص جگہ ) پر تشریف لائے اور بینیاب فرمایا <sup>389</sup>،

جس سے ظاہر ہو تاہے کہ عہد نبوت میں بھی گندگی اور کچراوغیر ہ ڈالنے کی مخصوص جگہیں تھیں ہے۔ ہے اسی طرح پہلے عرض کیا جاچکا ہے کہ شریعت نے راستے سے گندگی اور تکلیف دہ چیزوں کے ہٹانے کا حکم دیا ہے۔

﴿ كُو فَى دَرِخْتُ مَسَافَرُولَ كُو تَكَلِيفَ بِهُو نَجَاتَ الْهُو تُواسَ كُو كَالِّيْ كَى تَلْقَيْنَ كَى تَكْيَ ہِے:
إِنَّ شَجَرَةً كَانَتْ تُؤْذِى الْمُسْلِمِينَ فَجَاءَ رَجُلُ فَقَطَعَهَا فَدَخَلَ الْجُنَّةَ 390 (حضور مَثَلَّا لِيَّمِّ نِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ دَرِخْتُ مسلمانُولَ كُو تَكْلِيفَ بِهُو نَجَاتًا تَهَا اللَّهُ شَخْصَ نَهُ اللَّهُ وَلَيْفَ بِهُو نَجَاتًا تَهَا اللَّهُ شَخْصَ نَهُ اللَّهُ وَلَيْفَ بِهُو لَيْكَ وَرَخْتُ مسلمانُولَ كُو تَكْلِيفَ بِهُو نَجَاتًا تَهَا اللَّهُ شَخْصَ نَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- أَنَّهُ قَالَ « نَزَعَ رَجُلٌ لَمْ يَعْمَلْ خَيْرًا قَطُّ غُصْنَ شَوْكٍ عَنِ الطَّرِيقِ إِمَّا كَانَ فِي شَجَرَةٍ فَقَطَعَهُ وَجُلٌ لَمْ يَعْمَلْ خَيْرًا قَطُّ غُصْنَ شَوْكٍ عَنِ الطَّرِيقِ إِمَّا كَانَ فِي شَجَرَةٍ فَقَطَعَهُ وَأَلْقَاهُ وَإِمَّاكَانَ مَوْضُوعًا فَأَمَاطَهُ فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ بِهَا فَأَدْخَلَهُ الجُّنَّةَ 391

 $<sup>^{389}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج ١ ص ٩٠ حديث غبر : ٢٢٢ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي ،الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة — بيروت ،الطبعة الثالثة ، 1407 — 1987 ، تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق ،عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا  $^{390}$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٨ ص  $^{90}$ مديث نمبر :  $^{140}$  المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

 $<sup>^{391}</sup>$  - سنن أبي داود ج  $^{90}$   $^{30}$   $^{391}$  مديث نمبر:  $^{30}$   $^{30}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$ 

حضرت ابو ہریرہ اُروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صَالَّا اَیْکَ فَرَمایا: ایک شخص نے کبھی کوئی نیک عمل نہیں کیا تھا اس نے راستہ سے کانٹے دار شاخ ہٹادی ، یا کانٹا داردرخت تھااس کو کاٹ دیا، یا کہیں دور جاکر ڈال دیا، یاراستہ پر کانٹار کھا ہوا تھا اس کو ہٹادیا ، تو اللہ پاک نے اس عمل کی قدر دانی فرماتے ہوئے اس کو جنت میں داخل فرمادیا۔

کام جگہوں پر پیشاب پاخانہ کرنے بلکہ تھو کئے بھی سے منع کیا گیاہے،اگر کسی نے تھوک دیا تو حکم دیا گیا کہ اس کو دفن یاصاف کر دے،

اجتماعی مواقع پر بد بو دار چیزیں کھا کر آنے سے منع کیا گیاہے۔

خونہ حنفی کے حوالے سے گذر چکاہے کہ عام راستہ میں اگر کوئی شخص بیت الخلا بناد ہے، یا پر نالہ کھول دے جس کا پانی راستے پر گرتا ہو اور اس سے عام لوگوں کو دشواری ہوتی ہوتو یہ قانوناً ممنوع ہے اور اس کے خلاف عد الت میں استغاثہ کیا جاسکتا ہے، بلکہ مخصوص راستوں میں بھی تمام شرکاء کی رضامندی ضروری

كتاب الخراج مين حضرت امام ابويوسف تحرير فرمات بين:
لاينبغى لاحد ان يحدث شيئاً في طريق المسلمين ممايضر بم ولايجوز للامام ان يقطع شيئاً من طريق المسلمين ممافيم الضرر عليهم و لايسعم ذلك 393

(ترجمہ: کسی کے لئے جائز نہیں کہ راستہ میں ایساکام کرے جو مسلمانوں کے لئے تکلیف دہ ہو اور نہ حکومت کے لئے بیہ جائز ہے کہ کسی کے لئے اس طرح کا عمل

 $<sup>^{392}</sup>$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج $^{\gamma}$   $^{\gamma}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1419}$ ه مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{4}$  -

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> - كتاب الخراج ص ١٠١ -

کرے ، یہ اختیار حکومت کو بھی حاصل نہیں ہے بصورت دیگر اگر غلاظت بھیلانے والوں کا تعین نہ ہوسکے تو حکومت کی ذمہ داری ہے ، کہ وہ اس تعلق سے ضروری اقد امات کرے ، اور تمام گندے مقامات سے غلاظتوں کو صاف کرائے:

ﷺ فقہ مالکی کا ایک جزئیہ پہلے نقل کیا جاچکا ہے کہ کسی خالی پڑی ہوئی زمین پر لوگ کچراڈال جاتے ہوں، جس سے آس پاس میں سخت بد ہو تھیلتی ہواور کچراڈالنے والوں کا تعین نہ ہو تو زمین کامالک اس کی صفائی کاذمہ دار ہوگا گو کہ وہ خود کوئی کچرانہ ڈالتا ہو 394۔

کا یک روایت قبل میں گذر چکی ہے کہ ایک بار حضور صَلَّاتَیْنِمِّ نے مسجد کی دیوار پر کسی کے تھوک کے نشانات دیکھے، تو آپ نے ناگواری کااظہار فرمایااور اپنے دست مبارک سے صاف فرمایا۔۔۔۔۔

اس سے یہ مستفاد ہو تا ہے کہ گندگی پھیلانے والوں کا پبتہ نہ ہو تو مملو کہ زمین میں مالک زمین اور عام اراضی اور مقامات پر حکومت اس کی صفائی کے لئے جو ابدہ ہے۔

## بلاسٹک کی تھیلیاں

(۷) سامان کی پیکنگ بھی ایک اہم ضرورت ہے، لیکن اس کے لئے آج کل جس قتم کی پلاسٹک کی تھیلیاں دستیاب ہیں وہ زمین میں تحلیل نہیں ہو تیں اور اگر ان کو جلایا جائے تو بہت کثیف دھواں پید اہو تا ہے، مگر ستا اور خوشنما ہونے کی وجہ سے اس کا بکٹرت استعال کیا جاتا ہے، ماہرین اس کو ماحولیات کے لئے بہت خطرناک تصور کرتے ہیں۔ ایسی چیزوں کے استعال سے پر ہیز کرنا چاہئے، اور اگر اس کی ممانعت کا قانون بنتا ہے تو اس کا لحاظ رکھنا ضروری ہے، اور اگر ایسا کوئی قانون موجود نہ ہو اور ماہرین کے مطابق یہ نقصان دہ ہو تو بھی اس سے احتر از کرنا چاہئے، اور اگر استعال کیا جائے تو جلانے کے مقابلے میں دفن کرنے کو ترجے دی جائے، حنیہ بھی سخت کثافت بھیلانے والی اور دھواں خیز چیزوں کے استعال سے منع کرتے ہیں:

\_\_لم يجز لأنه يضر بجيرانه ضررا فاحشا لا يمكن التحرز عنه فإنه يأتي منه

<sup>394 -</sup> تبصرة الحكام ج ٢ ص ٢٧٣.

الدخان الكثير <sup>395</sup>-

(یہ جائز نہیں اس لئے کہ اس سے پڑوسیوں کو ایساضر ریہونچتاہے جس سے بچناممکن نہیں کیونکہ اس سے بہت زیادہ دھواں نکاتاہے)

## سگریٹ وغیر ہ کا استعمال

(۸) اسی طرح تمباکو کی اشیا جیسے سگریٹ، بیڑی اور حقہ وغیرہ کا استعال بذات خود کر اہت سے خالی نہیں، پھر ان سے جو کثیف د هوال نکلتا ہے اس کا نقصان آس پاس والوں کو بھی ہو تا ہے، یہی وجہ ہے کہ آج کل ایر پورٹ اور عوامی مقامات پر ایسی چیزوں کے استعال کے لئے اسمو کنگ زون بنائے گئے ہیں، تاکہ عام لوگ ان کے انثرات بدسے محفوظ رہیں، نثر عی طور پر ایسی چیزوں کا استعال کرنا مکروہ ہے، اور جن مقامات پر ان کا استعال ممنوع ہو وہاں ان کا استعال کرنا درست نہیں ہے۔

## عوامي مقامات يراستنجاكرنا

(۹) ہمارے ملک میں اب بھی بہت سے گھروں میں بیت الخلانہیں ہیں،اور لوگوں کھیتوں میں یا سٹیٹر میں اسٹیٹر میں کے کنارے رفع حاجت کرتے ہیں،اور پیشاب توعوامی مقامات جیسے ریلوے اسٹیشنوں، بس اسٹیٹر وغیرہ پربے تکلف کیاجاتا ہے، بہت سے لوگ گنداپائی اور فضلات کھلی نالیوں میں بلکہ گلیوں میں بہادیتے ہیں ،جس سے لوگوں کو تکلیف بہونچتی ہے اور اس سے فضائی آلودگی بھی پیدا ہموتی ہے،اس قشم کے اعمال سے گریز کرنا ازروئے شرع لازم ہے:

 $<sup>^{395}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{0}$ 

سے طہارت کے علاوہ دو سرافائدہ یہ حاصل ہو تاہے کہ غلاظتیں زیر زمین پیوست ہو جاتی ہیں۔۔۔ آج کے دور میں بیت الخلا بنانے کاعمومی رجحان ہے،اور تقریباً تمام ہی عوامی مقامات پر استنجاو غیرہ کا پورا نظم موجود ہے ،ان حالات میں عوامی مقامات ، کھلی جگہوں ، یاراستے وغیرہ میں پیشاب پاخانہ کرنا اسلامی ہدایات کی صریح خلاف ورزی ہے ، نیز فضائی آلودگی اور لوگوں کے لئے باعث ضرر ہونے کی بنا پر ممنوع ہے۔

## عوامی مقامات پر تھو کنا

(۱۰) تھوک اور اگر تھو کنے والے نے کوئی نقصان دہ چیز کھار کھی ہے تو یہ بھی مضر صحت جرا ثیم پر مشتمل ہونے کی وجہ سے ماحول کو نقصان پہونچاتے ہیں ، اسی لئے بعض ملکوں میں سڑک اور عوامی مقامات پر تھو ک و قانوناً ممنوع قرادیا گیاہے ، اور بہت سے عوامی مقامات پر تھوک دان بنادیئے گئے ہیں ، شریعت میں بھی عوامی مقامات پر تھو کناممنوع ہے ، بالخصوص اگر اس نے کوئی زہریلی چیز کھار کھی ہو:

ہے جیسا کہ بدبودار چیز کھاکر مسجد آنے سے منع کیا گیا گا<sup>396</sup>، ہے حضور صَلَّیْ اَیْدُا مِنے ایک امام مسجد کو دیوار مسجد پر بے احتیاطی کے ساتھ تھو کئے کی پاداش میں امامت سے معزول فرمادیا <sup>397</sup> دیوار مسجد پر تھوک کے اثرات دیکھ کر آپ نے سخت نا گواری کااظہار فرمایا <sup>398</sup>، ہے جہاں تہاں تھو کئے سے بھی آپ نے منع فرمایا ہے ، بلکہ موقعہ محل کے لحاظ سے بائیں یازیر قدم تھو کئے کی ہدایت فرمائی <sup>399</sup>۔ اس لئے اس سلسلے میں قانون ممانعت کی حوصلہ افزائی ہونی چاہئے۔

<sup>396 -</sup> صحیح البخاري ج ۵ ص ۲۰۷۷ حدیث نمبر : ۵۱۳۷ ،

<sup>397</sup> - سنن أبي داود ج 1 ص  $1 \times 1$  حديث نمبر: ۱۸۱ مؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4

<sup>398 -</sup> الجامع الصحيح المختصر ج ١ ص ١٥٩ حديث نمبر :٣٩٨ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987.

 $<sup>^{399}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج ١ ص١٧٠ حديث نمبر  $^{\circ \circ \circ}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987

## شعاعوں کو جنم دینے والی مشینیں

(۱۱) مختلف مشینیں مثلاً فرتج، واشنگ مشین، ایر کنڈیشن، ٹی وی اور موبائل وغیرہ شعاعوں کو جنم دیتی ہیں، ماہرین کا خیال ہے ہے کہ بکثرت ان کے استعال کی وجہ سے پر ندوں اور کیڑے مکوڑوں میں کمی آتی جارہی ہے، جب کہ ماحول کے تحفظ میں ان کااہم کر دارہے۔

نثر عی نقطۂ نظر سے دیکھا جائے تو مذکورہ اشیاء میں سے اکثر آج کے دور میں انسانی ضروریات میں شامل ہیں ،اس لئے بالکلیہ ان پر ممانعت عائد کرنا تو بہت مشکل ہے ، کہ یہ خود اصحاب ضرورت کو ضرر میں مبتلا کرنا ہوگا ،البتہ حد ضرورت سے زائد استعال کرنا منع ہے ، کہ ضرورت سے زیادہ استعال اسراف ہے ، مضرصحت بھی ہے اور ماحولیاتی آلودگی کا باعث بھی۔

#### جنگلات اور در ختوں کا تحفظ

(۱۲ – الف، ب) ماحولیات کے تحفظ میں پیڑپو دوں کا بنیادی کر دارہے ، ان میں زہریلی گیسوں کو تحکیل کرکے صالح گیسیں فراہم کرنے کی زبر دست صلاحیت ہے ، سبز ہ زار علاقے ہر جاندار کے لئے صحت بخش بھی ہوتے ہیں اور فرحت افزاء بھی ، ہرے بھرے علاقے میں جو روحانی اور ذہنی سکون حاصل ہو تاہے ، وہ کسی اور جگہ نہیں ہوسکتا ، اسی لئے اسلام نے شجر کاری اور زمینوں کی آباد کاری کی بڑی ترغیب دی ہے ، وہ کسی اور جگہ نہیں ہوسکتا ، اسی لئے اسلام نے شجر کاری اور زمینوں کی آباد کاری کی بڑی ترغیب دی ہے ، لگانے والے کے لئے اس کو باعث اجر و تواب اور مسافروں اور عام مخلوقات کے لئے باعث رحمت قرار دیا ہے ، بلاضر ورت اس کو کاشنے سے منع کیا ہے اور اس پر عذاب الہی کی و عید سنائی ہے 400 \_ تفصیل پہلے گذر چکی ہے ۔

الناشو: مكتبة دار الباز – مكة المكرمة، 1414 - 1994 تحقيق: محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء: 10 - الناشو: مكتبة دار الباز

زیاد تی ہے <sup>401</sup>اس لئے کہ بیر مفاد عامہ کی چیزیں ہیں اور ان سے تمام خلق خداکا حق وابستہ ہے ، حدیث میں ہے کہ:

الناس شركاء في ثلاث في الماء والكلأ والنار 402

سارے لوگ تین چیزوں میں شریک ہیں، پانی، گھاس، اور آگ۔

البتہ زراعت کے نقطۂ نظر سے یاانسانی تغذیہ کی حاجت کے پیش نظر در ختوں کی کٹائی کااستثناکیا گیاہے، کہ غذاانسان کی بنیادی ضرورت ہے،اسی لئے بعض روایات میں الا من زرع کااستثناء منقول ہے لیے کسی درخت کو کاٹا جائے تووہ عذاب الہی کامستحق نہیں ہو گا:

من قطع السدر إلا من زرع صب عليه العذاب صبا 403

جو بیڑی کا درخت کاٹے گا اس پر عذاب الہی نازل ہو گا الایہ کہ زراعت کے نقطۂ نظر سے کاٹا گیاہو)

غذا کی طرح مکان بھی انسان کی بنیادی ضرورت ہے اس لئے قرآن کریم میں مردوں کو اپنے اہل وعیال کے لئے نان و نفقہ کی طرح (سکنی )رہائٹی مکان فراہم کرنے کا بھی تھم دیا گیاہے: اَسْکِنُوهُنَّ مِنْ حَیْثُ سَکَنْتُمْ مِنْ وُجْدِکُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَیِّقُواعَلَیْهِنَّ 404

#### ترجمه: حسب استطاعت اپنے مقام پر اپنی بیویوں کورہائش فراہم کرواور ان کو ضرر

<sup>-</sup> ردالمحتار لابن عابدین ج ۵ ص ۲۳۸ ،المهذب ج ۲ ص ۲۵۱ -  $^{401}$ 

<sup>402 - [</sup> مسند الحارث - زوائد الهيثمي ] الكتاب : بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث ج ١ ص ٥٠٨ المؤلف : الحارث بن أبي أسامة / الحافظ نور الدين الهيثمي الناشر : مركز خدمة السنة والسيرة النبوية - المدينة المنورة الطبعة الأولى ، 1413 - 1992 تحقيق : د. حسين أحمد صالح الباكري عدد الأجزاء : 2

 $<sup>^{403}</sup>$  - سنن البيهقي الكبرى ج٢ $^{0}$  امديث نمبر: $^{10}$  المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر:مكتبة دارالباز –مكة المكرمة ،  $^{10}$  -  $^{1414}$  -  $^{1994}$  تحقيق : محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء :  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -

نه پہونچاؤ کہ ان کو ضیق میں ڈال دو۔

اس آیت سے معلوم ہو تاہے کہ رہائش کی تنگی بھی ضرر میں داخل ہے،بدائع الصنائع میں علامہ کاسانی ؓ نے بھی اس آیت کے ضمن میں یہی بات لکھی ہے:

فتضيقوا عليهن المسكن فيخرجن 405

اس لحاظ سے اگر انسانی رہائش میں وسعت پیدا کرنے کی غرض سے پیڑیودے کاٹنے کی ضرورت پڑے تو وہ بھی اس حدیث کے دائرہ سے خارج ہوگا ،اسی لئے فقہاء نے حسب ضرورت اپنی ملکیت کے پیڑیو دے کاٹنے کو درست قرار دیاہے۔

> وَكَمَا أَرَيْنَاكَ مِنْ التَّضَرُّرِ بِقَطْعِ الشَّجَرَةِ الْمَمْلُوكَةِ لِلْقَاطِعِ 406 ترجمہ: یعنی ہماری رائے میں کسی کے مملوکہ درخت کے کاٹنے پر پابندی لگانا اس کو ضرر پہونچانے کے متر ادف ہے۔

اس تفصیل کے مطابق رہائتی پلاٹنگ کی غرض سے جنگلات اور مزروعات کو کاٹنے کی اجازت ہے ، اس لئے کہ شہری اور گنجان علاقے میں پلاٹنگ مہنگی اور عام انسانون کی دستر س سے باہر ہوتی ہے، لیکن شہر سے باہر بیابانی علاقوں میں یہ نسبتاً سہل الحصول ہوتی ہے، اور غریب اور متوسط طبقہ کے لوگ اپنے لئے رہائشی زمینیں خرید سکتے ہیں، گو کہ پلاٹنگ کرنے والے کو بھی اس میں کافی منافع ہوتے ہیں جو اس پلاٹنگ کے لئے اہم محرک بنتے ہیں، گو کہ پلاٹنگ کرنے والے کو بھی اس میں کافی منافع ہوتے ہیں جو اس پلاٹنگ کے لئے اہم محرک بنتے ہیں، لیکن عام انسانی حاجات کے پیش نظر شخصی منفعت بسندی کو نظر انداز کیا جائے گا،۔۔۔ ہاں اگر واقعتاً اس طرح کی ہوس دولت اور جوع الارض موجو دہو اور عام لوگوں کو اس کی کوئی خاص ضرورت نہ ہو تو اس کی حوصلہ افزائی نہیں کی جائے گی، بشر طیکہ ان سے ماحولیاتی خوشگواری متاکثر ہوتی ہو اور محض

 $<sup>^{405}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ٩ ص  $^{8}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{405}$ دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{406}$ ه –  $^{1986}$ م-

<sup>406 -</sup> شرح فتح القدير ج ٧ ص ٣٢٣كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة / سنة الوفاة 681هـ الناشر دار الفكر مكان النشر بيروت -

توہمات کو بنیاد نہ بنایا گیاہو۔

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

الله تعالی نے انسان کوجس د نیامیں پیداکیاہے،اس میں اس کی راحت وسکون کے اسباب بھی پیدا فرمائے ہیں ،ان میں بعض ایسی چیزیں ہیں ،جو آلود گی کاسب بنتی ہیں ،لیکن رب کائنات نے اسی دنیامیں ایسے وسائل بھی پیدافرمادیے ہیں ،جو آلودگیوں کو تحلیل کرتے رہتے ہیں،انسان کوان کے مضرانزات سے بچاتے ہیں ،اورجو چیزیں آلودگی کاسب بنتی ہیں ،وہی تحلیل ہونے کے بعد کائنات کے فطری نظام میں تقویت اور بہتری کاباعث بن جاتی ہیں ،اس میں کوئی شبہ نہیں کہ صنعتی انقلاب نے جہاں انسانیت کو بہت سے مفید وراحت بخش وسائل زندگی فراہم کئے ہیں ، وہیں ان کی وجہ سے فضائی ، آئی ،اور صوتی آلود گیوں میں غیر معمولی اضافہ ہواہے ، موسموں کاتوازن متأثر ہواہے،طرح طرح کی بیاریاں جنم لے رہی ہیں ،اورسائنس دانوں کاخیال ہے کہ اگر اس پر قابو نہیں یایا گیا، تواس کے نتائج انسانیت کے لئے نہایت تکلیف دہ اور ہلاکت خیز ہونگے ،ان آلود گیوں کو جذب کرنے کے وسائل کی بھی سائنس نے رہنمائی کی ہے،لیکن کم سے کم اخراجات کے ذریعہ زیادہ سے زیادہ پیداوار حاصل کرنے کی غرض سے صنعت کاران کااستعال نہیں کررہے ہیں ،جو غیر اسلامی اور غیر انسانی طرز عمل ہے ،اس پس منظر میں حسب ذیل تجویزین منظور کی حاتی ہیں:

کے صنعت کاروں پر واجب ہے کہ اگر ایسی صنعتیں قائم کریں جو آلودگی پیدا کرتی ہوں کہ موں تواپیے وسائل بھی استعال کریں جو ان آلودگیوں کو تحلیل کرنے کی صلاحیت رکھتے ہوں، تا کہ ماحول کو اور ماحول کے واسطے سے دوسرے انسانوں کو اس کا نقصان نہیں پہونچے۔

الله ملی نیشنل کمپنیوں کاملک میں آنا بعض جہتوں سے یقیناً مفید ہے، کہ اس سے مار کیٹ میں مسابقت پیداہوتی ہے، اور صار فین کو معیاری اشیاء فراہم ہوتی ہیں، لیکن پیر صنعتیں اپنے ساتھ صنعتی فضلوں کا انبار اور مختلف نوع کی آلو د گیاں بھی ساتھ لارہی ہیں ،اس لئے سیمینار حکومت ہند سے مطالبہ کر تاہے ، کہ ملکی کمپنیاں ہوں یا غیر ملکی ان کے لئے ایسے قوانین بنائے جائیں،اوران پر عمل کایابند کیا جائے جو ماحول کے تحفظ میں معاون ہوں اور مصر اثر ات سے بچاتے ہوں۔ ابنائے وطن کوہدایت دی جاتی ہے کہ وہ اپنے ماحول کوصاف ستھرار کھنے کااہتمام کریں ،ایسی چیزیں جو آبادی میں آلودگی پیداکرنے والی ہیں ،اور دوسروں کو تکلیف پہونجانے والی ہیں ، جیسے راستوں اور آبادیوں کے در میان قضائے حاجت ،گھرسے باہر کھلی ہوئی نالیاں نکالنا، صاف جمع شدہ یانی میں گند گیوں کا اخراج، آبادی کے در میان بھٹی اور چمنیاں قائم کرنا، گاڑیوں میں کراس تیل کا استعال ،بے جاطریقه پر لاؤڈاسپیکر کااستعال وغیرہ ،ان سے احتراز کریں ، تا کہ ساج خطرناک بہاریوں اور دوسرے نقصانات سے محفوظ رہے<sup>407</sup>۔

ہمام ضرور توں میں حتی الامکان کم آلودگی پھیلانے والے ایندھن کاستعال کیاجائے ،اور قدرت واستطاعت کے باوجو دزیادہ آلودگی پھیلانے والے ایندھن سے گریز کیاجائے۔

کاڑیوں میں ایسے ایندھن کے استعال کوتر جیج دی جائے جس سے کم سے کم اور گی پیداہوتی ہو،اوراگراس سلسلہ میں حکومت کی جانب سے ہدایات موجودہوں توان کی پابندی کی جائے۔

<sup>407 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈ می کے فیصلے حصہ اول ص ۲۳۹،۲۳۸

﴿ روشنی اور دیگر مقاصد کے لئے جن ذرائع کا استعمال کیاجا تاہے (مثلاً جنریٹر وغیرہ ) ان میں بھی کم سے کم آلودگی پیدا کرنے والے ایند ھن کا استعمال کیاجائے، اوراگر حکومتی ہدایات اس سلسلے میں موجود ہوں توان کو ملحوظ رکھاجائے۔

ر جن علا قول میں شمسی توانائی کا حصول آسان اور مفید ہووہاں اس کا استعال مستحسن ہو گا۔

کارخانوں اور فیکٹریوں کی آلودگی پر قابوبانے کے لئے حکومت نے جو قوانین بنائے ہیں ،اان کی پابندی ضروری ہے،البتہ حکومت کی ذمہ داری ہے کہ اس کے لئے مناسب سہولیات فراہم کرے۔

ہے جانور کے نا قابل استعال اجزاء کے سلسلہ میں ایسی تدابیر اختیار کی جائیں ، جن سے تعفن اور ماحول میں آلودگی پیدانہ ہو۔

﴿ بلاضر ورت بلاسٹک کی تھیلیوں کے استعال سے احتر از کیا جائے ،اور اس کے متبادل وسائل کے استعال کوتر جیج دی جائے۔

ہمباکواوراس سے بنی اشیاء کے استعال سے احتر از کیاجائے،خاص طور پر عوامی مقامات پر اس کا استعال نہ کیاجائے۔

﴿ عوامی جگہوں پر قضائے حاجت جائز نہیں ہے،اسی طرح حتی الامکان کھلی نالیوں میں فضلات کے بہانے سے احتر از کیاجائے۔

ہے عوامی مقامات پر تھو کنا مکروہ اور ناپسندیدہ اورا گر حکومت کی جانب سے اس سلسلہ میں ہدایات ہوں توان پر عمل کرناچاہئے۔

ﷺ شعاع خارج کرنے والے الکٹر انک آلات (فریج ، واشنگ مشین ، موبائل ، اے سی وغیرہ) کے ضرورت سے زیادہ استعال سے اجتناب کیا جائے۔

اسلام میں شجر کاری کی بڑی اہمیت ہے،اس کئے بلاضرورت جنگلات

جدید تغلیمی، ساجی، طبی، اور سائنسی مسائل

174

نوازل الفقه (حلد پنجم)

اور ہرے در ختوں کو کاٹنے سے احتر از کیا جائے <sup>408</sup>۔

-----

---- حواشی \_\_\_\_\_\_\_\_\_ 408 - جدید مسائل اور فقه اکیڈ می کے فیصلے حصہ دوم ص۲۲ تا۲۴

# صوفی آلودگی کے مسائل

صوتی آلودگی بھی ماحولیاتی یا فضائی آلودگی ہی کی ایک قسم ہے ، پر شور آوازوں سے فضا میں ارتحاش پیدا ہوجاتا ہے ، انسانی اور حیوانی پردہ ساعت متأثر ہوتا ہے بلکہ گرد و پیش کاپوراماحول صوتی لحاظ سے آلودہ ہوجاتا ہے ، اس سے ساعت اور قلب ودماغ کے کئی امر اض پیدا ہوتے ہیں، گو کہ پہلے زمانے میں آوازیں اتنی خظر ناک نہیں سمجھی جاتی تھیں ، اس لئے کہ ایسی آوازیں کرنے والے آلات نہیں سے یا کم سے ، لیکن آج ہے مالمی مسئلہ بن چکا ہے ، اور گاڑیوں اور مشینوں کی بڑھتی ہوئی تعداد نے اس کو پوری روئے زمین کا مسئلہ بنادیا ہے ، لوگ خوا مخواہ ہارن بجاتے ہیں ، سائرن کی آوازیں دل ودماغ کو ہلا کرر کھدیتی ہیں، لاؤڈا سپیکر کا شور وبال جان بناہوا ہے ، وغیر ہان حالات میں یہ یقیناً اس دور کا اہم ترین مسئلہ ہے ، ۔ ۔ ۔

اسلام دین کامل ہے اور اس میں ہر دور کے لئے مکمل ہدایات موجود ہیں، چنانچہ: اسلام ضرورت سے زیادہ تیز آوازوں کو پسند نہیں کرتا، قرآن کریم میں ہے: وَاقْصِدْ فِي مَشْیِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكُرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْخُمیر 409

ترجمہ: در میانی رفتار سے چلو، اور آواز پست رکھوبلاشبہ سب سے خراب آواز گدھے کی ہے۔

﴿ بَهِت زیادہ بلند آواز میں نماز پڑھنے سے بھی روکا گیا، جَبکہ یہ ایک عبادت ہے، وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلَا تُخَافِتْ بِهَا وَابْتَعْ بَیْنَ ذَلِكَ سَبِیلًا 410۔

ترجمه: این نماز میں آواز بہت اونچی نه کرو،اور نه بہت پست کرو بلکه پیج پیج راسته

<sup>409</sup> ـ لقمان : ١٩

<sup>410 -</sup> الاسراء : ١١٠ -

اختیار کرو۔

اس کی شہادت کی خصوصیات میں سے بیہ ہے کہ وہاں صوتی آلودگی نہیں ہوگی، قرآن اس کی شہادت

دیتاہے:

لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغْوًا وَلَا تَأْثِيمًا،إِلَّا قِيلًا سَلَامًا سَلَامًا سَلَامًا

ترجمہ: جنت میں لوگ شور و شغب اور غلط آ وازیں نہیں سنیں گے ، ہر طرف صرف

سلامتی کی آوازیں ہو گگی۔

لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَاغِيَةً412

ترجمہ: جنت میں کوئی غلط بات نہیں سنی جائے گی۔

ایک حدیث پاک میں ارشادہ:

انَّ اللَّهَ يَبْغَضُ كُلَّ جَعْظَرِيٍّ جَوَّاظٍ سَخَّابٍ فِي الأَسْوَاقِ<sup>413</sup>

ترجمہ: بے شک اللہ پاک ہر متکبر، مغرور، بخیل اور بازاروں میں شور مجانے والے

شخص کو ناپیند فرماتے ہیں۔

گیاہے، آپ تندخو، تیز آواز اور بازاروں میں شور مچانے والے نہ تھے:

لَيْسَ بِفَظٍّ وَلاَ غَلِيظٍ وَلاَ سَخَّابِ بِالأَسْوَاقِ 414

413 - السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج ١٠ ص ١٩٣٥ ميث تمبر : ٢١٣٢٥ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : على البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة :الطبعة :الأولى . 1344 هـ عدد الأجزاء:10 محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، أبو عبد الله -

<sup>411 -</sup> الواقعة : ٢٦، ٢٥ -

<sup>412 -</sup> الغاشية : ١١ -

ہمسجد وں میں گمشدہ چیزوں کے اعلان سے روکا گیا کہ عبادت کے دوران ایک نئی قسم کی آواز سے خواہ مخواہ تشویش پیداہو گی:

منْ سَمِعَ رَجُلاً يَنْشُدُ ضَالَّةً فِي الْمَسْجِدِ فَلْيَقُلْ لاَرَدَّهَا اللَّهُ عَلَيْكَ فَإِنَّ الْمَسَاجِدَلَمْ تُبْنَ لِهَذَا 415 الْمَسَاجِدَلَمْ تُبْنَ لِهَذَا 415

ترجمہ: بیت اللہ کے سامنے ان کی نماز سیٹی بجانے اور تالی پیٹنے کے سوا پچھ نہیں ہے۔

ایک مدیث میں ہے کہ:

صوتان ملعونان في الدنيا والآخرة :مزمار عند نعمة ورنة عند مصيبة 417\_

ترجمہ: دو آوازیں دنیااور آخرت دونوں جگہ قابل لعنت ہیں: ایک نعمت کے وقت باجے کی آواز، دوسرے مصیبت کے وقت زورسے رونے کی آواز۔

اجتماعی طور ٹر ذکر الہی کرنا عبادت ہے ،لیکن اتنی تیز آواز سے ذکر کرنا جو دوسروں کے لئے باعث تشویش ہو ممنوع ہے،علامہ شامی لکھتے ہیں:

وفي حاشية الحموي عن الإمام الشعراني أجمع العلماء سلفا وخلفا على استحباب ذكر الجماعة في المساجد وغيرها إلا أن يشوش جهرهم على

<sup>415 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٢ ص ٨٦ حديث نمبر : ١٢٨٨ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت-

<sup>416 -</sup> الانفال: ٣٥ـ

<sup>417 -</sup> مجمع الزوائد للهبيثي جساص ٠٠١ طبيروت دارالفكر ٢١٣ إهـ

نائم أو مصل أو قارىء الخ 418

ترجمہ: حاشیۂ حموی میں امام شعر انی کے حوالے سے لکھاہے کہ علماء سلف و خلف کا اس پر اجماع ہے کہ مساجد وغیرہ میں اجتماعی ذکر کرنا مستحب ہے بشر طبکہ سونے والوں، نمازیوں یا قرآن پڑھنے والوں کو تشویش نہ ہو۔

خضرت ابوسعید خدری ؓ سے مروی ہے کہ ایک موقعہ پر رسول اللّه صَلَّاللَّیَّمِ نے مسجد نبوی میں اعتکاف فرمایا، آپ نے ملاحظہ فرمایا کہ کچھ لوگ زور زور سے قرآن کی تلاوت کررہے ہیں، تو آپ نے پر دہ ہٹاکران حضرات کو تنبیہ فرمائی کہ:

الاان كلكم مناج لربه فلايوذين بعضكم ولايرفع بعضكم على بعض في القرأ ق<sup>419</sup>

ترجمہ: لوگو! تم لوگ اپنے رب کے ساتھ مناجات کررہے ہو اس لئے کوئی کسی کو تکلیف نہ پہونچائے،اور پڑھنے میں اپنی آواز دوسرے پر بلندنہ کرے،

ہے عہد فاروقی میں ایک بلند آواز واعظ صاحب کا قصہ نقل کیا گیاہے جو حضرت عائشہ ﷺ مجرہ کے قریب وعظ کہتے تھے، حضرت عائشہ ؓ کی شکایت پر حضرت فاروق اعظم ؓ نے ان کو تنبیہ فرمائی، اور وہاں ان کے وعظ بریابندی عائد فرمادی 420۔

خضرت عائشہ ٹنے مدینہ منورہ کے ایک واعظ کو وعظ و تبلیغ کے آ داب تفصیل سے بتاتے ہوئے فرمایا کہ اپنی آ واز ان ہی لو گوں تک محدودر کھوجو تمہاری مجلس میں بیٹھے ہوں <sup>421</sup>۔

<sup>418 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ١ ص ٢٦٠ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

<sup>419</sup> ـ ابو داؤ د : ۱۳۳۲ ـ

<sup>&</sup>lt;sup>420</sup> -اخبار مدینه لعمر بن شیبه ج اص ۱۵ ـ

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> - مجمع الزوائد ج اص ١٩١\_

كهه كر نكلوادياكه اس في مجھے تكليف يہونجائي:

اطرد هٰذاالقارى عنى فقد آذانى422

ﷺ فقہاء مالکیہ کے نزدیک تیز آواز جو مسلسل ہو اور آس پاس کی درودیواروں کے لئے نقصان دہ ہو، قابل بندش ہے:

و اماماكان صوتاًكبير أمستداماً كالكمادين ـو الرحاذات الصوت الشديد فانم ضرر يمنع منم كالرائحة 423

یہ تفصیلات صوتی آلود گی کے بارے میں اسلامی نقطۂ نظر سمجھنے کے لئے کافی ہیں،اور ان کی روشنی میں ان تمام جزئیات کو ہم طے کر سکتے ہیں جو اس ضمن میں پیش کی جاتی ہیں:

#### یر شور کار خانے

(۱) کارخانے کی بعض مشینیں بہت پر شور ہوتی ہیں ، حکومت کی طرف سے ان کو آبادی سے باہر لگانے کی ہدایت ہوتی ہے ، یہ ہدایات شریعت کے مطابق ہیں ، ما قبل میں کئی ایسے مسائل پیش کئے جاچکے ہیں جن میں فقہاء آبادی سے دور علاقوں میں اس قشم کے کاروبار کی اجازت دیتے ہیں۔

فقہاء نے جہاں خلاف عادت کی اصطلاح استعمال کی ہے اس میں عوامی رجحانات کے ساتھ حکومتی رجحانات کے ساتھ حکومتی رجانات بھی شامل ہیں ، اگر حکومت نے کسی مخصوص علاقہ کو مخصوص قشم کے کاروبار کے لئے مختص کر دیا ہے، تواس تحفظ کالحاظ رکھنا ضروری ہے، اس کی خلاف ورزی غیر قانونی اور گناہ متصور ہوگی۔

#### گاڑیوں کے تیز ہارن

(۲) گاڑیوں کے ہارنوں کی آواز بھی کبھی بہت بڑھی ہوئی ہوئی ہوتی ہے،اس میں بھی عوامی رجحانات اور حکومتی ہدایات کی پاسداری ضروری ہے،غیر ضروری طور پر ہارن بجانا، یابلاضر ورت بہت زیادہ تیز آواز کا ہارن لگاناوغیرہ درست نہیں کہ بیراسراف اور حدود سے تجاوز ہے اورلو گوں کے لئے باعث ایذا بھی۔

 $<sup>^{422}</sup>$  -شرح المواق علىٰ خليل ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  - المنتقىٰ للباجى مع الموطا ج

التاج والاكليل شرح مختصر خليل للمواق ج  $^{423}$ 

(۳) اسی طرح آج کل شادی بیاہ وغیرہ تقریبات میں DJ کارواج کافی بڑھتا جارہاہے ،یہ ہمارے معاشرہ کے لئے ناسور ہے ،اس کی قطعی گنجائش نہیں ہے ،یہ مز امیر شیطانی میں داخل ہونے کے علاوہ عام انسانوں کے لئے ضرر رسال بھی ہے۔

#### جلسے اور مشاعر ہے

(۴) یہی تھم مذہبی یا سیاسی جلسوں اور مشاعر وں کا بھی ہے ، قانونی اعتبار سے جو اس کے او قات مقرر ہیں یا آواز کی جو سطح طے کی گئی ہے اس کی رعایت ضروری ہے ،

﴿ فقهاء نے لکھاہے کہ نماز باجماعت میں ضرورت سے زیادہ تیز آواز اچھی چیز نہیں ہے۔: ویجہر الامام وجوباً بحسب الجماعۃ فان زاد علیہ اساء 424\_

☆ فقہاءنے اس کی بھی صراحت کی ہے کہ:

لو قرء على السطح والناس نيام ياثم اه اى لانه يكون سببا لاعراضهم عن استماعه او لانه يوذيهم بايقاظهم"425

اگر کوئی شخص اپنے گھر کی حجبت پر بلند آواز سے تلاوت کرے جس سے سونے والوں کو خلل واقع ہو تو تلاوت کرنے والا گنہگار ہو گا ،اس لئے کہ اس طرح سننا اعراض کا سبب بنے گا، کیونکہ اس کی آواز سے نیند خراب ہو گی۔

بصورت دیگر تھلی جگہوں کے بجائے بندہالوں میں یہ پروگرام کئے جائیں کہ آواز باہر نہ نکلے ،اور دیگر غیر متعلق لوگوں کے لئے باعث تکلیف نہ ہو۔۔۔علاوہ رات بھر کے پروگراموں میں ایک خرابی متنزادیہ ہے کہ عشاء کا مستحب وقت ایک تہائی شب بھی مان لیں توعشا کے بعد غیر ضروری گفتگو یا تبادلهٔ

<sup>&</sup>lt;sup>424</sup> -الدرالمخيار مع ردالمخيار ج٢ص٩٣٩\_

<sup>&</sup>lt;sup>425</sup> - شامى ج اص ۳۰ م، خلاصة الفتاويٰ ج اص ۳۰ ا

خیال جو کہ نماز فنجر پر اثر انداز ہو ،ازروئے حدیث ناپبندیدہ ہے <sup>426</sup>،اس اعتبار سے مشاعرے تومشاعرے کبھی مذہبی پروگرام بھی معصیت میں تبدیل ہو جاتے ہیں ،واللّٰد اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم۔

## تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

صوتی آلودگی اس دور کاانتهائی اہم مسکہ ہے، اور اس سلسلہ میں ہونے والی بے اعتدالیاں اسلامی تعلیمات کے منافی ہیں، اس لئے:

 \( \text{\figures} \)
 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \( \text{\figures} \)

 \(

کے غیر ضروری ہارن بجانایا بہت تیز آواز کاہارن لگانادرست نہیں ،اوراس سلسلہ میں حکومتی ہدایات کی پاسداری لازم ہے۔

ﷺ DJ☆ وغیرہ پر گانا بجانا شرعاً ناجائزہے،اس کے علاوہ اس کی آوازانسانی صحت اور ماحول کے لئے بھی سخت نقصان دہ ہے، لہذا پہلوسے بھی اس کا استعال درست نہیں۔

جلسوں اور مشاعروں میں ضرورت سے زیادہ لاؤڈ اسپیکر کا استعال درست نہیں ہے، اور اس سلسلہ کے قوانین کی پابندی کرنی چاہئے 427۔

-----

# جانوروں کے حقوق اوراحکام 428

الله پاک نے انسان کو روئے زمین کی خلافت عطا فرمائی اور کائنات کی بے شار چیزیں اس کی ضرورت و آسائش کے لئے پیدافرمائیں،ار شادر بانی ہے:

أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَافِي السَّمَاوَاتِ وَمَافِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرٍ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ عَلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كَتَابٍ مُنِيرٍ 429

ترجمہ: کیا تم نے نہیں دیکھا کہ اللہ پاک نے آسانوں اور زمین کی تمام چیزوں کو تمہارے تابع کر دیا اور تم پر اپنے ظاہری وباطنی انعامات کی بارش فرمادی، (اس کے باوجود) کیچھ لوگ ہیں جو اللہ پاک کے معاملے میں بغیر کسی علم، ہدایت اور کتاب منیر کے تنازع کھڑ اکرتے ہیں۔

اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (12) وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (13)<sup>430</sup>

ترجمہ: اللہ پاک نے سمندر کو تمہارے زیر تسخیر کیا، تا کہ اس کے حکم سے اس میں کشتیاں دوڑیں ،اور تم فضل الہی کے طلبگار اور شکر گذار بنو اور (صرف سمندر ہی نہیں) آسانوں اور زمین میں پھیلی ہوئی تمام کائنات کو اللہ یاک نے تمہارے کام میں

<sup>428 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منورواشریف، بتاریخ ۳/ ذی الحجه ۲۳۸ اوم ۲۱/ اگست کا ۲۰ بروز سنیچر

<sup>&</sup>lt;sup>429</sup> - لقمان: ۲۰\_

<sup>430 -</sup> الجاثية: ١٣،١٢ـ

لگایا، یقیناً اس میں ارباب فکرکے لئے نشانیاں ہیں۔

## حیوانات بھی انسانی مفادات کے لئے ہیں

البتہ اس وسیع کا ئنات میں کچھ چیزیں الیی ہیں جو اپنے اندر روح اور زندگی رکھتی ہیں ، جن کو حیوانات کہاجا تاہے ، وہ بھی انسان کے نفع کے لئے بنائے گئے ہیں ، ار شادر بانی ہے:

وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَالَكُمْ فِيهَادِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَاتَأْكُلُونَ (5) وَلَكُمْ فِيهَاجَمَالُ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ (6) وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ (6) وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ إِلَّا بِشِقِ الْأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ (7) وَاخْيْلَ وَالْبِغَالَ وَاخْمِيرَ لِتَكْمُونَ أَكْبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ 431

ترجمہ: جانوروں کو اللہ پاک نے تمہارے لئے پیدا فرمایا، ان جانوروں میں گرمی کا سامان ہے اور بہت سے منافع ہیں ، تمہاری غذائی ضروریات بھی ان سے پوری ہوتی ہیں، تمہارے لئے ان میں عزت ہے، جب تم ان جانوروں کو شام میں چرا کر لاتے ہو اور چرانے کے لئے لے جاتے ہو ، یہ تمہارے بوجھ ایسے شہروں تک اٹھا کر لے جاتے ہیں جہاں تم سخت مشقت کے بغیر بہونج نہیں سکتے ، بے شک تمہارا اٹھا کر لے جاتے ہیں جہاں تم سخت مشقت کے بغیر بہونج نہیں سکتے ، بے شک تمہارا رب بڑا شفیق اور مہر بان ہے، اس نے گھوڑے ، خچر اور گدھے پیدا کئے تا کہ تم ان پر سواری کرو اور زینت کے لئے استعمال کرو ، اللہ ایسی چیزوں کا خالق ہے جن کو تم حان تے بھی نہیں ہو۔

### جانوروں کے حقوق اورانتفاع کے حدود

مقرر کردیئے ہیں، یہاں تک کے قتل اور ذرج کے لئے بھی، تاکہ انسانوں کے آزادانہ تصرفات سے ظلم اور بے اعتدالی کوراہ نہ ملے:

قال بن أبي جمرة فيه رحمة الله لعباده حتى في حال القتل فأمر بالقتل وأمربالرفق فيه ويؤخذ منه قهره لجميع عباده لأنه لم يترك لأحد التصرف في شيءالا وقد حد له فيه كيفية 432

متعد دروایات میں ان حقوق وحدود کی نشاند ہی کی گئی ہے:

## جانور کے ساتھ حسن سلوک کی تاکید

کے جانوروں کی خدمت اور ان کے ساتھ حسن سلوک پر ثواب کا وعدہ کیا گیاہے ، حضرت ابو ہریرۃ ٹُروایت کرتے ہیں کہ ایک موقعہ پر رسول اللّه صَلَّاتِیَمٌ نے ایک شخص کا قصہ سنایا جس نے ایک بیاسے کتے کویانی پلایا،اوراس ایک عمل کی بناپر اس کی مغفرت کر دی گئی۔

قالوا يا رسول الله وإن لنافي البهائم أجرا؟قال (في كل كبد رطبة أجر) 433-

صحابہ نے عرض کیا: یار سول اللہ! کیا جانوروں میں بھی ہم کو تواب ملے گا؟ آپ نے ارشاد فرمایا: ہرتر جگروالی چیز میں تواب ہے۔

ایک دوسری روایت میں ہے کہ ایک پیاسے کتے کو پانی بلانے کی برکت سے ایک زانیہ عورت کے سارے گناہ اللہ یاک نے بخش دیئے:

«أَن امرأة بَغِيّا رَأَت كَلبا في يوم حارٍّ يُطيفُ بِبِئْرٍ،قد أَدْلَعَ لِسَانُهُ من

 $<sup>^{432}</sup>$  -: فتح الباري شرح صحيح البخاري ج  $^{90}$  645 المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الشافعي الناشر : دار المعرفة – بيروت ،  $^{137}$  تحقيق : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الأجزاء : 13 -

 $<sup>^{433}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج 2 ص 833 حديث غبر  $^{234}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{-}$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$   $^{-}$   $^{1407}$  تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة  $^{-}$  جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{6}$ 

العطش، فَنزَعَتْ لَهُ مُوقَهَا، فَغُفِرَ لَهَا 434 »

ہے۔ خفرت معاویہ بن قرۃ اپنے والد کے حوالے سے نقل کرتے ہیں کہ ایک شخص خدمت نبوی میں حاضر ہوااور عرض کیا (وہ غالباً قصاب تھا) کہ یار سول اللہ! میں بکری ذرج کر تاہوں تواس کے ساتھ رحم کا معاملہ کرتاہوں، تواللہ کے نبی صَلَّاللْیَا ہِم نے ارشاد فرمایا:

والشاة إن رحمتها رحمك الله 435

اگرتم بکری کے ساتھ رحم کابر تاؤ کروگے تواللہ پاک بھی تمہارے ساتھ رحم کامعاملہ فرمائیں گے جانوروں کو ستانا گناہ ہے

﴿ حضرت عبدالله بن عمر أسے مروی ہے کہ رسول الله صَالِقَةُم نے ارشاد فرمایا:

(عذبت امرأة في هرة سجنتها حتى ماتت فدخلت فيهاالنار لا هي أطعمتها ولا سقتهاإذ حبستها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض) 436 ترجمہ: كہ ایک عورت صرف اس لئے جہنم میں ڈال دی گئی كہ اس نے ایک بلی كو قید ركھا یہاں تک كہ وہ بھوكی مرگئی، نہ اس نے خود كھلایا پلایا اور نہ اس كو آزاد كیا كہ زمین كے كیڑے مكوڑے كھا كرجی لیتی علامہ عین تكھتے ہیں كہ:

وفيه أن تعذيب الحيوان غيرجائزوأن المظلوم من الحيوان يسلط يوم القيامة

<sup>434 -</sup> الجامع الصحيح المختصر ج 3 ص 1279 حديث غير 3280 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث غير 3295 المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6

على ظالمه437

ان روایات سے معلوم ہو تا ہے کہ جانور وں کو ستانا جائز نہیں ہے ،اور مظلوم جانور کل حشر میں ظالموں پر مسلط کئے جائیں گے۔

ملاعلی قاری تحریر فرماتے ہیں:

وقد قال علماؤنا وكره السلخ قبل أن تبرد وكل تعذيب بلا فائدة لهذا الحديث 438

ترجمہ: ہمارے علماء نے لکھاہے کہ اس حدیث کی بنیاد پر جانور کے ٹھنڈ اہونے سے قبل کھال کھینچنا اور بلا فائدہ تکلیف پہونچا نامکروہ ہے۔

کے حدیث میں جانوروں سے بے ضرورت کھیلنے اوران کو تھ کا تھ کا کرمارنے سے بھی رو کا گیا ہے ، اور اس طرح کی حرکت کرنے والے کو شیطان کہا گیا ہے ، حضرت ابو ہریر ہ اُسے مروی ہے کہ:

أنَّ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم - «رأى رجلايتْبعُ حَمَامَة يلُعُب بِها، فقال شيطان يتْبعُ شيطانة » 439

ترجمہ: رسول الله مَنَّالِيَّا مِنْ اللهِ عَنَّالِيُّا مِنْ اللهِ عَنَّالِيُّا مِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ ال

ازراہ مذاق بھی جانوروں کے ساتھ بے ضرورت چھیڑ چھاڑ کو پیند نہیں فرماتے 🖈 حضور صَالَی عَلَیْوْم ازراہ مذاق بھی جانوروں کے ساتھ بے ضرورت چھیڑ جچھاڑ کو پیند نہیں فرماتے

#### : 25

المتوفى المتوفى العيني (المتوفى - عمدة القاري شرح صحيح البخاري ج9 ص9 المؤلف : بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني (المتوفى : 855هـ)

<sup>438 -</sup> مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ج 12 ص 317 المؤلف : الملا علي القاري ، علي بن سلطان محمد (المتوفى : 1014هـ)

 $<sup>^{439}</sup>$  -جامع الأصول في أحاديث الرسول ج ١٠ ص  $^{80}$ مريث نمر:  $^{80}$ المؤلف : مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير (المتوفى :  $^{80}$ هـ) تحقيق : عبد القادر الأرنؤوط الناشر : مكتبة الحلواني – مطبعة الملاح – مكتبة دار البيان الطبعة : الأولى

البتہ بچے اگر جانور کے ساتھ محض دل بہلانے کے لئے تھیلیں ،اور اس سے جانور کو کوئی جسمانی یا ذہبی اذبیت نہ پہونچے تو بچوں دہنی میں اس حد تک گنجائش ہے ،لیکن اگر تکلیف پہونچے تو بچوں کے لئے بھی اس طرح کا کھیل کھیلنے کی اجازت نہ ہوگی ،حافظ ابن حجرار قم طر از ہیں:

وقد نوزع بن القاص في الاستدلال به على إطلاق جوازلعب الصغيربالطير فقال أبو عبدالملك يجوزأن يكون ذلك منسوخابالنهي عن تعذيب الحيوان وقال القرطبي الحق أن لا نسخ بل الذي رخص فيه للصبي إمساك الطير ليلتهي به وأما تمكينه من تعذيبه ولا سيماحتي يموت فلم يبح قط41

## بعض نفع بخش جانوروں کی نسل کشی سے رو کا گیا

 $<sup>^{440}</sup>$  - سنن أبي داود ج  $^{70}$  ص  $^{70}$  مديث غبر:  $^{100}$  المؤلف: أبوداود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر: دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{100}$  مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي الكتاب العربي . فتح الباري شرح صحيح البخاري ج  $^{100}$  ص  $^{100}$  المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي الناشر: دار المعرفة – بيروت ،  $^{100}$  تحقيق : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي الناشر: دار المعرفة – بيروت ،  $^{100}$ 

الامكان ان كى نسل كشى جيسے اقد امات سے روكا گيا ہے ، اس ضمن ميں وہ روايات قابل ذكر ہيں جن ميں رسول خدا مَلَّ اللَّهُ عَلَى الله على معلى معلى معلى الله عليه وسلم - نَهَى عَنْ قَتْلِ أَرْبَعٍ مِنَ الدَّوَابِ قَالَ إِنَّ النَّبِيَّ - صلى الله عليه وسلم - نَهَى عَنْ قَتْلِ أَرْبَعٍ مِنَ الدَّوَابِ الله عليه والله عليه وسلم النَّهُ الله عَلَيْهُ وَالصَّرَدُ 442.

بعض روایات میں ہے کہ "ٹڑی" خدائی لشکر اعظم ہے، اس کو قتل مت کرو: عن أبي زهير النميري أن: رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: لا تقتلوا الجواد فإنه جند الله الأعظم 443

ہمینڈک کی آواز کو تشبیج الہی کہا گیاہے، چپگاڈر کو دشمنان مسجد اقصلی کے خلاف پابند عہد جنگ بتایا گیاہے اس کئے ان کے قتل سے حتی الامکان گریز کرناچاہئے:

\*عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: لا تقتلواالضفادع فإن نقيقها تسبيح ولاتقتلواالخفاش فإنه لماخرب بيت المقدس قال يارب سلطني على البحرحتى أغرقهم فهذان موقوفان في الخفاش وإسنادهما صحيح 444 يروايت گوكه مو قوف ہے ليكن ايخ مضمون كى بنا پر بير مر فوع كے حكم ميں ہے اور سند صحيح كے يہ روايت گوكه مو قوف ہے ليكن ايخ مضمون كى بنا پر بير مر فوع كے حكم ميں ہے اور سند صحيح كے

ساتھ منقول ہے۔

ہے۔ حضرت انس گی ایک روایت میں اونٹ کو مر کز جمال ، بکری کو باعث برکت اور گھوڑے کی پیشانی کو منبع نور قرار دیا گیاہے:

الجمال في الإبل؛ والبركة في الغنم؛ والخيل في نواصيها الخير." الشيرازي

 $<sup>^{442}</sup>$  - سنن أبي داود ج 4 ص 538 حديث غبر : 5269 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء: 4 مصدر الكتاب: وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي  $^{443}$  - المعجم الكبيرج 22 ص 297 حديث غبر : 18609 المؤلف : سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني الناشر : مكتبة العلوم والحكم — الموصل الطبعة الثانية ،  $^{404}$  —  $^{1498}$  عدد الأجزاء : 20

<sup>444 -</sup> سنن البيهقي الكبرى ج 9 ص 318 حديث نمبر: 19166 المؤلف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقى الناشر:مكتبة دار الباز-مكة المكرمة،1414-1994 تحقيق: محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء: 10

في الألقاب - عن أنس"<sup>445</sup>.

کاور اسی باب میں وہ روایات بھی داخل ہیں جن میں رسول اللہ صَّالِتَّیْکِمْ نے اونٹ، گائے، بکر ا اور گھوڑا کو خصی (بند صیا) کرنے سے منع فرمایا ہے،اور اس کی توجیہ یہی فرمائی ہے کہ افزائش نسل توحمل ہی سے ہوتی ہے:

عن ابن عمررضي الله عنهماقال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن إخصاء الإبل والبقروالغنم والخيل وقال إنماالنماء في الحبل

گو کہ بضرورت ان جانوروں کو ذنح کرنے کی بھی اجازت ہے ،لیکن ان روایات کے پیچھے اصل مقصد بیہ باور کرانا ہے کہ انسان کی طرح ان جانوروں کی بھی نسلی اہمیت ہے ،اور نظام کا ئنات کے تحفظ وبقامیں ان کا بھی اہم حصہ ہے۔

## ذبح میں بھی حقوق کی رعایت

إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُواالْقِتْلَةَ وَإِذَاذَ بَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ وَإِذَاذَ بَحْتُمُ فَأَحْسِنُوا الذَّبْحَ وَلْيُحِدَّ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ فَلْيُرحْ ذَبِيحَتَهُ 447.

<sup>445 -</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 12 ص 332 حديث غبر : 35266 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 75هـ)المحقق : بكري حياني – صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م

<sup>446 -</sup> سنن البيهقي الكبرى ] الكتاب: سنن البيهقي الكبرى ج 10 ص 24 حديث نمبر: 19580 المؤلف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر: مكتبة دار الباز – مكة المكرمة، 1414 – 1994 بن الحسين بن علي بن موسى مصيح مسلم ج ٢ ص ٧٧ المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري المحقق : الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء: ثمانية أحزاء في

ترجمہ: اللہ پاک نے ہر چیز کے ساتھ حسن سلوک کو فرض قرار دیاہے،اس لئے کسی جانور کو قتل کروتو چھی طرح ذیج کرو، تیز دھار دار چھری سے ذیج کروتا کہ ذبیحہ کی روح نکلنے میں آسانی ہو۔

﴿ ذَكَ كَ آداب مِیں سے بیہ ہے کہ جانور کونہایت ملائمت کے ساتھ مقام ذنح کی طرف لے جایا جائے ،ایک بار رسول اللہ صَالَ اللہ عَالَ اللہ عَاللہ اللہ عَالَ اللہ عَاللہ عَالَ اللہ عَاللہ عَالَ اللہ عَالٰہ عَالَ اللہ عَالِ اللہ عَالَ اللہ عَالَ اللہِ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَاللّٰ عَالَ اللّٰ عَاللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ اللّٰ عَالَ الل

إصبري الأمر الله وأنت يا جزار فسقها إلى الموت سوقا رفيقا 448

ترجمہ: آپ نے بکری کو صبر کی تلقین فرمائی اور قصاب سے کہا کہ اس کو موت کی طرف نرمی کے ساتھ لے حاؤ۔

بعینہ یہی نصیحت ایک بار حضرت عمر فاروق ؓ نے بھی کسی قصاب کو کی تھی: سقھا سوقا جمیلا<sup>449</sup>

🖈 ایک شخص کو حضور مَنَّانَایْا اِللَّهِ اِللَّهِ مِنْ اللَّهِ اِللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ المِلمُلِي المِلْمُلْمُ المِلم

فرمايا:

( دع أذنها وخذ بسالفتها)<sup>450</sup>

اس کا کان جھوڑ دو، ضرورت ہے تواس کی گردن پکڑلو۔

أربع مجلدات- سنن أبي داود ج 3 ص 58 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4

448 - مصنف عبد الرزاق ج 4 ص 493 حديث نمبر: 8609 المؤلف: أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني الناشر: المكتب الإسلامي – بيروت الطبعة الثانية، 1403 تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي عدد الأجزاء: 11

449 -: جامع العلوم والحكم ج 1 ص 157 المؤلف : أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي الناشر : دار المعرفة – بيروت الطبعة الأولى ، 1408هعدد الأجزاء : 1

 $^{450}$  - سنن ابن ماجه ج  $^{2}$  ص  $^{2}$  حديث نمبر  $^{2}$   $^{3}$  المؤلف  $^{2}$  عمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني الناشر  $^{450}$  دار الفكر  $^{2}$  بيروت تحقيق  $^{2}$  محمد فؤاد عبد الباقى  $^{2}$  عدد الأجزاء  $^{2}$ 

# بے مقصد جانور کو قتل کرنااس کی حق تلفی ہے

جانور کا ایک حق سے کہ اس کو کھانے کے لئے یا اور کسی نیک مقصد سے ذرج کیا جائے ، بے ضرورت مار کر چھینک نہ دیا جائے۔

﴿ حَضْرَتَ عَبِدَ اللَّهُ بَنَ عَمْرُو بَنَ العَاصُّ رُوايتَ فَرَمَاتَ بِينَ كَهُ رَسُوالَ اللَّهُ عَنَّ قَتْلِهِ »قِيلَ: يَارَسُولَ اللَّهِ «مَنْ قَتَلَ عُصْفُورًا فَمَافَوْقَهَا بِغَيْرِحَقِّهَاسَأَلَهُ اللَّهُ عَنْ قَتْلِهِ »قِيلَ: يَارَسُولَ اللَّهِ وَمَاحَقُهَا؟ قَالَ: «أَنْ تَذْبَحَهَا فَتَأْكُلَهَا وَلاَ تَقْطَعَ رَأْسَهَا فَتَرْمِى بِهَا » 451.

جو کسی چھوٹی یابڑی چڑیا کو اس کے حق کے بغیر قبل کر دے اللہ پاک اس کے قبل کے بارے میں باز پرس کرے گا، لوگوں نے عرض کیا: یار سول اللہ! چڑیا کا حق کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: اس کو ذرح کر کے کھایا جائے، نہ کہ سرکاٹ کر چینک دیا جائے کہ حضرت شرید ہیں فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صَلَّا لَیْدَ اِنْ اِنْ اِنْ اللهِ عَزَّوَ جَلَّ یَوْمَ الْقِیَامَةِ یَقُولُ یَارَبِ إِنَّ فَلَانًا مَنْ قَتَلَ عُصْفُورًا عَبَدًا عَجَّ إِلَى اللَّهِ عَزَّوَ جَلَّ یَوْمَ الْقِیَامَةِ یَقُولُ یَارَبِ إِنَّ فَلَانًا

قَتَلَنِي عَبَثًاوَلَمْ يَقْتُلْنِي لِمَنْفَعَةٍ 452 قَتَلَنِي عَبَثًاوَلَمْ يَقْتُلْنِي لِمَنْفَعَةٍ 452 قَتَلَنِي عَبَثًا وَلَمْ يَقْتُلْنِي لِمَنْفَعَةٍ 452 قَتَالَ عَنْ عَبَدُ اللَّهِ عَبَدُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَ

جس نے بلاوجہ کسی چڑیا کو قتل کیاوہ چڑیا کل بروز قیامت پرورد گار عالم کے حضور اس کے خلاف استغاثہ کرے گی کہ اے پرورد گار! فلاں شخص نے مجھے کسی نفع (کھانایا شکار) کے لئے نہیں بلکہ عبث یوں ہی مارڈالا تھا۔

اس میں کسی عالم کا اختلاف نہیں کہ بے ضرورت کسی جانور کا قتل یاضرورت سے زیادہ کسی جانور کو

<sup>451 -</sup> السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج 9 ص 88 المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق :الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آبادالطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 هـ عدد الأجزاء : 10

 $<sup>^{452}</sup>$  - سنن النسائي بشرح السيوطي وحاشية السندي ج ٧ ص ٢٧٥ حديث نمبر :  $^{872}$  المؤلف : أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي المحقق : مكتب تحقيق التراث الناشر : دار المعرفة ببيروت الطبعة : الحامسة  $^{1420}$ ه عدد الأجزاء :  $^{8}$  في اربع مجلدات -

اذیت دینادرست نہیں ہے:

وهو مستثنى من تعذيب الحيوان بالنار ؛ لأجل المصلحة الرَّاجحة .وإذا كان كذلك، فينبني أن يقتصرمنه على الخفيف الذي يحصل به المقصود ،ولا يبالغ في التعذيب،ولا التشويه.وهذا لا يختلف فيه الفقهاء إن شاء الله تعالى 453

ہ کہ عہد جاہلیت میں کسی خوشی کے موقعہ پر یا معزز شخصیات کی آمد پر جانور قبل کئے جاتے تھے ، اسی طرح مرنے والوں کے لئے خیر سگالی کے طور پر ان کی قبر ول پر جانور کاٹ کر چھوڑ دیئے جاتے تھے جن کوچر ندو پر ند کھاجاتے تھے ،اس کے بارے میں ان کا تصور تھا کہ اس طرح ان کا گوشت مر دہ تک بہونچ جاتا ہے ،اس طریقہ کو "عقر" کہاجاتا تھا،اسلام میں اس پر پابندی عائد کر دی گئی 454۔

حضرت انسُّروايت فرماتے بي كه رسول الله صَلَّالِيَّا أَنِّمَ النَّهُ صَلَّالِيَّا أَنِّمُ اللهِ عَقْرَ فرمايا: « لاَ عَقْرَ فِي الإِسْلاَمِ ».قَالَ عَبْدُ الرَّزَّاقِ كَانُوا يَعْقِرُونَ عِنْدَ الْقَبْرِ بَقَرَةً أَوْ شَاةً 455.

#### ایک روایت میں ہے کہ:

453 - المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ج 17 ص 114 المؤلف / الشيخُ الفقيهُ الإمام ، العالمُ العامل ، المحدِّثُ الحافظ ، بقيَّةُ السلف ، أبو العبَّاس أحمَدُ بنُ الشيخِ المرحومِ الفقيهِ أبي حَفْصٍ عُمَرَ بنِ إبراهيمَ الحافظ ، الأنصاريُّ المحدِّثُ الحافظ ، بقيَّةُ السلف ، أبو العبَّاس أحمَدُ بنُ الشيخِ المرحومِ الفقيهِ أبي حَفْصٍ عُمَرَ بنِ إبراهيمَ الحافظ ، الأنصاريُ القرطبيُ \* . إكمال المعلم شرح صحيح مسلم – للقاضي عياض ج 6 ص 202 المؤلف : العلامة القاضي أبو الفضل عياض اليحصبي 544 هـ عدد الأجزاء / 8 -

 $^{454}$  - شرح السنة. للإمام البغوى ج 1 1 ص  $^{77}$  المؤلف : الحسين بن مسعود البغوي دار النشر : المكتب الإسلامي - دمشق. بيروت.  $^{454}$  هـ  $^{456}$  معدد الأجزاء  $^{456}$  الطبعة: الثانية تحقيق: شعيب الأرناؤوط - محمد زهير الشاويش - دمشق. بيروت.  $^{456}$  هـ  $^{456}$  معدد الأجزاء  $^{456}$  الطبعة: الثانية تحقيق: شعيب الأشعث السجستاني الناشر :  $^{456}$  - سنن أبي داود ج  $^{456}$  ص  $^{456}$  معية المكنز الإسلامي- دار الكتاب العربي. بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب: وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي-

مَنْ عَقَرَ جَمِيمَةً ذَهَبَ رُبُعُ أَجْرِهِ 456 مَنْ

ترجمہ: جس نے کسی جانور کا کوچ کاٹااس کاایک چوتھائی ثواب ختم ہو گیا۔

کسی ذی روح کو نشانہ بنانا اور اس کے ہاتھ پاؤں کا ٹنا در ست نہیں

🖈 متعد دروایات میں جانور کو باندھ کر مارنے یا کسی ذی روح کو زندہ نشانہ بنانے کی سخت ممانعت

آئی ہے:

فَقَالَ أَنَسٌ نَهَى رَسُولُ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- أَنْ تُصْبَرَ الْبَهَائِمُ 457. ترجمه: حضرت انسُّ بيان فرمات بين كه رسول الله صَلَّالِيَّيْمِ في جانوروں كو بانده كر مارنے سے منع فرمایا ہے۔

اس مضمون كى روايت حضرت جابر بن عبد الله عليه وسلم -قال «لاَتَتَخِذُواشَيْئًافِيهِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ النَّبِيَّ - صلى الله عليه وسلم -قالَ «لاَتَتَّخِذُواشَيْئًافِيهِ الرُّوحُ غَرَضًا » 459.

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عباس ؓ ہے مروی ہے کہ نبی کریم مَلَّاللَّهُ ﷺ ارشاد فرمایا کہ کسی ذی روح کو نشانہ نہ بناؤ۔

کے حضرت عبداللہ بن عمر اُ ایک بار کچھ قریثی نوجوانوں کے پاس سے گذر ہے جوا یک زندہ مرغی یا پرندہ کو باندھ کر نشانہ بازی کر رہے تھے آپ کو دیکھ کروہ منتشر ہو گئے ، آپ نے سخت ناراضگی کا اظہار کیااور

<sup>456 -</sup> السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج 9 ص 88 المؤلف :للبيهقي الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آبادالطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 هـ عدد الأجزاء : 10

<sup>457 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 6 ص 72 مديث تمبر ١٥١٦ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

<sup>&</sup>lt;sup>458</sup> - حوالهُ بالاحديث نمبر 2210\_

<sup>&</sup>lt;sup>459</sup> - حوالهُ بالاحديث نمبر ا ڪا ۵۔

فرمایا که:

إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- لَعَنَ مَنِ اتَّخَذَ شَيْئًا فِيهِ الرُّوحُ غَرَضًا 460.

رسول الله مَثَّلَاثِیَّمِ نے کسی ذی روح کو نشانہ بنانے والے پر لعنت فرمائی ہے۔ جانور کوسید ھے ذ<sup>نج</sup> کرنے کا حکم ہے ، زندہ جانور کا ہاتھ ، پاؤں ، کان وغیر ہ کا ٹناسخت گناہ ہے ، اس کو مثلہ کہتے ہیں ،

قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُمَا سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- يَقُولُ « لَعَنَ اللَّهُ مَنْ مَثَّلَ بِالْحَيَوَانِ » 461.

حضرت عبدالله بن عمر میان کرتے ہیں کہ رسول الله صَالَ لَیْکُوْم سے میں نے سنا، آپ فرمار ہے تھے کہ الله کی لعنت ہواس شخص پر جو حیوان کو مثلہ کرے۔

جانوروں کو باہم لڑاناممنوع ہے

کے بعض علاقوں میں جانوروں کو آپس میں لڑانے کا کھیل بھی کھیلا جاتا ہے، جس سے جانوروں کو کا فی اذیت پہو پچتی ہے، اسلام میں اس کو ممنوع قرار دیا گیا، حضرت عبد اللہ بن عباس سے مروی ہے کہ:

فَعَی رَسُولُ اللَّهِ —صلی الله علیه وسلم— عَنِ التَّحْرِیشِ بَیْنَ الْبَهَائِمِ 462.

 $^{461}$  - : المجتبى من السنن ج ۷ ص ۲۳۸ مديث نمر:  $^{761}$  المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشو : مكتب المطبوعات الإسلامية – حلب الطبعة الثانية ،  $^{1406}$  –  $^{1986}$  تحقيق : عبدالفتاح أبو غدة عدد الأجزاء :  $^{86}$  المنان الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج 9 ص 88 المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آبادالطبعة : الطبعة : الأولى .  $^{1344}$  ه عدد الأجزاء :  $^{10}$ 

 $^{462}$  - سنن أبي داود ج  $^{2}$  ص  $^{2}$  حديث نمبر :  $^{2}$  كمبر :  $^{462}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$  الجامع الصحيح سنن الترمذي ج  $^{4}$  ص  $^{2}$  حديث نمبر :  $^{40}$ 

<sup>460 -</sup> حوالهُ بالاحديث نمبر ١٤٨ ـ ٥

ر سول الله صَلَّى لَيْنَةِ مِنْ جَانُوروں كو باہم لڑانے سے منع فرما يا ہے۔

علامه شو کانی کھتے ہیں:

وَوَجْهُ النَّهْيِ أَنَّهُ إِيلَامٌ لِلْحَيَوَانَاتِ وَإِتْعَابُ هَابِدُونِ فَائِدَةٍ بَلْ مُجَرَّدُ عَبَثٍ 463 ترجمہ: ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ یہ جانوروں کے لئے اذیت اور بے فائدہ تکان کا باعث بلکہ عبث ہے۔

## جانوروں کو ذہنی اذیت پہونجانا بھی گناہ ہے

جسمانی تکلیف تو اپنی جگہ جانوروں کو ذہنی اور معنوی اذیت پہونچانے سے بھی روکا گیا ہے ، رسول الله صلَّى اللَّهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللْفَاعِ

عبد الله بن عمر قال أمر رسول الله صلى الله عليه و سلم بحد الشفار وأن توارى عن البهائم 464

حضرت عبداللہ بن عبال سے مروی ہے ،ایک بار حضور صَالَ اللّٰهِ عَنِی ملاحظہ فرمایا کہ ایک شخص بکری کو گرائے ہوئے اس کے مونڈ ھے پر پاؤل رکھ کر چھری تیز کر رہاہے ،اور بکری اسے دیکھ رہی ہے ، آپ نے ناراضگی کے ساتھ فرمایا کہ کیاتم اسے دوہری موت دیناچاہتے ہو؟

عن ابن عباس قال: مر رسول الله صلى الله عليه و سلم على رجل واضع رجله على صفحة شاة وهو يحد شفرته وهي تلحظ إليه ببصرها

المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5-

<sup>----</sup> حواشی ------

وطار ج 12 ص 402 المؤلف : محمد بن علي بن محمد الشوكاني (المتوفى : 402هـ) لما الأوطار ج 12 ص 403

ناشر: طنن ابن ماجه ج 2 ص 1059 حديث غبر: 3172 المؤلف: محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني الناشر: 464 دار الفكر - بيروت تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي عدد الأجزاء: 2 مع الكتاب: تعليق محمد فؤاد عبد الباقي

قال : أفلا قبل هذا ؟ أو تريد أن تميتها موتتان ؟ 465

جانوروں کی بے زبانی کا مطلب ہر گزیہ نہیں ہے کہ وہ احساسات سے عاری ہیں اوران میں باتوں کے سمجھنے کی اہلیت نہیں ہے ،وہ اپنے مالک کو بھی پہچانتے ہیں اور موت سے بھی ڈرتے ہیں،اسی مضمون کو ایک حدیث میں اس طرح بیان فرمایا گیا:

ما أبهمت عليه البهائم فلم تبهم أنها تعرف ربها وتعرف أنها تموت

ہو یا حیوان کا ، کہ اس کا بچہ جیھننے سے منع کیا گیا ہے ، خواہ وہ انسان کا ہویا حیوان کا ، کہ اس سے شدید ذہنی صدمہ پہونچاہے:

عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه نهى أن توله والدة عن ولدها وهو عام في بنى آدم وغيرهم  $^{467}$ 

## جانوروں کوزندہ جلاناممنوع ہے

ﷺ جانوروں کو خواہ وہ کتنے ہی تکلیف دہ ہوں زندہ جلانے سے منع کیا گیا، حضور صَلَّاتَّاتُمْ نے ایک بارسفر میں جلی ہوئی چیو نٹیوں کی بستیاں دیکھیں، تو آپ نے نا گواری کے ساتھ فرمایا کہ آگ کی سزادینے کا حق صرف آگ کے مالک کوہے:

وَرَأَى قَرْيَةَ غَلْ قَدْ حَرَّقْنَاهَا فَقَالَ « مَنْ حَرَّقَ هَذِهِ». قُلْنَا نَحْنُ. قَالَ « إِنَّهُ لاَ يَنْبَغِي أَنْ يُعَذِّبَ بِالنَّارِ إِلاَّ رَبُّ النَّارِ 468.

الطبراني بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني  $^{465}$  - المعجم الكبير ج 11 ص  $^{332}$  حديث نمبر :  $^{465}$  الناشر : مكتبة العلوم والحكم – الموصل الطبعة الثانية ،  $^{405}$  –  $^{1404}$  عدد الأجزاء :  $^{20}$  -

<sup>466 -:</sup> جامع العلوم والحكم ج 1 ص 157 المؤلف : أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي الناشر : دار المعرفة – بيروت الطبعة الأولى ، 1408هعدد الأجزاء : 1

<sup>467 -</sup>حوالۂ بالا۔

 $<sup>^{468}</sup>$  - سنن أبي داود ج  $^{60}$  ص  $^{80}$  حديث نمبر :  $^{60}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي ـ بيروت عدد الأجزاء :  $^{60}$ 

اسى لئے اكثر علماء كى رائے يہى ہے كہ بچھوياكسى بھى موذى جانور كوزندہ جلانا درست نہيں ہے: وأكثرُ العلماء على كراهةِ التحريق بالنار حتى للهوام، وقال إبراهيم النَّخعيُّ : تحريقُ العقرب بالنار مُثلةٌ . وَهُت أَمُ الدرداءعن تحريق البرغوث بالنار 469

## موذی جانوروں میں آسان طریقهٔ قتل اختیار کیا جائے

﴿ موذی جانوروں کومارنے کا حکم ہے ، گراس میں بھی ایسے طریقۂ قتل کو ترجیح دی گئ ہے جس میں کم سے کم تکلیف میں وہ موذی جانور ختم ہوجائے ، مثلاً گرگٹ مارنے کا حکم دیا گیا تو کہا گیا کہ ایک ضرب میں ماردینازیادہ باعث فضیلت ہے ، اور اس کی وجہ غالباً یہ ہے کہ کئ ضرب میں تکلیف زیادہ ہوگی 470 میں ماردینازیادہ باعث فضیلت ہے ، اور اس کی وجہ غالباً یہ ہے کہ کئ ضرب میں تکلیف زیادہ ہوگی 470 مئن أَبِی هُرَیْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ ﴿ مَنْ قَتَلَ وَزَغَةً فِي أَوَّلِ ضَرْبَةٍ فَلَهُ كَذَاوَكَذَا حَسَنَةً لِدُونِ فَتَلَ وَإِنْ قَتَلَهَافِي الضَّرْبَةِ الثَّانِيَةِ فَلَهُ كَذَاوَكَذَا حَسَنَةً لِدُونِ الثَّانِيَةِ الثَّانِيَةِ الثَّانِيَةِ الثَّانِيَةِ فَلَهُ كَذَاوَكَذَا حَسَنَةً لِللَّهُ عَلَهُ عَالَهُ عَنْ الْعَلَامُ الْعَالِيَةِ الْكُونِ الْعَالِيَةِ الْوَكُذَاءِ عَسَنَةً لِدُونِ الثَّانِيَةِ فَلَهُ عَلَهُ الْعَامُ الْعَالِيَةِ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَيْدُ الْوَلَامِ الْعَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّالِيَةِ الْعَلَامُ اللَّالِيَةِ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّامِ اللَّامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْمُعَالَقُونَ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْوَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ

## گھر میں بر آمد ہونے والے سانپ کو فوراًنہ ماراجائے

مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي \* مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 1 ص 423 حديث نمبر : 4018 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة –

 $^{469}$  - جامع العلوم والحكم ج 1 ص 155 المؤلف : أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي الناشر : دار المعرفة - بيروت الطبعة الأولى ، 1408هعدد الأجزاء : 1

470 - يرتوجيه علامه قرطبي آخى كي به المنهم شرح مسلم مين رقمط از بين : ويظهر لي وجة آخر ، وهو : أن قتلها وإن كان مأمورًا به لكن لا تعذب بكثرة الضرب عليها ، بل ينبغي أن يجهز عليها في أوَّل ضربة . ويشهد لهذا نهيه . صلى الله عليه وسلم . عن تعذيب الحيوان ، وقوله : ((إذا قتلتم فأحسنوا القتلة ، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبح)) ، والله تعالى أعلم (المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ج 18 ص 38 المؤلف / الشيخ الفقية الإمام ، العالم العامل ، المحدِّث الحافظ ، بقيَّة السلف ، أبو العبَّاس أحمَدُ بنُ الشيخ المرحوم الفقية أبي حَفْصٍ عُمَرَ بنِ إبراهيمَ الحافظ، الأنصاريُّ القرطييُّ

471 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 7 ص 42 5983 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت الطبعة

گھر میں سانپ بر آمد ہو تو فوراً مارنے سے منع کیا گیا بلکہ کم از کم تین بار عہد نوح اور عہد سلیمان کا حوالہ دینے کی تلقین کی گئی ہے،اس کے باوجو د بھی سانپ ڈٹارہے تواب وہ لا کق قتل ہے،متعد دروایات حدیث میں بیہ مضمون وار د ہواہے:

قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا ظَهَرَتْ الْحَيَّةُ فِي الْمَسْكَنِ فَقُولُوا فَلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا ظَهَرَتْ الْحَيَّةُ فِي الْمَسْكَنِ فَقُولُوا فَمَا إِنَّا نَسْأَلُكِ بِعَهْدِ نُوحٍ وَبِعَهْدِ سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ أَنْ لَا تُؤْذِينَا فَإِنْ عَادَتْ فَا إِنَّا نَسْأَلُكِ بِعَهْدِ نُوحٍ وَبِعَهْدِ سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ أَنْ لَا تُؤْذِينَا فَإِنْ عَادَتْ فَا اللهُ عَلِيثِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلِيثِ اللهُ عَلِيثِ اللهُ عَلِيثِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

اس طرح سانپ جیسے خطرناک جانور کو بھی نچ کر نگلنے کاموقعہ دیا گیا،علاوہ اس میں خود انسان کے لئے بھی بڑے فائدے ہیں،انسان بڑے خطرات سے اپنے آپ کو بچاسکتا ہے۔

ان تفصیلات سے جانوروں کے بارے میں شریعت اسلامیہ کا مزاج معلوم ہو تا ہے اور ان کے حقوق اور استفادہ اور دفاع کے حدود پر بھی روشنی پڑتی ہے ،اس تناظر میں ان سوالات کے جوابات دیئے جاتے ہیں جواس ضمن میں پیدا ہوتے ہیں:

چاره خور جانوروں کو لحمی غذائیں دینا

ا – آج کل چارہ خور جانوروں کے لئے ایسی غذائیں تیار کی جارہی ہیں جن میں لحمی اجزاء بھی شامل ہوتے ہیں، تا کہ وہ تیزی سے بڑھ سکیں اور ان سے زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھایا جاسکے،جو ظاہر ہے کہ چارہ خور جانوروں کی فطرت کے خلاف ہے، کیایہ عمل جائز ہے؟

اس سوال میں دوباتیں قابل توجہ ہیں اور انہی پر تھم کی بنیاد ہے:

لحمی غذائیں اگر جانور کے لئے نقصان دہ ہوں

ہیں گئی غذائیں جانور کے لئے باعث ایذاہیں یا نہیں ؟اگر خلاف فطرت ہونے کے باوجو دان کو عدا شی

472 - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 4 ص 78 حديث نمبر: 1485 المؤلف: محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء: 5

کوئی جسمانی یا ذہنی اذبت نہیں پہونچی ہے تو بظاہر اس میں کوئی مضائقہ نہیں ہے، اس لئے کہ چارہ خور اور گوشت خور کی تقسیم کسی نص پر نہیں بلکہ تخمین واستقر اء پر مبنی ہے، جو ظنی ہے، اگر کسی زمانے میں یا کسی جانور کے حق میں کسی وجہ سے یہ معیار تبدیل ہوجائے، اور وہ جانور کے لئے باعث اذبیت نہ ہو اور عام انسانوں کے لئے مفید ہو تو شرعی ضو ابط کے مطابق اس میں پچھ حرج نہیں ہے، جانور تو انسان کے فائدے کے لئے ہی بنائے گئے ہیں، اس لئے غذائی تصرفات کے نتیج میں اگریہ فائدے بڑھ جاتے ہیں تو یہ نہ خلاف موضوع ہے اور نہ خلاف مقصود، قرآن کریم میں ہے:

وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ 473

ترجمہ: جانوروں کو اللہ پاک نے تمہارے لئے پیدا فرمایا، ان جانوروں میں گرمی کاسامان
ہے اور بہت سے منافع ہیں، تمہاری غذائی ضروریات بھی ان سے بوری ہوتی ہیں۔
اس آیت سے ظاہر ہو تاہے کہ جانوروں میں بہت سے منافع ہیں لیکن غذائیت بنیادی چیز ہے۔۔
نیز جانوروں میں گوشت اور وزن کی زیادتی بھی مذموم نہیں، بلکہ مطلوب ہے، اس لئے کہ قربانی
کے جانوروں کو موٹا اور باوزن بنانے پر زور دیا گیاہے، رسول اللہ صَلَّا ﷺ نے ارشاد فرمایا:

إن أفضل الضحايا أغلاها و أسمنها 474

ترجمہ: سب سے بہتر قربانی وہ ہے جو گراں اور زیادہ موٹاہو،

اسی طرح گوشت کی لذت ولطافت بھی امر محمودہے، یہی وجہہے کہ اسلام نے جانوروں کو خصی کرنے کی اجازت دی ہے کہ اس سے گوشت میں لطافت ولذت پیدا ہوتی ہے، جب کہ یہ عمل بظاہر خلاف فطرت اور تکلیف دہ محسوس ہوتا ہے، اور یکگونہ نسل کشی بھی ہے، لیکن غذائی لطافت ولذت کے لئے اس کی اجازت دی گئی، شیخی زادہ تحریر فرماتے ہیں:

<sup>473 -</sup> الحجر : ۵ -

<sup>474 -</sup> المستدرك على الصحيحين ج 4 ص 257 حديث غبر : 7561 المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى ، 1411 – 1990 تحقيق : مصطفى عبد القادر عطا عدد الأجزاء : 4 مع الكتاب : تعليقات الذهبي في التلخيص •

ويجوز إخصاء البهائم منفعة للناس لأن لحم الخصي أطيب 475

ترجمہ: جانوروں کو خصی کرنالو گوں کے نفع کے لئے جائز ہے ،اس لئے کہ خصی کا

گوشت لذیذ تر ہو تاہے۔

البنۃ اگر کھمی غذائیں جانوروں کے لئے باعث اذیت ہوں ، یاان سے جانور کے گوشت اور دودھ میں خرابی پیداہوتی ہو تواس کی اجازت نہیں دی جائے گی۔

لحمی غذاوُل میں اگر حرام اجزاء کی شمولیت ہو

ہودوسرا پہلویہ ہے کہ ان کھمی غذاؤں میں حرام اور ناپاک اجزاء کی شمولیت ہے یا نہیں ؟ حکم شرعی پر اس سے بھی فرق پڑتا ہے ، اگر کھمی غذاؤں میں حرام اور ناپاک اجزاء غالب ہیں تو فقہاء کی تصریحات کے مطابق بالقصد جانوروں کو ناپاک غذائیں دیناجائز نہیں ہے ، البتہ علاج اور ضرورت کی صور تیں مستنی ہیں ، علامہ ابن نجیم کھتے ہیں:

وَكُرِهَ شُرْبُ دُرْدِيِّ الْخَمْرِ وَالِامْتِشَاطُ بِهِ) لِأَنَّ فيه أَجْزَاءَ الْخَمْرِ فَكَانَ حَرَامًا فَجُرامًا فَجُرامًا فَجُرامًا فَإِنَّ فيدَاوِيَ بِهِ جُرْحًا وَلَا أَنْ يَدَاوِيَ بِهِ جُرْحًا وَلَا أَنْ يَسْقِيهِ وَلِانْتِفَاعُ بَعْلَه حَرَامٌ وَلِهَذَا لَا يَجُوزُ أَنْ يُدَاوِيَ بِهِ جُرْحًا وَلَا أَنْ يَسْقِيهِ الدَّوَابَّ ----- يَسْقِي ذِمِّيًّا وَلَا صَبِيًّا وَالْوَبَالُ على من سَقَاهُ وَكَذَا لَا يُسْقِيهِ الدَّوَابَ ------ عَمالًا يَحْمِلُ الْمَيْتَةَ إِلَى الْكَلْبُ 476

ترجمہ: شراب کے تلچھٹ کو پینا یالگانا جائز نہیں ہے اس لئے کہ اس میں اجزاء خمر موجود ہیں، پس یہ ناپاک ہیں، اور ان سے انتفاع حرام ہے، اس کوزخم پر بطور دوالگانا بھی جائز نہیں، اور نہ کسی ذمی یا بچے کو پلانا جائز ہے، اور وبال پلانے والے کی گردن پر

 $<sup>^{475}</sup>$  - مجمع الأنهر في شرح ملتقى الأبحرج 4 ص  $^{224}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصور الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1419}$ ه -  $^{1998}$ م مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء 4-

 $<sup>^{476}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج $^{8}$  ص $^{249}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{970}$ ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت -

ہوگا، اسی طرح جانوروں کو بلانا بھی درست نہیں، جس طرح کہ کتے کے سامنے مردار چیز نہیں ڈالی جائے گی۔

اسی طرح کی بات مجمع الانهرمیں بھی ہے:

ولا يجوز الانتفاع بالخمر لأن الانتفاع بالنجس حرام كما حققناه في الكراهية ولا يجوز أن يداوى بها أي بالخمر جرح بضم الجيم ولا يجوز أن يداوي بها دبردابة لأنه نوع انتفاع والدبر بالتحريك قرحة دابة ولا تسقى ادميا ولو وصلية صبيا للتداوي كما بيناه في الكراهية ولا تسقى الدواب مطلقا 477

 $^{478}$ ولا تحمل الجيفة إلى الهرة وتحمل الهرة إليها  $^{478}$ 

ہاں جانور خود جاکر کھالے تو مضا نقہ نہیں:

وقيل إن أريد سقي الدواب لا يحمل الخمر إليهاأي إلى الدابةفإن قيدت أي الدابة إلى الخمر فلا بأس به أي بالقود لأنه لا يكون حاملها كما في الكلب مع الميتة فإنه إن دعاه إليها فلا بأس به وإن حملها إليه لا يجوز 479

 $^{477}$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج 4 ص  $^{253}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصور الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1419}$ ه مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{477}$ 

 $<sup>^{478}</sup>$  -الاختيار لتعليل المختارج 4 ص  $^{79}$  المؤلف : عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب العلمية  $^{79}$  لبنان  $^{79}$   $^{79}$  ه  $^{79}$  م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء  $^{79}$ 

<sup>479 -</sup>حوالۂ بالا ۔

#### فقہاءنے اس کی تصریح کی ہے:

﴿ أُمَّا الَّتِي تَخْلِطُ بِأَنْ تَتَنَاوَلَ النَّجَاسَةَ وَالْجِيفَ، وَ تَتَنَاوَلَ غَيْرَهَا عَلَى وَجْهِ لَا يَظْهُرُ أَثَرُ ذَلِكَ فِي خَمْهَا فَلَا بَأْسَ بِهِ وَلِهَذَا يَجِلُّ أَكُلُ خَمْ جَدْيٍ غُذِي لِلْيَظْهُرُ أَثَرُ ذَلِكَ فِي خَمْهُ لَا يَتَغَيَّرُ ، وَمَا غُذِي بِهِ يَصِيرُ مُسْتَهْلَكًا لَا يَبْقَى بِلَبَنِ الْخِنْزِيرِ ؛ لِأَنَّ خَمَهُ لَا يَتَغَيَّرُ ، وَمَا غُذِي بِهِ يَصِيرُ مُسْتَهْلَكًا لَا يَبْقَى لَهُ أَثَرُوعَلَى هَذَا قَالُوا لَا بَأْسَ بِأَكُلِ الدَّجَاجِ ؛ لِأَنَّهُ يَخْلِطُ ، وَلَا يَتَغَيَّرُ خَمْهُ وَرُويَ { أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَانَ يَأْكُلُ الدَّجَاجَ } 481

## دودھ یا گوشت میں اضافے کے لئے جانوروں کو انجکشن دینا

(۲) زیادہ دودھ حاصل کرنے کے لئے اور بعض جھوٹے جانوروں کے گوشت میں اضافے کے لئے جانوروں کو انجکشن لگانا جائز ہے ، بشر طیکہ اس سے حاصل ہونے والا دودھ یا گوشت صالح ہو ،اور جانوروں کی جسمانی صحت پر منفی اثرات نہ پڑیں۔۔۔

 $<sup>^{480}</sup>$  – البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{8}$  ص  $^{249}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$  سنة الوفاة  $^{970}$  ها الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت -

 $<sup>^{481}</sup>$  -. تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج 6 ص 10 فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي.الناشر دار الكتب الإسلامي.سنة النشر 1313هـ.مكان النشر القاهرة.عدد الأجزاء 3\*6 وكذا في : رد المحتار على "الدر المحتار : الإسلامي سنة النشر 303هـ.مكان النشر القاهرة عدد الأجزاء 3\*6 وكذا في : رد المحتار على "الدر المحتار شرح تنوير الابصار" ج 26 ص 303 المؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 26\*6هـ) والمجيط البرهاني ج ص 14 ص 143 المؤلف : محمد بن أحمد بن أجمد بن ألهيد النجاري برهان الدين مازه المحقق : الناشر : دار إحياء التراث العربي 6\*6\*6

گنجائش ہے اس لئے کہ جانوروں کوبے فائدہ تکلیف دینا مکروہ ہے، مگر انسانی مفادات کے حصول کے لئے حانوروں کو تھوڑی بہت تکلیف دینے کی شرعاً اجازت ہے:

> بالسمة وإن كان فيها إيلام الحيوان ففيها منفعة للمسلمين  $\stackrel{482}{
> m riangle}$ وهذه الأحاديث كلها تدلُّ على جوازكى الحيوان لمصلحة العلامة في كل الأعضاء إلا في الوجه . و هو مستثنى من تعذيب الحيوان بالنار ؛ لأجل المصلحة الرَّاجحة . وإذا كان كذلك ، فينبني أن يقتصر منه على الخفيف الذي يحصل به المقصود، ولا يبالغ في التعذيب ولاالتشويه. وهذا لا يختلف فيه الفقهاء إن شاء الله تعالى 483

> وكل زيادة تعذيب لا يحتاج إليها مكروهة كجر المذبوح برجله إلى المذبح وسلخه قبل أن يتم موته 484

> > $^{485}$ و) کرہ کل تعذیب بلا فائدہ $^{*}$

البته گوشت یا دودھ کے فاسد یا مصر صحت ہونے کی صورت میں اس عمل کی اجازت نہیں دی جائے گی،اس لئے کہ یہ تعذیب بلافائدہ قراریائے گی۔

حلال اور حرام جانوروں کا جنسی اختلاط

(m) حلال جانوروں کے دودھ میں اضافہ یااس کے جسمانی حجم کوبڑھانے کے لئے حرام جانور سے

---- حواشي\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>482</sup> - شرح السير الكبير ج 5 ص 217 •

<sup>483 -</sup> المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ج 17 ص 114 المؤلف / الشيخُ الفقيهُ الإمام ، العالمُ العامل ، المحدِّثُ الحافظ،بقيَّةُ السلف،أبوالعبَّاس أحمَدُبنُ الشيخ المرحومِ الفقيهِ أبي حَفْصٍ عُمَرَبنِ إبراهيمَ الحافظ،الأنصاريُّ القرطبيُّ الرازي بكر بن عبد القادر الرازي عبد الإمام أبي حنيفة النعمان) ج1 ص241 محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي الرازي سنة الولادة 0/ سنة الوفاة 666 تحقيق د. عبد الله نذير أحمدالناشر دار البشائر الإسلامية سنة النشر 1417 مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 1

<sup>485 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 5 ص 607 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن على الحصكفي (المتوفى: 1088هـ)

اس کا اختلاط کر ایا جاتا ہے ، خاص کر جرس گائے کے بارے میں عام تصوریہ ہے کہ یہ خزیر کے اختلاط سے پیدا ہوتی ہے ، پیدا ہوتی ہیں ،اسی لئے ان کے دودھ کی مقدار دوسری گایوں کے مقابلے میں کافی زیادہ ہوتی ہے ، یہاں پر دو سوال پیدا ہوتے ہیں:

(الف) کیاایک جانور کااس طرح دوسری جنس کے جانورسے اختلاط کرانا درست ہے؟ (ب) دوسر اسوال ہیہ ہے کہ اگر ان میں سے ایک حلال اور دوسر احرام ہو تواس سے پیدا ہونے والے بچوں پر شرعاً کیااثر مرتب ہو گا؟

# جائز مقاصد کے لئے دومختلف الجنس جانوروں کا اختلاط جائز ہے

خوص اور فقہی عبارات کو دیکھنے سے معلوم ہو تاہے کہ چونکہ جانوروں میں تحفظ نسب ملحوظ نہیں ہوتا ہے کہ چونکہ جانوروں میں تحفظ نسب ملحوظ نہیں ہے اس لئے جائز اغراض ومقاصد کے لئے دو مختلف الجنس جانوروں کا باہم اختلاط کرانا جائز ہے ،بشر طیکہ اس سے جانوریا حاصل شدہ نتائج پر مضرانزات مرتب نہ ہوں:

اس کئے کہ قر آن کریم میں خچر کاذ کر موقعۂ امتنان و شخسین پر کیا گیاہے، جو گدھی اور گھوڑے کے اختلاط سے پیدا ہوتا ہے، <sup>486</sup>جس سے کم از کم اس کی اباحت ثابت ہوتی ہے، کیونکہ موقعۂ شخسین پر کسی چیز کاذکر نااس کی ترغیب کے متر ادف ہے:

وَالْخَيْلَ وَالْبِغَالَ وَالْحُمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ 487

486 - كہتے ہیں كہ سب سے پہلے اس افتال كا تجربہ قارون نے كيا، اسى طرح حضرت علی شكے حوالے سے منقول ہے كہ ابتدا ميں فجرول ميں توالدو تناسل كاسلسلہ بھى جارى تھا، بلكہ دو سرے جانوروں كے مقابلے ميں بڑھ كر تھا، ليكن آتش نمرود كے لئے كئرياں ڈھونے ميں انہوں نے بڑھ چڑھ كر حصہ ليا، اس لئے حضرت ابراھيم عليہ السلام نے بددعا فرمادى، اور ان كى نسل منقطع ہوگئ (حاشية البجيرمي على الخطيب الخطيب ج 13 ص 169 المؤلف: سليمان بن محمد البجيرمي (المتوفى: 1221هـ) [حاشية على كتاب الخطيب الشربيني المسمى الإقناع في حل ألفاظ أبى شجاع]، تحفة الحبيب على شرح الخطيب (البجيرمي على الخطيب) ج 5 مل المؤلف: سليمان بن محمد بن عمر البجيرمي الشافعي دار النشر: دار الكتب العلمية – بيروت/ لبنان – 1417هـ – 1996م الطبعة: الأولى عدد الأجزاء / 5

487 - النحل: 4

ترجمہ:اللّٰد پاک نے گھوڑے، خچر اور گدھے پیدافرمائے، تا کہ تم ان پر سواری کرو اور زینت کے لئے استعمال کر و،اور اللّٰد پاک پیدافرماتے ہیں جو تم نہیں جانتے۔

کر سول الله مَنَّالِیْ بِیِّمِ سے بھی بکٹرت خچر کی سواری کا ثبوت ملتا ہے ، حنین کے موقعہ پر آپ نے سواری کا ثبوت ملتا ہے ، حنین کے موقعہ پر آپ نے سواری کے لئے خچر کو استعال فرمایا 884 ، حضرت علی ؓ سے مر وی ہے کہ رسول الله مَنَّالِیْ بِیِّم کی خدمت میں ایک بار ہدیہ میں خچر پیش کیا گیاتو آپ نے قبول فرمایا اور اس پر سوار ہوئے 489 ۔ اگر خچر کا طریقۂ پیدائش ممنوع ہو تا تو حضور مَنَّالِیْ بِیْ مِر گزاس پر سواری فرماکر اس کی حوصلہ افز ائی نہ فرماتے ۔۔۔۔۔

البته اسى روايت كا اگلا گلرايه ہے كه جب حضرت على ً نے حضور صَلَّى اللَّهِ اسى طريقة اختلاط كو اختيار كرنے كى اجازت ما نكى تو حضور صَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْحُيْرِ عَلَى الْحُيْلِ فَكَانَتْ لَنَا مِثْلُ هَذِهِ. قَالَ رَسُولُ فَكَانَتْ لَنَا مِثْلُ هَذِهِ. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم - « إِنَّمَا يَفْعَلُ ذَلِكَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ 490 ـ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم - « إِنَّمَا يَفْعَلُ ذَلِكَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ 490 ـ

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ بیہ عمل پسندیدہ نہیں ہے ،اسی لئے بعض روایات میں صراحت کے ساتھ بیہ ذکر ہے کہ حضور صَلَّا لِیُمِیِّم نے بنی ہاشم کو اس عمل سے منع فرمایا:

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- عَبْدًامَأْمُورًا مَا خُتَصَّنَا دُونَ النَّاسِ بِشَيْءٍ إِلاَّ بِثَلاَثٍ أَمَرَنَا أَنْ نُسْبِغَ الْوُضُوءَ وَأَنْ لاَ مَا خُتَصَّنَا دُونَ النَّاسِ بِشَيْءٍ إِلاَّ بِثَلاَثٍ أَمَرَنَا أَنْ نُسْبِغَ الْوُضُوءَ وَأَنْ لاَ نَاكُلَ الصَّدَقَةَ وَأَنْ لاَنُنْزِى جَمَارًاعَلَى فَرَسٍ. قَالَ أَبُو عِيسَى وَفِي الْبَابِ

 $<sup>^{488}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصرج ج 3 ص  $^{1054}$  حديث غبر :  $^{1059}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{-}$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$   $^{-}$   $^{1987}$   $^{-}$   $^{-}$  مع الكتاب - ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة  $^{-}$  جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{6}$  مع الكتاب -

 $<sup>^{489}</sup>$  - سنن أبي داود ج  $^{2}$  ص  $^{2}$  حديث نمبر :  $^{2}$  كالمؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$ 

<sup>490</sup> حو الم بالا۔

عَنْ عَلِيّ وَهَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ 491

یہ روایت حضرت علی کرم اللّہ وجہہ کے حوالے سے بھی منقول ہے<sup>492</sup>۔

انہی روایات کی بنیاد پر بعض علماء نے مثلاً علامہ طبی ًوغیرہ نے اس عمل کو ناجائزیا مکروہ کہاہے، یہ حضرات اس طریق اختلاط کو قطع نسل کے متر ادف قرار دیتے ہیں۔۔۔۔ علاوہ یہ اعلیٰ کو ادنیٰ سے تبدیل کرنا بھی ہے 493۔

لیکن امام طحاویؒ تحریر فرماتے ہیں کہ حدیث کے مضمون سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ ممانعت صرف بنی ہاشم کے لئے تھی، دوسروں کے لئے نہیں ،اور بنی ہاشم کے لئے بھی یہ ممانعت بقول حضرت عبداللہ بن حسن اُس علت کی بناپر تھی، کہ بنی ہاشم میں گھوڑوں کی تعداد کم تھی اور اس عمل سے یہ تعداد مزید کم ہوجاتی، جب کہ جہاد اور تیزر فقار سفر کے لئے گھوڑوں کی زیادہ ضرورت تھی، اس طرح گویا بنی ہاشم کے لئے بھی یہ ممانعت دائی نہیں تھی ۔۔۔۔ورنہ فچر اگر ایساہی شجر ممنوعہ ہو تا توخو در سول اللہ صَالَ اللَّهُ مَا اَس کی سواری قبول نہ فرماتے:

فَإِنْ قَالَ قَائِلُ: فَمَامَعْنَى اخْتِصَاصِ النَّبِيِّ بَنِي هَاشِم بِالنَّهْيِ عَنْ إِنْزَاءِ الْحُمِيرِعَلَى الْخُيْلِ ؟ قِيلَ لَهُ: لِمَا حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي دَاوُد،قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُوعُمَر الْحُوْضِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا الْمُرَجَّى, هُوَابْنُ رَجَاءَ ،قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو جَهْضَمَّ الْحُوْضِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا الْمُرَجَّى, هُوَابْنُ رَجَاءَ ،قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو جَهْضَمَّ , قَالَ: حَدَّثَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ, عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما , قَالَ , وَأَنْ نُسْبِغَ , وَأَنْ لَا نُنْزِيَ حَمَارًا عَلَى فَرَسٍ. قَالَ : فَلَقِيت عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الْوُضُوءَ , وَأَنْ لاَ نُنْزِيَ حَمَارًا عَلَى فَرَسٍ. قَالَ : فَلَقِيت عَبْدَ اللَّهِ بْنَ

<sup>491 -</sup> سنن الترمذى ج 6 ص 486 حديث غبر: 1802 المؤلف: محمد بن عيسى بن سَوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى مصدر الكتاب: موقع وزارة الأوقاف المصرية

<sup>492 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 1 ص 132 حديث غبر :1108 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

<sup>&</sup>lt;sup>493</sup> - مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ج 12 ص 29 المؤلف : الملا علي القاري ، علي بن سلطان محمد (المتوفى : 1014هـ)

الْحُسَنِ وَهُو يَطُوفُ بِالْبَيْتِ , فَحَدَّثُته , فَقَالَ : صَدَق , كَانَتْ الْحُيْلُ قَلِيلَةً فِي بَنِي هَاشِمِ فَأَحَبَ أَنْ تَكُثُرُ فِيهِمْ . فَبَيَّنَ عَبْدُ اللّهُ بْنُ الْحُسَنِ بِتَفْسِيرِهِ هَذَا – الْمَعْنَى الَّذِي لَهُ احْتَصَّ رَسُولُ اللّهِ بِنِي هَاشِمِ أَنْ لاَ تَنْزُوا الْجَمْارِ عَلَى فَرَسٍ, وَأَنَّهُ لَمَ يَكُنْ لِلتَّحْرِيمِ وَإِنَّا كَانَتْ الْعِلَّةُ , قِلَّةَ الْحَيْلُ فِيهِمْ , صَارُوا فِي ذَلِكَ , فَإِذَا ارْتَفَعَتْ تِلْكَ الْعِلَّةُ , كَثُرَتْ الْعَيْلُ فِي أَيْدِيهِمْ , صَارُوا فِي ذَلِكَ كَثِيرِهِمْ . وَفِي اخْتِصَاصِ النَّبِيِّ بِالنَّهْيِ عَنْ ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى إبَاحَتِهِ إِيَّهُ لِعَيْرِهِمْ . وَفِي اخْتِصَاصِ النَّبِيِّ بِالنَّهْيِ عَنْ ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى إبَاحَتِهِ إِيَّهُ بَعَيْرِهِمْ . وَفِي اخْتِصَاصِ النَّبِي بِالنَّهْيِ عَنْ ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى إبَاحَتِهِ إِيَّهُ لِغَيْرِهِمْ . وَفِي اخْتِصَاصِ النَّبِيِّ بِالنَّهْيِ عَنْ ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى إبَاحَتِهِ إِيَّهُ لِعَيْرِهِمْ . وَفِي اخْتِصَاصِ النَّبِي بِالنَّهْي عَنْ ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى إبَاحَتِهِ إِيَّهُ لِغَيْرِهِمْ . وَفِي اخْتِصَاصِ النَّبِيِّ بِالنَّهْي عَنْ ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى إبَاحَتِهِ إِيَّهُ لِغَيْرِهِمْ . وَفِي اخْتِصَاصِ النَّبِي بِالنَّهْي عَنْ ذَلِكَ دَلِيلٌ عَلَى الْبَعْوَابِ وَالأَجْوِ وَكُومُ الْغَيْرِهِمْ . وَفِي اخْتِصَاصِ النَّبِي بَاللَّهُ عَلَى الْبَعْلُ اللَّهُ الْمُعَلِى اللَّهُ الْعَيْلِ مِثْلُهُ الْمُعَلِى اللَّهُ الْمَالِ الْمِنِي هَا وَلَيْتَعِمَ مَا فِي ارْتِبَاطِهِ وَكَسْبِهِ ثَوَابٌ فِي ارْتِبَاطِهِ وَكَسْبِهِ , مِنْ النَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ فَقَدْ ثَبَتِم عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

اس لئے اس کے جواز کا انکار کرنامشکل ہے، زیادہ سے زیادہ اس کو مکروہ تنزیبی کہا جاسکتا ہے، اس کئے کہ مذکورہ بالاروایت میں حضور صَلَّا اللَّیْمِ نے اس عمل کولاعلمی پر مبنی قرار دیا ہے، حنفیہ کا نقطۂ نظریبی ہے:

ولعل علماءنا حملوہ علی کراھة التنزیه وجوّزوہ 495۔

دوسری کتابوں میں جواز کی صراحت موجو دہے، مجمع الانہر میں ہے:

 $<sup>^{494}</sup>$  - معاني الآثارج 7 ص  $^{63}$  شرح معاني الآثار ج 4 ص  $^{321}$  المؤلف : أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى :  $^{321}$ هـ)

<sup>495 -</sup> شرح الوقاية ج 5 ص 270 عليُّ بن سلطان محمد القاري الحنيفي الحنفي اسم المتن وقاية الرواية في مسائل الهداية في الفقه الحنفى المربعة المربعة محمود بن صدر الشريعة الأول الخولي الحنفى المربعة المربعة محمود بن صدر الشربعة الأول الخولي الحنفى المربعة المر

ويجوز إنزاء الحميرعلى الخيل إذ لو كان هذا الفعل حرامالما ركب النبي عليه الصلاة والسلام البغلة لما فيه من فتح بابه 496-

کراہت تنزیبی خلاف اولی کے ہم معنیٰ ہوتی ہے،اگراس کو جائز اغراض و مقاصد کے لئے استعال کیا جائے تو یہ کراہت بھی باقی نہ رہے گی، یا جن وجو ہات کی بناپر اس کو ناپسند کیا گیا ہے وہ موجو د نہ رہیں تو بھی کراہت صادق نہ آئے گی۔

# جانوروں کا اختلاط تبھی موجب عیب بھی ہوتا ہے

سوال سے ظاہر ہوتا ہے کہ آج کے دور میں مختلف الجنس جانوروں کے اختلاط کا اہم مقصد زیادہ سے زیادہ دودھ یا گوشت والی نسل کا حصول ہے ،اور بیہ کوئی غلط مقصد نہیں ہے ،اس لئے اگر بیہ اطمینان ہو کہ اس سے حاصل ہونے والا دودھ، گوشت یا نسل منفی اثرات سے پاک ہے ، تو حنفیہ کے اصول پر اس میں کوئی مضا کقیہ معلوم نہیں ہوتا۔۔۔۔۔

دراصل مختلف الجنس جانوروں کا اختلاط ایک خلاف قطرت عمل ہے اسی لئے عہد قدیم سے ہی علاء کو اس سلسلے میں خدشات رہے ہیں کہ بالعموم دو جنسوں کے اختلاط سے پیدا ہونے والی نسل میں طبعی خباثت اور بہت سے عیوب و نقائص پیدا ہو جاتے ہیں ، علامہ خطابی ؓ رقمطر از ہیں:

ولئلايكون منه الحيوان المركب من نوعين مختلفين،فإن أكثرالمركبات المتولدةبين جنسين من الحيوان أخبث طبعا من أصولها التي تتولد منها وأشد شراسة كالسمع، والعسبار ونحوهما ، وكذلك البغل لما يعتريه من

 $<sup>^{496}</sup>$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج 4 ص  $^{224}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصور الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1419}$ ه مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء 4 وكذا في الدر وحاشية ابن عابدين  $^{249}$  ط بولاق الأولى .

الشماس والحران والعضاض، ونحوها من العيوب والآفات 497\_

#### جانوروں میں بچے مال کے تابع ہوتے ہیں

ہونے والے بچوں پر نثر عاگیاا ثر مرتب ہو گا؟

اس معاملے میں فقہاء حنفیہ اور مالکیہ کا اتفاق ہے کہ جانوروں میں اصل اعتبار ماں کا ہے، تھم شرعی ماں کے تابع ہوگا، اور ماں حرام ہے تو بچہ بھی ماں کے تابع ہوگا، اور ماں حرام ہے تو بچہ بھی حرام قرار پائے گا، اسی طرح پالتو مادہ جانور کے شکم سے بید اہونے والا بچہ پالتو ہوگا، اور جنگلی جانور کے بیٹ سے جنم لینے والا بچہ جنگلی، اس لئے کہ نر جانور سے صرف نطفہ نکلتا ہے اور مادہ کے جسم میں اس نطفہ کا قلب ماہیت ہوجا تا ہے اور ایک عرصہ تک ماں کے بیٹ میں رہ کرنے وجو د میں تبدیل ہوجا تا ہے کتب فقہیہ میں اس کی صر احتیں موجود ہیں، شامی لکھتے ہیں:

والمولود بين الأهل والوحشي يتبع الأم ؛ لأنها الأصل في التبعية، حتى إذا نزاالذئب على الشاة يضحى بالولد ---- لأنها الأصل في الولد لانفصاله منها -- ولا ينفصل من الأب إلاماء مهينا، ولهذا يتبعها في الرق والحرية ، وإنما أضيف الآدمي إلى أبيه تشريفا له، وصيانة له عن الضياع ، وإلافالأصل إضافته إلى الأم كما في البدائع -----نتيجة الأهلي والوحشي تلحق بالأم على المرضي ومثله نتيجة المحرم مع المباح ياأخي فاعلم هذا هوالمشهوريين العلماء والحظر في هذا حكوه فاعلما -----قال في البدائع : فلو نزا تور وحشي على بقرة أهلية فولدت ولدا يضحي به دون العكس لأنه ينفصل عن الأم وهو حيوان متقوم تتعلق به الأحكام ، ومن الأب ماء

معالم السنن 2 / 251 ، 252 وهو شرح سنن أبي داودالمؤلف : أبو سليمان أحمد بن محمد الخطابي البستي (288 هـ) ط محمد راغب الطباخ سنة 1351 هـ .

مهين ولذا يتبع الأم في الرق والحرية498

اس لئے جرس گائے گو کہ خزیر کے اختلاط سے پیدا ہوئی ہولیکن گائے کے شکم سے پیدا ہونے کی بنایر اس پر گائے کا حکم عائد ہو گا، مجمع الانہر میں ہے:

والمولود بين الأهلي والوحشي يتبع الأم لأنما هي الأصل في التبعية فيجوز بالبغل الذي أمه بقرة وبالظبي الذي أمه شاة 499

### شوقیه جانور کو پنجره میں رکھنا

(۴) زینت کے طور پر بعض جانور پنجرے میں رکھے جاتے ہیں ، جیسے پر ندے ہر ن وغیر ہ ان کو کھانامقصود نہیں ہو تااور نہ ان کی تجارت مقصو د ہو تی ہے:

> فقہی عبارات وجزئیات کی روشنی میں چند شر ائط کے ساتھ اس کاجواز معلوم ہو تاہے: ☆وہ موذی جانور کے قبیل سے نہ ہوں۔

> > ان کے کھانے پینے اور حقوق زندگی کی ادائیگی میں کو تاہی نہ برتی جائے۔

🖈 نیزان کواینے حدود ملکیت میں رکھا جائے۔

وَفِي أُضْحِيَّةِ النَّوَازِلِ رَجُلُ لَهُ كِلَابٌ لَا يَخْتَاجُ إِلَيْهَا وَلِحِيرَانِهِ فِيهَا ضَرَرٌ فَإِنْ أَمْسَكَهَا فِي مِلْكِهِ فَلَيْسَ لِحِيرَانِهِ مَنْعُهُ وَإِنْ أَرْسَلَهَا فِي السِّكَّةِ فَلَهُمْ مَنْعُهُ فَإِنْ امْتَنَعَ وَإِلَّا رَفَعُوهُ إِلَى الْقَاضِي أَوْ إِلَى صَاحِبِ الْحِسْبَةِ حَتَّى يَمْنَعَهُ عَنْ

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>498 -</sup> رد المحتار على "الدر المختار : شرح تنوير الابصار" ج 2 ص 169 المؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ) ج 26 ص 240-

 $<sup>^{499}</sup>$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج 4 ص 171عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة 1078ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصور الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1419ه – 1998م مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء 4 ،كذا في الهداية شرح بداية المبتدي ج 4 ص 75 أبي الحسن علي بن أبي بكر بن عبد الجليل الرشداني المرغياني سنة الولادة 511ه/ سنة الوفاة 593ه الناشر المكتبة الإسلامية -

ذَلِكَ وَكَذَلِكَ مَنْ أَمْسَكَ دَجَاجَةً أَوْ جَحْشًا أَوْ عُجُولًا فِي الرُّسْتَاقِ فَهُوَعَلَى هَذَيْنِ الْوَجْهَيْنِ كَذَا فِي الْمُحِيطِ. 500-

البتہ محض شوقیہ یا فخر و نمائش کے لئے جانوروں کو محبوس ر کھنا خلاف اولی ہے ، احادیث میں اس کی مذمت وار د ہوئی ہے ، ارشاد نبوی ہے :

ومن ارتبطها تغنيا وتعففا ثم لم ينس حق الله في رقابها وظهورها كانت له سترا من النارومن ارتبطها فخراورياء ونواء على المسلمين كانت له بورا يوم القيامة 501

#### موذى جانوروں كوشوقيه قيدر كھنا

(۵) موذی جانوروں مثلاً خونخوار کتا، شیر اور سانپ وغیرہ کو صرف جائز مقاصد (مثلاً چور وغیرہ سے تحفظ یا شکار وغیرہ) کے لئے قیدر کھا جا سکتا ہے، محض شوق یا فخر و نمائش کے جذبات کی تسکین کے لئے ان کو بندر کھنا در ست نہیں ہے:

اس کئے کہ ان میں مضرت غالب ہے ، خدا نخواستہ اگر تبھی یہ بے قابو ہو جائیں تو بہت سی انسانی اور حیوانی جانوں کا نقصان ہو سکتا ہے:

وَفِي الْأَجْنَاسِ لَا يَنْبَغِي أَنْ يَتَّخِذَكَلْبًا إِلَّا أَنْ يَخَافَ مِنْ اللُّصُوصِ أَوْغَيْرِهِمْ وَكَذَا الْأَسَدُ وَالْفَهْدُ وَالضَّبُعُ وَجَمِيعُ السِّبَاعِ وَهَذَا قِيَاسُ قَوْلِ أَبِي يُوسُفَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى كَذَا فِي الْخُلَاصَةِ 502.

 $<sup>^{500}</sup>$  -- الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص  $^{100}$  الشيخ نظام وجماعة من علماء الهند سنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكر سنة النشر  $^{100}$ ه مكان النشر عدد الأجزاء  $^{100}$  المؤلد سنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر  $^{100}$  حديث نمبر :  $^{100}$  المؤلف : أحمد بن محمد بن سلامة بن عبدالملك بن سلمة أبو جعفر الطحاوي الناشر : دار الكتب العلمية -بيروت الطبعة الأولى،  $^{100}$  تحقيق : محمد زهري النجار عدد الأجزاء :  $^{100}$ 

 $<sup>^{502}</sup>$  - الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص 166 الشيخ نظام وجماعة من علماء الهند سنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكر سنة النشر 1411ه - 1991م مكان النشر عدد الأجزاء 6 -

نیز بے شارروایات میں موذی جانوروں کور کھنے اور پالنے کے بجائے قتل کرنے کا تھم دیا گیا ہے، بلکہ بعض روایات میں قدرت کے باوجو دان کو قتل نہ کرنے پر سخت نکیر بھی آئی ہے:

🖈 حضرت عبد الله بن مسعود رُّروایت کرتے ہیں کہ:

سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول من قتل حية فكأناقتل رجلا مشركا 503

كنز العمال سے اس مضمون كى چندروايات نقل كى جاتى ہيں:

\*من قتل حية فله سبع حسنات، ومن قتل وزغة فله حسنة ."حم، حب عن ابن مسعود \*خلق الإنسان والحية سواء، إن رآها أفزعته، وإن لدغته أوجعته، فاقتلوهاحيث وجدتموها ."الطيالسي – عن ابن عباس".من رأى حية فلم يقتلها مخافة طلبها فليس منا ."طب – عن أبي ليلى".اقتلواالحية والعقرب وإن كنتم في الصلاة ."طب – عن ابن عباس".اقتلوا الحيات كلهن، فمن خاف ثأرهن فليس مني ."د، ن – عن ابن مسعود؛ طب وابن جرير – عن عثمان بن أبي العاص".اقتلوا الحية، اقتلوا ذا الطفيتين والأبتر، فإنهما يطمسان البصر ويستسقطان الحبل ."حم، ق، د، هر ت والأبتر، فإنهما يطمسان البصر ويستسقطان الحبل ."حم، ق، د، هر ت عن ابن عمر".اقتلوا الحيات، فإنا لم نسالمهن منذ حاربناهن ."طب عن ابن عمر".اقتلوا الحيات، صغيرها وكبيرها، أسودها وأبيضها فإن من عن ابن عمر".اقتلوا الحيات، صغيرها وكبيرها، أسودها وأبيضها فإن من عن سراء بنت نبهان".الكلب الأسود البهيم شيطان ."حم – عن عائشة" لعن الله العقرب! ما تدع نبيا ولا غيره إلا لدغتهم ."هب – عن علي".من

مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 1 ص 394 حديث غبر 1 3746 المؤلف 1 أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر 1 مؤسسة قرطبة - القاهرة عدد الأجزاء 1 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها 1

قتل وزغا كفر الله عنه سبع خطيئات ."طس عن ابن عباس".اقتلوا الوزغ ولو في جوف الكعبة ."طب – عن ابن عباس اقتلوا العقرب والحية على كل حال ."عب – عن الحسن مرسلا".من قتل حية فكأنما قتل كافرا من أهل الحرب، ومن قتل زنبورا كتبت له ثلاث حسنات ومحي عنه مثلها سيئات، ومن قتل عقربا كتبت له سبع حسنات ومحي عنه مثلها سيئات، "الديلمي – عن ابن مسعود".الحيات ما سالمناهن منذ حاربناهن، فمن ترك شيئا من خيفتهن فليس منا ."حم – عن أبي هريرة" "لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت بقتل كل أسود بحيم، فاقتلوا المعينة من الكلاب فإنها الملعونة من الجن ."طب – عن ابن عباس" إن شر هذه السباع الأثعل ."دو؟ ابن سعيد – عن سالم بن وابصة".ألا إن شر هذه السباع الأثعل – يعني الثعالب.

کاوہ کتاوغیرہ پالنے کی احادیث میں سخت ممانعت آئی ہے، کہ اس سے نیکیاں گھٹ جاتی ہیں، اور ملائکۂ رحمت کی آمدرک جاتی ہے، فرمان نبوی ہے:

رمن اقتنى كلبالايغني عنه زرعاولا ضرعانقص من عمله كل يوم قيراط) $^{505}$  أبو طلحة يقول:  $^{505}$  سعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول (لا تدخل

<sup>504 -</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 15 ص 51 ص 51 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) المحقق : بكري حياني – صفوة السقاالناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م مصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية

<sup>505</sup> - الجامع الصحيح المختصر ج 3 ص 1207 حديث نمبر : 3147 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1407 حقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

الملائكة بيتافيه كلب ولاصورة تماثيل)506

## جانوروں پر میڈیکل تجربات

(۱) جانوروں پر میڈیکل تجربات بھی کئے جاتے ہیں، پہلے انہیں ایسے انجکشن لگائے جاتے ہیں یا دوائیں دی جاتی ہیں ، کہ وہ بیار ہوں اور پھر ان کے علاج کے لئے امکانی دواؤں کا تجربہ کیا جاتا ہے ، کیا اس طرح کے تجربات درست ہونگے ؟

اللہ پاک نے جانوروں کو انسان کی ضرورت اور نفع کے لئے پیدا کیا ہے ، انسان کی غذائی اور دیگر ضروریات کے لئے محض ضروریات کے لئے محض مخص حروریات کے لئے محض جزوی نقصان کی گنجائش کیوں نہ ہوگی ، جبیہا کہ بعض مواقع پر مخصوص مصالح کے تحت فقہاء نے جانوروں کے جسم پر (چہرہ چھوڑ کر) آگ سے داغنے کی اجازت دی ہے:

ولأن السمة وإن كان فيها إيلام الحيوان ففيها منفعة للمسلمين 507 فأماكي البهائم فقد كرهه بعض المشايخ، وبعضهم جوزوه؛ لأن فيه منفعة ظاهرة فإنما علامة، وعن رسول الله صلى الله عليه وسلم: أنه نمى عن كي الحيوان على الوجه، فهذا يشير إلى جوازه على غير الوجه 508 قرطبي كه اس مين علاء كاكوئي اختلاف نهين هـ:

وهذه الأحاديث كلهاتدلُّ على جوازكي الحيوان لمصلحة العلامة في كل الأعضاء إلافي الوجه. وهومستثنى من تعذيب الحيوان بالنار، لأجل

 $<sup>^{506}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج 3 ص  $^{1179}$  حديث غبر :  $^{1058}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$  –  $^{1407}$  تقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{108}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا  $^{109}$  – شرح السير الكبير ج 5 ص  $^{119}$  -  $^{119}$ 

<sup>508 -:</sup> المحيط البر هاني ج 5 ص 244 المؤلف : محمود بن أحمد بن الصدر الشهيد النجاري برهان الدين مازه المحقق : الناشر : دار إحياء التراث العربي الطبعة : عدد الأجزاء : 11 -

المصلحة الرَّاجحة. وإذا كان كذلك، فينبني أن يقتصرمنه على الخفيف الذي يحصل به المقصود، ولايبالغ في التعذيب، ولا التشويه. وهذا لا يختلف فيه الفقهاء إن شاء الله تعالى 509

طبی تحقیقات اور میڈیکل تجربات بھی انسانی ضروریات میں شامل ہیں ،انسان کے نظام صحت کی بنیاد ان پر ہے ،اس لئے طبی مقاصد کے لئے جانوروں کا استعال درست ہے ،یہ تعذیب بلافائدہ نہیں ہے ،بالخصوص الیمی صورت میں جب کہ نقصان کی تلافی کا بھی انتظام موجو د ہو ، جانوروں کو الیمی تکلیف پہونچا نا جس میں خود اس کا نفع ہویا عام انسانوں کا ناجائز نہیں ہے ،۔۔۔۔۔۔۔۔

وإيصال الألم إلى الحيوان لمصلحة تعود إليه جائز كالختان والحجامة وبط القرحة 510

#### خصی کرنے کے مسکلہ سے استیناس

لکہ اس کی ایک نظیر جانوروں کو خصی کرنے کا مسکلہ ہے، خصی کرنے سے جانور کو ضرریہو نچتا ہے،

بلکہ اس کا ایک عضو معطل ہو کر رہ جاتا ہے، اور اس کا سلسلۂ نسل بھی منقطع ہو جاتا ہے لیکن اس کا دو سر اپہلو

یہ ہے کہ عام لوگ اس کی شہوانی شر ارتوں سے محفوظ ہو جاتے ہیں، نیز خصی شدہ جانور کا گوشت لذیذ اور
لطیف ہو تا ہے، اسی لئے فقہاء نے بوقت ضرورت (حصول منفعت یاد فع ضرر کے لئے) گھوڑا کے علاوہ دیگر جانوروں کو خصی کرنے کی اجازت دی ہے:

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>509 -</sup>المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ج 17 ص 114 المؤلف / الشيخُ الفقيهُ الإمام ، العالمُ العامل ، المحدِّثُ الحافظ ، بقيَّةُ السلف ، أبو العبَّاس أحمَدُ بنُ الشيخِ المرحومِ الفقيهِ أبي حَفْصٍ عُمَرَ بنِ إبراهيمَ الحافظ ، الأنصاريُّ القرطبيُّ ، رحمه الله وغَفَر له

 $<sup>^{510}</sup>$  - الاختيار لتعليل المختارج 4 ص  $^{700}$  المؤلف : عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان -  $^{1426}$  هـ -  $^{2005}$  م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء / 5 -

ويجوز إخصاء البهائم منفعة للناس لأن لحم الخصي أطيب 511 فأما إخصاء الفرس فقد ذكر شمس الأئمة الحلواني في «شرحه»: أنه لا بأس به عند أصحابنا، وذكر شيخ الإسلام في «شرحه»: أنه حرام، وقد صح عن عمر رضي الله عنه: أنه في عن إخصاء الفرس، وأما غيره من البهائم فلابأس به إذا كان فيه منفعة، وإذا لم يكن فيه منفعة فهو حرام، وفي أضحية «النوازل» في إخصاء السنور إنه لا بأس به إذا كان فيه منفعة أودفع ضرره.وفي «الواقعات» لابأس بإخصاء البهائم إن كان يراد به إصلاح البهائم 412.

### طبی اغراض کے لئے جانور کو بے ہوش کر کے اس کا عضو نکالنا

(2) جانوروں سے انتفاع کی ایک صورت ہے ہے کہ دواؤں کے لئے زندہ جانور کو بے ہوش کر کے اس کے کسی عضو کو نکال لیا جائے یا آپریشن کرکے اس کی جگہ پر کوئی دوسر امصنوعی آلہ رکھ دیا جائے ،اس میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے ، بشر طیکہ بہ جانور کی معذوری یانا قابل بردشت اذیت کا باعث نہ بنے۔۔۔۔ اس وقت بہ اس معروف مثلہ سے مختلف ہو گاجس میں زندہ جانور کے اعضاء کاٹ لئے جاتے ہیں جس کی احادیث میں ممانعت آئی ہے ،اس کا تذکرہ ما قبل میں جانوروں کے حقوق کے ضمن میں آچکا ہے ،علامہ قرطبی رقمطر از بین بین :

وهومستثنى من تعذيب الحيوان بالنار؛ لأجل المصلحة الرَّاجحة. وإذا كان كذلك، فينبني أن يقتصرمنه على الخفيف الذي يحصل به المقصود، ولايبالغ في التعذيب ، ولا التشويه. وهذا لا يختلف فيه الفقهاء إن شاء الله

 $<sup>^{511}</sup>$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج 4 ص  $^{224}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1419}$  مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{4}$ 

<sup>512 -</sup> حو الم بالا -

تعالى 513

بصورت دیگر ضروری ہوگا کہ جانور کو ذرج کرنے کے بعد ہی اس کے اجزاء سے طبی استفادہ کیا جائے، اور تکلیف دہ زندگی میں جانور کو مبتلانہ کیا جائے، فقہاء نے تعلیمی اغراض کے لئے جانور کا جسم استعمال کرنے کی اجازت دی ہے لیکن زندہ جانور کا نہیں بلکہ مذبوح جانور کا:

وَيُكْرَهُ تَعْلِيمُ الْبَازِي بِالصَّيْدِ الْحَيِّ يَأْخُذُهُ وَيُعَذِّبُهُ وَلَا بَأْسَ بِأَنْ يُعَلِّمَ بِالْمَذْبُوح كَذَا فِي مُحِيطِ السَّرَخْسِيِّ 514

ويكره تعليم البازي وغيره من الجوارح بالطير الحي يأخذه فيعذبه، ولا  $$^{515}$  بأس بتعليمه بالمذبوح  $$^{515}$ 

## قانونی طور پر ممنوع جانور کا شکار کرنا

(۸) بعض جانوروں کی نسلیں ختم ہوتی جارہی ہیں ،اوریہ بات ماحولیات کے لئے نقصان کا باعث بن رہی ہے ،اس کی وجہ سے حکومت کی طرف سے اس کے شکار پر پابندی لگادی گئی ہے ،اس طرح بعض جانوروں کو کوئی ملک یا کوئی ریاستی حکومت قومی جانور قرار دے دیتی ہے اور اس طرح کے جانوروں کے شکار کرنے اور ذرج کرنے کی ممانعت ہوتی ہے ،یہ ممانعت شرعاً کس حد تک واجب العمل ہے ؟

<sup>----</sup> حواشی ----- حواشی

<sup>513 -</sup> المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ج 17 ص 114 المؤلف / الشيخُ الفقيهُ الإمام ، العالمُ العامل ، المحدِّثُ الحافظ ، بقيَّةُ السلف ، أبو العبَّاس أحمَدُ بنُ الشيخِ المرحومِ الفقيهِ أبي حَفْصٍ عُمَرَ بنِ إبراهيمَ الحافظ ، الأنصاريُّ القرطبيُّ ، رحمه الله-

الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص 166 الشيخ نظام وجماعة من علماء الهند الفكو سنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكر سنة النشر 1411هـ 1991م مكان النشر عدد الأجزاء 6

 $<sup>^{515}</sup>$  - الاختيار لتعليل المختارج 4 ص 179 المؤلف : عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب العلمية – بيروت / لبنان – 1426 هـ – 2005 م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء / 5 ،وكذا في تحفة الملوك (في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان) ج 1 ص 241 محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي سنة الولادة 0/ سنة الوفاة 666 تحقيق د. عبد الله نذير أحمد الناشر دار البشائر الإسلامية سنة النشر 1417 مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 1

شریعت اسلامیہ میں انسانی مفادات یاد فع ضرر کے لئے جانوروں کا قتل جرم نہیں ہے،خاص طور پر فقہاء حنفیہ ومالکیہ کے نزدیک غذائی ضروریات کے علاوہ دیگر جائز مقاصد کے لئے بھی جانوروں کے قتل اور شکار کی اجازت ہے، افار صولی طوریہ جانوروں پر ظلم نہیں ہے بلکہ جائز مقامات پر ان کا صحیح استعال ہے،اور یہ جن خود خالق کا نئات نے انسانوں کو دیا ہے، ظاہر ہے کہ اس قانون اباحت کی موجود گی میں کسی جانور کے قتل کو اس کی نسل کشی قرار دینا بہت مشکل ہے، نسلوں کی حفاظت رب العالمین کے ذمہ ہے،اور کس نسل کو کب تک د نیا میں رہنا ہے؟ اور کس کی افادیت کس وقت تک کے لئے ہے؟ ان باتوں کا علم اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کے پاس نہیں ہے،اس لئے قانون اباحت کی موجود گی میں نسلی تحفظ کے نام پر کسی جانور کے قتل و شکار کو نام بڑتیں دیا جاسکا۔

البتہ حکومت کی طرف سے مختلف مصالح کے تحت کسی مخصوص مقام پر پچھ مخصوص جانوروں کے قتل وشکار پر پابندی عائد کر دی جائے یا کسی جانور کو قومی جانور کا درجہ دیے کر اس کے شکار کو ممنوع قرار دے دیاجائے، توعام حالات میں اس قانون کی رعایت لازم ہوگی، اس لئے کہ:

ترجمہ:موافق حق معاملات میں مسلمان شر ائط کا یابند ہو تاہے۔

الدر المحتار بهامش رد المحتار 5 / 305 . جواهر الإكليل 1 / 213 ، والشرح الكبير مع حاشية الدسوقي عليه 2 / 108 .

<sup>517 -</sup> السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج ٧ ص ٢٣٩ مديث تمبر:١٣٨٢ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق : الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 هـ عدد الأجزاء : 10 - الم بخاري في الرب عن تعليقًا نقل كيائے - صحيح بخارى ٢٥ ص ٩٥٠ -

فقہاءنے قومی اور بین الا قوامی بے شار مسائل میں اس حدیث کو بنیا دبنایا ہے 518۔

علاوہ ازیں مسلمان کی عزت و حرمت کی حفاظت مقاصد دین بلکہ ضروریات ستہ (حفاظت دین ، حفاظت دین ، حفاظت مال ، حفاظت مال ، حفاظت عقل اور حفاظت آبر ویانسب ) میں شامل ہے 519۔

ملکی قوانین کی خلاف ورزی کی صورت میں اس کی عزت وآبر و خطرہ میں پڑسکتی ہے ، اس لئے بلا سی عذر شرعی کے اس کو خطرہ میں ڈالنادرست نہیں ہے۔

### اسلامی حکومتوں میں گھوڑے کو یکگونہ خصوصی جانور کا درجہ حاصل تھا

ہ نیز شریعت میں ایسی نظیریں موجو دہیں جن میں بعض مخصوص جانوروں کو خصوصی درجہ دے کر ان کے قتل یا خصی کرنے پر پابندی عائد کر دی گئی، اور اس کی وجہ یہی بتائی گئی کہ اس سے ان کی نسل کشی لازم آئے گی، جب کہ بعض بنیادی مقاصد کے تحت ان کانسلی تحفظ و تکثیر ضروری ہے، اس کی ایک مثال گھوڑا ہے، جو پچھلے ادوار میں جہاد اور تیزر فتار سفر کاسب سے معتبر اور طافتور ذریعہ ماناجا تاتھا، اسلامی حکومتوں میں گھوڑے کو خصوصی مقام حاصل تھا جس کو آج کی اصطلاح میں کہہ سکتے ہیں کہ یہ یک گونہ قومی جانور کا درجہ تھا اور فقہ اسلامی نے اس کی اہمیت تسلیم کرتے ہوئے اس کے نسلی تحفظ و تکثیر کے پیش نظر گھوڑے کے خصی کرنے پر پابندی عائد کر دی، تاکہ گھوڑے کی قوت تولید ختم نہ ہوجائے، اور اس کی نسل منقطع ہونے کا اندیشہ بیدانہ ہو، جب کہ خصی کرنا قتل سے بدر جہا کم ترچیز ہے:

 $<sup>^{518}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{6}$  ص  $^{8}$  ٠ تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{518}$  دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{60}$ ه –  $^{60}$ م -

<sup>519 -</sup> شرح مختصر الروضة ج ٣ ص ٢٠٩ المؤلف: سليمان بن عبد القوي بن الكريم الطوفي الصرصري، أبو الربيع، غم الدين (المتوفى: 716هـ) المحقق: عبد الله بن عبد الحسن التركي الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى، 1407هـ نجم الدين (المتوفى: 1 ص ٣٧٣ للإمام عبد هـ / 1987 م عدد الأجزاء: 3 ، – تيسير الوصول إلى قواعد الأصول ومعاقد الفصول ج ١ ص ٣٧٣ للإمام عبد المؤمن بن عبد الحقّ البغدادي الحنبلي (658. 739هـ) شرح: عبد الله بن صالح الفوزان المدرّس. سابقاً. بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية فرع القصيم مقدمة الطبعة الثانية «وهي الأولى لدار ابن الجوزي-

جاز (خصاء البهائم) حتى الهرة. وأماخصاء الآدمي فحرام، قيل والفرس و قيدوه بالمنفعة وإلافحرام 520

(وَهُِٰٓيَ)الْمُكَلَّفُ (عَنْ خِصَاءِ الْخَيْلِ) هَٰي تَحْرِيمٍ لِأَهَّا إِنَّمَا تُرَادُ لِلرُّكُوبِ وَ الْجِهَادِعَلَيْهَا وَذَلِكَ يُنْقِصَ قُوَّتَهَا وَيَقْطَعُ نَسْلَهَا 521

وَفِي الْحُدِيثِ النَّهْيُ عَنْ خِصَاءِالْخَيْلِ فَحُمِلَ عَلَى تَحْرِيمِهِ لِتَنْقِيصِهِ قُوَّهَاوَإِذْهَابِهِ نَسْلَهَا،وَهَذَاخِلَافُ قَوْله تَعَالَى {وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّاللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ }522

وفي المقدمات يجوز خصاء الغنم دون الخيل ، لأن النبي تلقي نفى عن خصاء الخيل وضحى بكبشين أملحين مجبوبين لأن الغنم تراد للأكل وخصاؤها لا يمنع من ذلك وربما حسنه والخيل تراد للركوب والجهاد وهو ينقص قوتما ويقطع نسلها 523

# مخصوص پس منظر میں بعض جانوروں کے قتل پر پابندی عائد کی جاسکتی ہے

ہاں طرح کتب فقہ میں ایسی مثالیں بھی ماتی ہیں کہ بھی مخصوص پس منظر میں بعض جانوروں
کے قتل پر پابندی عائد کر دی جاتی ہے جب کہ فی الواقع ان کا قتل ناجائز نہیں ہوتا ،لیکن بعض احوال
وظروف میں ان کے قتل سے اجتناب ناگزیر ہوجاتا ہے ، مثلاً فقہ حنی میں ایک جزئیہ ملتا ہے کہ دشمن کے
علاقے میں سانپ اور بچھو دستیاب ہوں تو مسلمان ان سے اپنا بچاؤ تو کریں گے لیکن ان کو قتل نہیں کیاجائے
گا، ،اس کئے کہ قتل سے سانپ اور بچھو کی نسل دشمن کے علاقے سے ختم ہوجائے گی ، جو دشمن کو نفع

<sup>520 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج5 ص 707 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)مصدر الكتاب : موقع يعسوب [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ]

<sup>521 -</sup>الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني ج 8 ص 408 المؤلف: أحمد بن غنيم النفراوي (المتوفى: 1126هـ)

 $<sup>^{522}</sup>$  منح الجليل شرح مختصر خليل ج  $^{6}$  ص  $^{481}$  المؤلف : محمد بن أحمد عليش (المتوفى :  $^{522}$ هـ)

<sup>523 -</sup> الذخيرة شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي ج 13 ص 286 تحقيق محمد حجي الناشر دار الغرب سنة النشر 1994م مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 14

پهونچانے کے متر ادف ہوگا۔۔۔۔ حالا تکہ سانپ اور پچھووغیرہ کا قبل فی نفسہ جائز ہے:

إذَا وَجَدُوافِي دَارِ الْحُرْبِ عَقْرَبًا فَإِشَّمُ لَا يَقْتُلُونَهَا وَلَكِنْ يَنْزِعُونَ ذَنبَهَا قَطْعًا لِلْضَّرَرِعَنْ أَنْفُسِهِمْ وَلَا يَقْتُلُونَهَا لِأَنَّ فِي قَتْلِهَا قَطْعَ الضَّرَرِعَنْ الْكَفَرَةِ فَإِنَّهُ يَنْفَطِعُ نَسْلُهَا وَفِيهِ مَنْفَعَةُ الْكُفَّارِ وَكَ ذَلِكَ إِنْ وَجَدُواحَيَّةً فِي رِحَالِهِمْ إِنْ يَنْعُلُونَهَا لِأَنْ وَجَدُواحَيَّةً فِي رِحَالِهِمْ إِنْ أَمْكَنَهُمْ نَنْعُ أَنْيَاكِهَا فَعَلُواذَلِكَ قَطْعًا لِلضَّرَرِعَنْ أَنْفُسِهِمْ وَلَا يَقْتُلُونَهَا لِأَنَّ فِي فَيْدُونَا اللَّكُفَّارِ وَقَدْ أُمِرْنَا بِضَرَرِهِمْ وَلَا يَقْتُلُونَهَا لِأَنْ

کسی خاص جانور کی مکمل نسل کشی کا منصوبه درست نهیس

بعض روایات سے ثابت ہو تاہے کہ کسی مخصوص جانور کی مکمل نسل کشی کا منصوبہ بنانا درست نہیں ہے، یہ امر الہی سے بغاوت اور نظام کا کنات میں فساد برپا کے متر ادف ہے ،البتہ ان کے بعض افراد یا اصناف کا مصلحتاً یاضر ورتاً قتل اس سے مختلف ہے،رسول الله صَلَّا الله عَلَّا اللهِ عَلَّا اللهِ عَلَّا اللهِ عَلَّا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَیْ اللهِ اللهِ عَلَیْ اللهِ اللهِ عَلَیْ اللهِ ال

لولا أن الكلاب أمة من الأمم لأمرت بقتلها كلها فاقتلوا منها كل أسود كيم قال وفي الباب عن ابن عمروجابروابي رافع وابي أيوب قال ابوعيسى حديث عبد الله بن مغفل حديث حسن صحيح 525

ترجمہ: اگر کتے امتوں میں سے ایک امت نہ ہوتے تومیں ان سب کے قبل کا حکم دیتا ،البتہ ہر کالے جھجنگے کتے کو قبل کر ڈالو۔

کسی فرقہ کے یہاں مقدس مانے جانے والے جانور کو ذیج کرنا

(٩) اگر مسلمان مخلوط معاشر ه میں رہتے ہوں جہاں کوئی گروہ کسی خاص جانور کو معبود اور مقدس

 $<sup>^{524}</sup>$  - الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص  $^{166}$  الشيخ نظام وجماعة من علماء الهندسنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكر سنة النشر  $^{1411}$ ه –  $^{1991}$ م مكان النشر عدد الأجزاء  $^{525}$  - الكتاب : الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 4 ص  $^{78}$  حديث نمبر :  $^{1486}$ المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر:دارإحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكروآخرون عدد الأجزاء:  $^{526}$ 

مانتا ہو ،اور اس کے ذبح کرنے سے اس کی دل آزاری ہوتی ہو ،اور فرقہ وارانہ ہم آ ہنگی متأثر ہوتی ہو یا قانونا اس کے ذبح کرنے پریابندی ہو تومسلمانوں کارویہ اس سلسلے میں کیاہونا جاہے؟

🖈 قانونی یا بندی کی صورت کا تھم اوپر گذر چاہے کہ اس صورت میں مجبوراً اس قانون پر عمل کر نالازم ہو گا،لیکن بیہ حکم ظاہر اًہے، قانونی بندش کی بنایر کوئی جائز چیز فی الواقع ناجائز نہیں ہو جاتی ،اگر کوئی شخص قانون کی نگاہ سے نیج کر ممنوعہ جانور کو ذیح کرلے ،اور ہر اندیشے سے اپنے کو محفوظ رکھے تواس کاعمل گو کہ خلاف قانون ہے مگر ذبیجہ حلال رہے گا۔

الکین اگر حکومت کی طرف سے کوئی قانونی یا بندی نہ ہو تو محض دوسرے گروہ کی مذہبی رعایت 🖈 میں دل آزاری کے خوف سے یا فرقہ وارانہ ہم آ ہنگی کے نام پر اس جائز جانور کے ذبیحہ سے احتراز کا حکم دینا درست نه هو گا:

(الف)اس کئے کہ اس سے اس جانور کے مذہبی تقدس کو فروغ ملے گابلکہ بہت ممکن ہے کہ خود مسلمانوں کی نئی نسلیں اس ممانعت کو مذہبی حیثیت سے دیکھنے لگیں ،اور اس جانور کے لئے ان کے اندر بھی تقدّس کا تصور پیدا ہونے لگے ،اور مخلوط معاشر ہ میں اس کا بہت زیادہ امکان ہے ، ظاہر ہے کہ بیہ فکر وعقیدہ کا بدترين نقصان ہو گا۔

(ب) نیزیہ اللہ پاک کے حلال کر دہ چیز کو حرام کرنے کے بھی متر ادف ہو گا، جس کی قر آن کریم میں ممانعت آئی ہے:

> يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ 526

> ترجمہ: اے ایمان والو! ان پاک چیزوں کو حرام نہ کروجن کو اللہ نے تمہارے لئے حلال کیاہے اور حدسے تنجاوز نہ کرواللہ یاک حدسے آگے بڑھنے والوں کو بہند نہیں فرماتے۔

اس آیت کے پس منظر میں جو واقعہ نقل کیا جاتا ہے وہ بیہ ہے کہ عہد نبوت میں ایک یا چند افراد نے ترک کیم، ترک نکاح، ترک نوم وغیرہ کاارادہ کیا تھا، اور اس کواپنی ذات تک ہی محدود رکھا تھا، نہ اس کی تشہیر کی تھی اور نہ دوسروں کو تشکیل کی ،لیکن قر آن نے ان کو بھی تحریم حلال کے زمرہ میں داخل کیااور اس طرح کے اعمال پر ممانعت عائد کر دی، <sup>527</sup>

دراصل کسی چیز کوجب انسان اپنے لئے حرام کرلیتاہے، تور فتہ اس کی شاعت دل میں بسنے لگتی ہے،اور پھر اس سے متأثر ہو کر دو سرے لوگ یا کم از کم خود اس کی نسل اس شے کے ترک کو بہتر تصور کرنے لکتی ہے، جبکہ اللہ نے اس کو بہتر نہیں بتایا، اسی لئے قر آن نے مذکورہ بالا آیت کے ذریعہ اس کی جڑکاٹ دی۔ باہمی ہم آ ہنگی کے لئے آج ایک جائز چیز کے ترک پر اتفاق رائے کرلیا جائے ، یعنی جائز سمجھتے ہوئے اسے جیموڑدیا جائے،لیکن آنے والی نسلیں اس عمل کو نظریہ بنالیں گی،اور اس کو واقعۃ ناجائزیا کم از کم ناپیندیدہ سمجھنے لگیں گی ، یہ امت کا زبر دست علمی اور قومی نقصان ہو گا ،اور پھر اس کو جائز ثابت کرنے کے لئے مسلمانوں کو سخت جدوجہد کرنی ہو گی ، بلاوجہ اس طرح کی آزمائش اپنے سر لینے کی کیاضر ورت ہے ؟ مذکورہ بالا چیزیں (ترک کم وغیرہ) گو کہ کسی خاص مذہب سے تعلق نہیں رکھتیں ،لیکن بعض مذاہب میں یہ رہبانیت کی تہذیبی علامت مسمجھی جاتی ہیں اور کسی قوم کی تہذیبی شاخت عملی طور پر مذہبی شعار کے در جہ میں ہوتی ہے ،اسی لئے اسلام نے تشبہ سے جو ممانعت کی ہے اس میں مذہبی اور تہذیبی دونوں طرح کے امور داخل ہیں۔

🖈 نیز اس سے تہذیبی موت کا اندیشہ ہے ، کیونکہ جب کوئی قوم کسی دوسری قوم کے لئے یک طرفہ طور پر اپنی تہذیب چھوڑ دیتی ہے، تو آہتہ آہتہ اس کی تہذیبی غیرت اور قومی حسیت کمزور ہونے لگتی

527 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج٣ص١٢٩عديث نمبر:١٣٣٦٩لمؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة. بيروت الطبعة: عدد الأجزاء: ثمانية أحزاء في أربع مجلدات ، الدر المنثور في التأويل بالمأثور ج ٣ ص ١٣٣٩ لمؤلف : عبد الرحمن بن أبو بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 911هـ)

ہے اور اس کا نتیجہ موت کے سوا کچھ نہیں ہے۔۔۔

ﷺ پھر اس کی کیا ضانت ہے کہ معاملہ ایک ہی چیز کے ترک تک محدود رہے گا اور آئندہ کسی دوسری چیز کے ترک تک محدود رہے گا اور آئندہ کسی دوسری چیز کے ترک کامطالبہ نہیں کیا جائے گا؟۔۔۔۔۔اس کے بعد کیا ہو گاہر صاحب بصیرت شخص اس کا اندازہ کر سکتا ہے،۔۔۔۔اپنی چیزوں سے دستبر دار ہونے والی قوم مجھی زندہ تصور نہیں کی جاسکتی۔۔۔

اس لئے قرآن نے کفر سے اتفاق رائے یاان سے بعض منافع کے حصول کے لئے یک طرفہ محبت کی پیشکش کو ممنوع قرار دیاہے، کہ بیہ کسی زندہ اور غیور قوم کے شایان شان نہیں:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِوَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحُقِّ 528

ترجمہ: اے ایمان والو! میرے دشمن اور اپنے دشمن کو دوست نہ بناؤ، کہ ان کی طرف محبت کی پیشکش کرنے لگ جاؤ، جبکہ وہ تمہارے پاس موجود حقائق کو تسلیم کرنے پر آمادہ نہیں ہیں۔

ہ دراصل جس تھوڑے سے نفع (ہم آ ہنگی، یاو قتی فتنہ و فساد سے تحفظ و غیرہ) کے لئے محبت کی قربانی دی جاتی ہے ، اس کے نتائج کس قدر سنگین ہوسکتے ہیں ، اور آئندہ قوم وملت کو اس سے کیا نقصانات پہونج سکتے ہیں ، وہ پیش نظر رکھناضر وری ہے ، فقہی ضابطہ ہے :

دفع المفاسد مقدم على جلب المصالح, 529

ترجمہ: مفاسد کو دور کرنامصالح کے حصول سے مقدم ہے۔

اس مضمون کے متعد د فقہی ضابطے کتب اصول فقہ میں موجو دہیں۔

<sup>528 -</sup> الممتحنة: ١

<sup>529 -</sup> البحر المحيط في أصول الفقه ج ص ١٩٩ المؤلف: بدر الدين محمد بن عبد الله بن بحادر الزركشي (المتوفى: 794هـ) المحقق: محمد عمد تامر الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة: الطبعة الأولى، 1421هـ / 798هـ) المحقق: محمد عمد تامر الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1404 للبيضاوي المؤلف: على بن عبد الكافي السبكى الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى، 1404

#### ذبيجة كاؤكامسك

امداد کے ایک مثال گائے کا ذبیحہ ہے ، حضرت حکیم الامت مولانا اشر ف علی تھانوی ؓنے امداد الفتاویٰ میں ذبیحۂ گاؤسے دستبر داری کے مسئلے پر متعدد علماء وفقہاء عصر کے جو مباحث پیش کئے ہیں ،ان سے بھی اس مسئلہ پر روشنی پڑتی ہے:

گائے کا ذبیحہ اسلام میں واجب نہیں، جائز ہے، قر آن کریم اور احادیث صیحہ دونوں سے اس کا جواز ثابت ہے، قر آن کریم اور احادیث صیحہ دونوں سے اس کا جواز ثابت ہے، قر آن میں حرام وحلال جانوروں کی تفصیلات کے لئے پوری سور ہُ الا نعام موجو دہے، اوراس میں اونٹ اور گائے کو بھی بالتصر سے حلال جانوروں میں شار کیا گیا ہے۔

وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ 530

قر آن نے ان دونوں جانوروں کانام خاص طور پر اس لئے لیا کہ اونٹ یہود کے یہاں حرام تھا، اسی طرح بنی اسرائیل کے ایک طبقہ نے گائے کامجسمہ بناکر تعلیمات یہود سے ہٹ کر اس کی پر ستش شروع کر دی تھی ، اس طرح اس کے یک گونہ تقدس کا احساس لو گوں میں پیدا ہو گیا تھا، جس کا تذکرہ قرآن پاک میں موجود ہے <sup>531</sup>:

مفسرین نے لکھاہے کہ سامری نے گائے کے بچپہ کابت بنایا تھا<sup>532</sup> قر آن نے ان دونوں جانوروں کو حلال کرکے ان کی حرمت بھی ختم کی اور تقدس کا طلسم بھی چاک کر دیا۔

نیز احادیث صیحہ سے بھی ذہیجہ گاؤ کاجواز ملتاہے، حضرت جابر گی روایت ہے کہ:

530 - الانعام: ١٣٣١)

531 - سوره الاعراف: ١٣٨)

532 - الدر المنثور في التأويل بالمأثورج ٣٠٢ ص ٣٠٢ المؤلف:عبدالرحمن بن أبوبكر،جلال الدين السيوطي(المتوفى 911هـ

نَحَرَرَسُولُ اللَّهِ-صلى الله عليه وسلم عَنْ نِسَائِهِ. وَفِي حَدِيثِ ابْنِ بَكْرِعَنْ عَائِشَةَ بَقَرَةً في حَجَّتِهِ. 533

ترجمہ: رسول الله منگالليَّيْ منے جمۃ الوداع کے موقعہ پر ازواج مطہر ات کی طرف سے اور بعض روایتوں کے مطابق حضرت عائشہ کی طرف سے گائے کی قربانی فرمائی۔

بلکہ عہد نبوت میں گائے کی قربانی کا عام رواج تھا،اور ایک گائے سات آدمی کی طرف سے کافی

تسمجھی جاتی تھی، حضرت جاہر بن عبد اللہ میں کی روایت ہے:

فَنَذْبَحُ الْبَقَرَةَ عَنْ سَبْعَةٍ نَشْتَرِكُ فِيهَا 534

ترجمہ: کہ ہم سات آدمی کی طرف سے ایک گائے ذرج کرتے تھے۔

اس مضمون کی متعد دروایات و آثار کتب حدیث میں موجود ہیں ،البتہ جس تناظر میں گائے کے ذبیحہ کی اجازت دی گئی جبیبا کہ ابھی ذکر آیا،اس نے اس کو شعار اسلامی میں تبدیل کر دیا،اور یہ مخصوص اسلامی تہذیب کا حصہ بن گیا، چنانچہ حضور مُنگالِیْا الله علیہ موقعہ پر ارشاد فرمایا:

من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم الذي له ذمة الله وذمة رسوله فلا تحقروا الله في ذمته 535

ترجمہ:جو ہماری نماز پڑھے،ہمارے قبلہ کی طرف رخ کرے،اور ہماراذبیحہ کھائے تو وہ مسلمان ہے اور اسے اللہ اور رسول کا ذمہ حاصل ہے، پس اس ذمہ کونہ توڑو۔

شار حین حدیث نے اس حدیث کی تشر تے کرتے ہوئے اکل ذبیحہ کو شعائر اسلام میں شار کیا ہے

<sup>533 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٣٩ص٨٨ صديث نمبر:٣٢٥٣ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة

 $<sup>^{534}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{70}$   $^{80}$  مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت

<sup>535 -</sup> الجامع الصحيح المختصر ج ١ ص ١٥٣ *حديث نمبر:٣٨٣المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري* الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987

کہ جس طرح عبادات میں ہر مذہب کا ایک شعار ہو تاہے ،اسی طرح اشیاء خور دونوش میں بھی ہر مذہب کاایک خاص امتیاز ہو تاہے ،اور انہی امتیازات سے مذہب کو پہچانا جاتا ہے ،مثلاً یہود مسلمانوں کا ذبیجہ (اونٹ )اور ہنود (گائے) نہیں کھاتے ، توجب تک ان شعائر کو انسان دل سے قبول نہ کرلے اور ان کا عملی اظہار نہ کرے وہ مؤمن نہیں ہو سکتا اور نہ اسے اللہ اور رسول کا ذمہ حاصل ہو سکتا ہے 536۔

اسی لئے حضرت عبداللّٰہ بن سلامؓ وغیرہ چند اہل کتاب صحابہ نے اسلام لانے کے بعد احتیاطاً اونٹ کا گوشت نه کھانے کاارادہ کیا، که اسلام میں واجب نہیں ،اوریہو د میں حرام تھا،لیکن قر آن کریم میں اس پر تنبیه کی گئی اور اس طرح کے مخلوط اسلام یا مخلوط معاشرہ کو مستر دکر دیا گیا۔ امداد الفتاویٰ میں بیہ بحث تقریباً ۲ صفحات میں ہے ،اور حضرت تھانوی اُور دیگر علماءنے یوری شدت کے ساتھ ذبیحۂ گاؤیاکسی ایسے تہذیبی عمل سے دستبر دار ہونے کی مخالفت کی ہے جو گو کہ مذہب میں واجب نہیں ہے لیکن شعائر اسلامی کا حصہ ہے 537۔ بعض جنگلی جانوروں کے شکار پریابندی

(۱۰) حکومت جنگلات میں شکار سے منع کرتی ہے ، بعض نہروں اور جھیلوں پر پر ندول کے شکار سے رو کتی ہے ، کیو نکہ وہاں موسم کے لحاظ سے دور دراز علاقے کے پر ندے آتے ہیں ، جن کو مہمان پر ندہ کہا جاتا ہے ،ان سر کاری قوانین کی رعایت معاہدۂ شہریت ، د فع ضرر ،اور تحفظ جان وعزت کی بنایر واجب ہے ، تفصیلات گذشته صفحات میں آچکی ہیں۔

# وہائی امر اض سے بیخنے کے لئے جانوروں کو قتل کرنا

(۱۱) بعض دفعہ وہائی متعدی امر اض کوروکنے کے لئے بڑے بیانے پر جانوروں کو مار دیا جاتا ہے ،خاص کر مر غیوں کو مارنے کے واقعات بار بارپیش آتے ہیں ، مجھی ان کو مارنے کے لئے گڑھوں میں زندہ

<sup>&</sup>lt;sup>536</sup> - عمدة القاري شرح صحيح البخاري ج ٢ ص ٣٣٥ المؤلف : بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني (المتوفى : 855هـ)

<sup>&</sup>lt;sup>537</sup> - امدادالفتاويٰ جساص ۵۷۵ ت ۵۹۲ مطبوعه اداره تالیفات اولیاء دیوبند به

د فن کر دیا جاتا ہے ،اور تبھی ان پر ایسڈ ڈال دیا جاتا ہے ، تو امر اض کے پھیلاؤ کے خوف سے کیا انہیں مارا حاسکتاہے؟

# جانوروں کو زندہ جلانا درست نہیں

د فع ضرر کے لئے جانوروں کو قتل کرنے کی اجازت ہے، لیکن ان کو زندہ جلانا اور د فن کرنا جائز نہیں ہے ، احادیث میں سانپ ، بچھو ، چوہا ، زنبور ، خونخوار کتا ، گر گٹ ، خطرناک بلی اور ضرر رسال چیو نٹی وغیرہ کو مارنے کی اجازت دی گئی ہے ، بلکہ بعض کو باعث اجر بھی قرار دیا گیا ہے ، تفصیلی روایات پہلے گذر چکی ہیں ہے ۔ بلکہ بعض کو باعث اجر بھی قرار دیا گیا ہے ، تفصیلی روایات پہلے گذر چکی ہیں ہے ، بلکہ بعض کو زندہ جلانے کا اختیار رب العالمین کے سواکسی کو نہیں ہے ، ابوداؤد اور متعدد کتب حدیث میں بیر روایت آئی ہے :

فَإِنَّهُ لاَ يُعَذِّبُ بِالنَّارِ إِلاَّ رَبُّ النَّارِ »539.

ترجمہ: آگ کی سزا آگ کے مالک کے سواکوئی نہیں دے سکتا۔

اسلام سے قبل کسی شریعت میں غالباً اس کی اجازت تھی 540 ، جبیبا کہ ایک نبی گی طرف سے چیو نٹیوں کی بستی جلانے کے واقعہ سے اندازہ ہو تاہے 541 لیکن اسلام میں یہ قطعی ممنوع ہے ، علماء اسلام نے دشتہ

<sup>538 -</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 15 ص 51 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) الحقق : بكري حياني – صفوة السقاالناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م مصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية-

 $<sup>^{539}</sup>$  - سنن أبي داود ج 3 ص 8 حديث غبر : 2675 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي  $\pm$  مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 3 ص 494 حديث غبر : 16077 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة - القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها -  $^{540}$  - المؤرف ما المثن المؤرف من الماك العادل المؤرث  $^{540}$  - المؤرف ما المؤرث المؤرث

<sup>540 -</sup> المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ج 18 ص 38 المؤلف / الشيخُ الفقية الإمام ، العالمُ العامل ، المحدِّثُ الحافظ ، بقيَّةُ السلف،أبو العبَّاس أحمَدُ بنُ الشيخِ المرحومِ الفقيهِ أبي حَفْصٍ عُمَرَ بنِ إبراهيمَ الحافظ ، الأنصاريُّ القرطيُّ القرطيُّ - الحامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 7 ص 43 حديث نمبر : 5989 المؤلف:أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت الطبعة

اس کو فساد کے ہم معنی قرار دیاہے:

\*وذلك لأن تعذيب الحيوان بالإحراق إفساد له، وتعذيب له بغيرحق542

اس کی صراحت کی ہے، فقاولی ہندیہ میں ہے:

ترجمہ: ٹڈی کے قتل میں مضائقہ نہیں ہے،اس لئے کہ یہ ایک شکار ہے، کھانے کے لئے اس کا قتل جائز ہو گا،البتہ اس کا جلانا کروہ (تحریمی) ہے۔ مگروہ (تحریمی) ہے۔ جو ل اور بچھو کو آگ میں جلانا مکروہ (تحریمی) ہے۔ یہی بات ر دالمخارمیں بھی ہے:

(يكره إحراق جراد)أي تحريما ومثل القمل البرغوث ومثل العقرب الحيةط<sup>544</sup>

اگر جانور کو جلا کر ختم کرناہی ضروری ہے تو پہلے اس کو مار دیا جائے اور پھر جلایا جائے، جیسا کہ فقہاء نے لکھاہے کہ اگر کوئی شخص کسی جانور کے ساتھ بد فعلی کرلے اور وہ جانور ماکول اللحم نہ ہو تو اس کو ذیح کرنے کے بعد جلایا جائے، زندہ رہتے ہوئے نہیں 545۔

🖈 اگر موذی جانور بڑی تعدا دمیں ہوں اور ان کو الگ الگ مار نامشکل ہو تو تو کو ئی ایساز ہریا کیمیکل

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>-</sup> غبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد 75

الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص 166 الشيخ نظام وجماعة من علماء الهند الفتاوى الهندية أو من علماء الهند الله المنة الولادة 166 سنة الولادة الأجزاء 166

<sup>544 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 6 ص 752 ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ - 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص 166 الشيخ نظام وجماعة من علماء الهند الفادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكرسنة النشر 1411ه -1991م مكان النشرعدد الأجزاء 6 •

ان کے ٹھکانے میں ڈالد یاجائے جس سے وہ مر جائیں اور پھر ان کو جلادیاجائے یااسی حالت میں باہر بچینک دیا جائے،۔۔۔۔۔البتہ اگر بغیر جلائے ہوئے ان پر قابو پانا اور ان کو ختم کرنا ممکن نہ ہو اور دفع ضرر کے لئے ان کاخاتمہ ضروری ہو توبد جۂ مجبوری ان کو زندہ آگ میں جلانے یاد فن کرنے کی اجازت ہو گی،اس مسلے میں اس جزئیہ سے روشنی ملتی ہے جو کتب فقہ میں دشمن حربیوں کے تعلق سے مذکور ہے، شامی میں ہے:

لكن جواز التحريق والتغريق مقيد كما في شرح السير بما إذا لم يتمكنوا من الظفر بهم بدون ذلك بلا مشقة عظيمة فإن تمكنوا بدونها فلا يجوز لأن فيه إهلاك أطفالهم ونسائهم ومن عندهم من المسلمين 546

جانوروں کو کن انسانی مصالح کے لئے ماراجاسکتاہے؟

(۱۲) جانوروں کو کن انسانی مصالح کے لئے مارا جاسکتا ہے ؟ جیسے ہاتھی کے دانت ،ہر ن کی سینگ اور کھال حاصل کرنے کے لئے وغیر ہ۔

حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک ہر قسم کے جانور (خواہ وہ ماکول اللحم ہوں یانہ ہوں)کا شکارغذائی ضروریات اور دیگر منافع ومصالح مثلاً بال، کھال، دانت، سینگ وغیرہ کے حصول، یازینت وآرائش کے لئے جائز ہے ،اس لئے کہ کائنات کی ہر چیز انسان کے نفع کے لئے پیدا کی گئی ہے،اسی لئے قرآن کریم میں جانوروں کے شکار کی عام اجازت دی گئی ہے ۔

{وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا}

علامه كاسانيٌّر قمطراز بين:

<sup>546 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 4 ص 129 ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ - 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

<sup>433</sup> - الدر المحتار بهامش رد المحتار 7 / 32 . منح الجليل شرح على مختصر سيد خليل ج 2 ص 547 محمد عليش الناشر دار الفكرسنة النشر 1409هـ - 1989م مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 9 ، جواهر الإكليل 1 / 1 ، والشرح الكبير مع حاشية الدسوقى عليه 2 / 108 .

<sup>548 - [</sup>المائدة : 2]

أَمَّا الْأَوَّلُ فَيُبَاحُ اصْطِيَادُ مَا فِي الْبَحْرِ وَالْبَرِّ مِمَّا يَجِلُّ أَكْلُهُ وَمَا لَا يَجِلُّ أَكْلُهُ ، غَيْرَ أَنَّ مَا يَجِلُّ أَكْلُهُ يَكُونُ اصْطِيَادُهُ لِلانْتِفَاعِ بِلَحْمِهِ وَمَا لَا يَجِلُّ أَكْلُهُ يَكُونُ اصْطِيَادُهُ لِلانْتِفَاعِ بِلَحْمِهِ وَمَا لَا يَجِلُّ أَكْلُهُ يَكُونُ اصْطِيَادُهُ لِلانْتِفَاعِ بِلَحْمِهِ أَوْ لِدَفْعِ أَذِيَّتِهِ ....ولَا يَكُونُ اصْطِيَادُهُ لِلانْتِفَاعِ بِطَرِيقِ التَّزَيُّنِ بِمَا يَخْتَمِلُ بَأْسَ بِذَلِكَ مِنْ شَعْرِ الْبَهِيمَةِ وَصُوفِهَا لِأَنَّهُ انْتِفَاعٌ بِطَرِيقِ التَّزَيُّنِ بِمَا يَخْتَمِلُ فَلْ اللَّوْنَ وَمُوفِهَا لِأَنَّهُ انْتِفَاعٌ بِطَرِيقِ التَّزَيُّنِ بِمَا يَحْتَمِلُ ذَلِكَ وَلِمَدَا فِي التَّزَيُّنِ فَعُمَالُ فِي سَائِرٍ وُجُوهِ الْإِنْتِفَاعِ فَكَذَا فِي التَّزَيُّنِ فَعَلَا فَي التَّزَيُّنِ فَعَلَا اللَّالَ فِي اللَّرَبُونَ وَجُوهِ الْإِنْتِفَاعِ فَكَذَا فِي التَّزَيُّنِ فَعَلَا لَا اللَّالَةُ فِي التَّزَيُّنِ وَجُوهِ الْإِنْتِفَاعِ فَكَذَا فِي التَّزَيُّنِ فَعَلَا الْحَالَ فِي التَّزَيُّنِ وَلَمُ اللَّالِ اللَّهُ الْمُعْمَالُ فِي سَائِرٍ وُجُوهِ الْإِنْتِفَاعِ فَكَذَا فِي التَّزَيُّنِ اللَّهُ الْمُعْمَالُ فِي سَائِرٍ وُجُوهِ الْإِنْتِفَاعِ فَكَذَا فِي التَّزَيُّنِ اللَّهُ الْمُعَلِي اللَّوْلِ الْمُعْمَالُ فِي سَائِرٍ وُجُوهِ الْإِنْتِفَاعِ فَكَذَا فِي التَّزَيُّنِ الْمُعَلِي اللَّالِي اللَّهُ الْمُعْتِعُمَالُ اللْمِلْمِ الْمُعْمَالُ فِي سَائِرِ وَجُوهِ الْإِنْتِفَاعِ فَكَذَا فِي التَّزَيِّنِ الْمِلْمُ الْمُلْمِي اللْمُ الْمُلْمُ اللْمُ الْمُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ الْمِيْمِ اللْمُلْمِ الْمُعْمَالُ اللْمُعْمَالُ الْمُعْلِمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْمِلِهُ اللْمُ اللْمُولِي اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُؤْمِ اللْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلَى اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُعِلَى اللْمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعِلَى اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعِلَى اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلَمِي اللْمُعُلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ اللْمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعِلَى الْمُعْلِمُ ال

وحل اصطياد ما يؤكل لحمه وما لا يؤكل لحمم) لمنفعة جلده أو شعره أو ريشه أو لدفع شره، وكله مشروع لاطلاق النص. وفي القنية يجوز ذبح الهرة و الكلب لنفع ما 550

# جانوروں کو کن حالات میں مارا جاسکتاہے؟

(۱۳) جو جانور انسان کے لئے نقصان دہ ہوں ان کو مارنے کا کیا تھم ہو گا اور کن حالات میں ان کو مارنے کا کیا تھم ہو مارنے کی اجازت ہو گی ؟ کیونکہ جہاں وہ انسان کے لئے مضرت کا باعث ہیں ،وہیں ماحولیات کو انسان کے موافق بنانے میں بھی ایک اہم رول اداکرتے ہیں۔

 $<sup>^{549}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 11 ص  $^{740}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{540}$  هـ دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{540}$ ه هـ  $^{580}$ م محمد عارف بالله القاسمي  $^{550}$  - الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج  $^{70}$  ص  $^{800}$  المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى :  $^{580}$ ه) مصدر الكتاب : موقع يعسوب [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ] ، وكذا في تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّلْبِيِّ ج 6 ص  $^{60}$  المؤلف : عثمان بن علي بن محجن البارعي ، فخر الدين الزيلعي الحنفي (المتوفى :  $^{60}$  هـ) الحاشية : شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى :  $^{60}$  هـ) الناشر : المطبعة الكبرى الأميرية – بولاق ، القاهرة الطبعة : الأولى ،  $^{60}$  هـ [ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ، تبيين الحقائق بأعلى الصفحة وحاشية الشِّلْبِيِّ بأسفلها مفصولا بينهما بفاصل وثميزا باختلاف في اللون] – و في – البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 8 ص  $^{60}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{60}$ 

یہاں دوچیزیں الگ الگ ہیں: (الف)اجتماعی پہلو (ب)اور انفرادی پہلو۔

قتل حيوانات كااجتماعي ببهلو

اجتماعی پہلوکا مطلب ہے ہے کہ اللہ کی پیدا کر دہ ہر مخلوق اس وسیع کا ننات کا ایک جزو (پارٹ) ہے ، اور ان تمام اجزاء سے مل کر ہی ہے کا ننات بنی ہے ، اس کا ننات کی بقا اور صحت میں ہر جزو کا اپنا کر دار ہے ، ان میں سے کسی جزو کو نظر انداز کر کے کا ئناتی نظام مستقام ہو ہی نہیں سکتا ، تمام اجزاء کے توافق سے ہی ماحول بنتا ہے ، ان میں سے کسی جزو کے لئے یہ خیال درست نہیں ہے کہ کا ئنات میں اس کی ضرورت نہیں ہے ، اور اللہ یاک نے اس کو بلاضرورت پیدا فرمایا ہے ، اللہ یاک خود فرماتے ہیں :

وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ 551

ترجمہ: ہم نے آسان وزمین اور ان کے درمیان کی کوئی چیز بیکار پیدا نہیں کی ،یہ کافروں کاخیال ہے، پس کافروں کے لئے جہنم کی بربادی ہے۔
ایک دوسری جگہ ارباب فکروذ کر کا قول نقل کیا گیاہے:
رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ 552

ترجمہ: اے پرورد گار عالم! آپ نے کا ئنات کی کسی چیز کو بیکار پیدا نہیں فرمایا۔

<sup>- 27 :</sup> ص- <sup>551</sup>

<sup>- 191:</sup> آل عمر ان - <sup>552</sup>

علاوہ ازیں ماحولیات کا تعلق کا ئنات کے امور تکوین سے ہے جو خالص قدرتی نظام ہے ،اگر اس کے بالمقابل کوئی تھکم شرعی سامنے آئے جو بظاہر اس نظام سے متصادم محسوس ہو تو بھی انسان شریعت کے تھکم ظاہر پر عمل کرنے کا پابند ہے ، تکوینیات کا وہ مکلف نہیں ہے ، حضرت موسی اور حضرت خضر کا قصہ جس کو قرآن کریم نے سور کا کہف میں بیان کیا ہے اس کی واضح مثال ہے۔

غرض موذی اور ضرررسال جانوروں کے قتل کے علم کوان کی اجتماعی نسل کشی سے جوڑنادرست نہیں ہے، اسی لئے بعض روایات کی بنیاد پر ہمارے فقہاء نے اس کی نصر تک کی ہے کہ کسی مقام پر اگر ایک چیو نٹی نقصان پہونچائے تواس کے ردعمل میں وہاں کی چیو نٹیوں کے پورے گھر میں آگ لگا دینا صحیح نہیں ہے وَلَا تُحْرَقُ بُیُوتُ النَّمْل لِنَمْلَةٍ وَاحِدَةٍ كَذَا فِي الْفَتَاوَى الْعَتَّابِيَّةِ قَادِدَةً

### ا نفرادی پہلو

 $<sup>^{553}</sup>$  - الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص 166 الشيخ نظام وجماعة من علماء الهندسنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكر سنة النشر 1411ه - 1991م مكان النشر عدد الأجزاء 6

باعث اذیت ہو توایسے جانور کو مار نادرست ہے یا نہیں؟

احادیث و آثار اور فقہی جزئیات پر ایک نظر ڈالنے سے مسکے کی دوشکلیں سامنے آتی ہیں اور دونوں کے احکام الگ الگ ہیں:

موذي جانوروں كا قتل

(۱) ایسے موذی جانور جن میں ضرر غالب ہو یعنی انسان کے سامنے آنے پر اکثروہ نقصان پہونچاتے ہوں، مثلاً سانپ بچھو وغیرہ، فرمان نبوی کی روشنی میں ان کو ایذاسے قبل بھی مارنا درست ہے، بلکہ بعض احادیث کے مطابق قدرت کے باوجو دنہ مارنا براہے 554، اس لئے کہ جو چیز غالب الو قوع ہوتی ہے وہ واقع کے تھم میں ہوتی ہے۔

# نقصان پہونجانے والے جانوروں کا قتل

(۲) دوسری قسم ایسے جانوروں کی ہے جن میں ضرر غالب نہیں ہے ، لیکن ضرر پہونچا سکتے ہیں ، مثلاً گتا، بلی ، چوہا، بھڑ ، چیو نٹی اور چھپکی وغیرہ ، ایسے جانوروں کا حکم یہ ہے کہ ان کی طرف سے ضرر کا آغاز ہو جائے توان کو مار نادرست ہے ورنہ مکروہ ہے ، مثلاً ٹڈی کھیتوں کو نقصان پہونچانے لگے ، چیو نٹیاں گھر کی اشیاء تباہ کرنے لگیں ، بلی کبوتر ، مرغی وغیرہ کو کھانے لگے ، کھٹل شب کی نیند خراب کردے ، کتا انسانوں اور جانوروں پر حملہ آور ہو ، فقہاء نے لکھا ہے کہ گھر بلوکتا اگر ضرر رساں نہ ہو تواس کو مارنا درست نہیں ہے ، فقہاء نے یہ جسی صراحت کی ہے کہ اگر کسی کے کتے گاؤں کے عام لوگوں کو نقصان پہونچاتے ہوں توان کو مارنے کا حکم دیاجائے گا اگر کتوں کا مالک راضی نہ ہو تو حکومت سے اس کے خلاف ایکل کی جائے گی ، اس قسم مارنے کا حکم دیاجائے گا اگر کتوں کا مالک راضی نہ ہو تو حکومت سے اس کے خلاف ایکل کی جائے گی ، اس قسم کی بہت سی جزئیات کتب فقہ میں موجود ہیں ، ذیل کی چند عبار توں میں یہ پورا مضمون موجود ہے :

و فی «فتاوی اُھل سھر قند ہی موجود ہیں ، ذیل کی چند عبار توں میں یہ پورا مضمون موجود ہے :

<sup>554 --</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 15 ص 51 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) المحقق : بكري حياني - صفوة السقاالناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة البرهان فوري (المتوفى : 1981هـ) المحتب : موقع مكتبة المدينة الرقمية -

أذها ولكنها تذبح بسكين حاد، وفي «فتاوى أهل سمرقند»: قتل الجراد يحل؛ لأنه صيد، لا سيما إذا كان فيه ضرر عام، وتكلم المشايخ في النملة، قال الصدرالشهيد: والمختار للفتوى أنها إذا ابتدأت بالأذى فلا بأس بقتلها، وإن لم تبتدىء يكره قتلها، والأصل في ذلك: ما روي أن نملة قرصت نبياً من الأنبياء، فأحرق بيت النملة، فأوحى الله تعالى هلاقتلت تلك النملة الواحدة دليل على جواز قتلها عند الأذى، وعلى عدم الجواز عند انعدام الأذى، واتفقوا على أنه لا يجوز إلقاؤها في الماء، وقتل القملة يجوز على كل حال 555.

(وذئب وعقرب وحية وفأرة) بالهمزة و جوز البرجندي التسهيل (وكلب عقور) أو وحشي، أما غيره فليس بصيد أصلا (وبعوض ونمل) لكن لا يحل قتل ما لا يؤذي، ولذا قالوا: لم يحل قتل الكلب الاهلي إذا لم يؤذ، والامر بقتل الكلاب منسوخ كما في الفتح: أي إذا لم تضر 556

وَجَازَقَتْلُ مَا يَضُرُّ مَنَ الْبَهَائِمِ كَالْكَلْبِ الْعَقُورِ وَالْهِرَّةِ إِذَا كَانَتَ تَأْكُلُ الْحُمَامَ وَالدَّجَاجَ , لِإِزَالَةِ الضَّرَرِ , وَيَذْبَحُهَا ذَبْحًا , وَلَا يَضْرُ بِهَا لِأَنَّهُ لَا يُفِيدُ فَيَكُونُ تَعْذِيبًا لَهَا بِلَا فَائِدَةٍ 557

قَرْيَةٌ فِيهَا كِلَابٌ كَثِيرةٌ وَلِأَهْلِ الْقَرْيَةِ مِنْهَا ضَرَرٌ يُؤْمَرُ أَرْبَابُ الْكِلَابِ أَنْ يَقْتُلُوا الْكِلَابَ فَإِنْ أَبَوْا رُفِعَ الْأَمْرُ إِلَى الْقَاضِي حَتَّى يُلْزِمَهُمْ ذَلِكَ كَذَا فِي مُحِيطِ السَّرَخْسِيّ.....وفِي أُضْحِيَّةِ النَّوَازِلِ رَجُلٌ لَهُ كِلَابٌ لَا يَحْتَاجُ إلَيْهَا

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>555 -</sup> المحيط البرهاني ج 5 ص 254 المؤلف : محمود بن أحمد بن الصدر الشهيد النجاري برهان الدين مازه المحقق:الناشر:دار إحياء التراث العربي الطبعة عدد الأجزاء : 11

<sup>556 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 2 ص 627 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـم)

 $<sup>^{557}</sup>$  - تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج  $^{6}$  ص  $^{227}$  فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي. الناشر دار الكتب الإسلامي. سنة النشر  $^{38}$  الإسلامي. سنة النشر  $^{38}$ 

وَ لِحِيرَانِهِ فِيهَا ضَرَرٌ فَإِنْ أَمْسَكَهَا فِي مِلْكِهِ فَلَيْسَ لِحِيرَانِهِ مَنْعُهُ وَإِنْ أَرْسَلَهَافِي السِّكَّةِ فَلَهُمْ مَنْعُهُ فَإِنْ امْتَنَعَ وَإِلَّا رَفَعُوهُ إِلَى الْقَاضِي أَوْ إِلَى وَكَذَلِكَ مَنْ أَمْسَكَ دَجَاجَةً أَوْ صَاحِبِ الْحِسْبَةِ حَتَى يَمْنَعُهُ عَنْ ذَلِكَ وَكَذَلِكَ مَنْ أَمْسَكَ دَجَاجَةً أَوْ جَحْشًا أَوْ عُجُولًا فِي الرُّسْتَاقِ فَهُوَ عَلَى هَذَيْنِ الْوَجْهَيْنِ كَذَا فِي الْمُحِيطِ---- قَتْلُ الزُّنْبُورِ وَ الْحَشَرَاتِ هَلْ يُبَاحُ فِي الشَّرْعِ ابْتِدَاءً مِنْ عَيْرِ إِيذَاءٍ وَهَلْ يُثَابُ عَلَى قَتْلِهِمْ ؟قَالَ لَا يُثَابُ عَلَى ذَلِكَ وَإِنْ لَمْ يُوجَدُ مَنْهُ الْإِيذَاءُ فَالْأُولَى أَنْ لَا يَتَعَرَّضَ بِقَتْلِ شَيْءٍ مِنْهُ كَذَا فِي جَوَاهِرِ الْفَتَاوَى مِنْهُ الْإِيذَاءُ فَالْأُولَى أَنْ لَا يَتَعَرَّضَ بِقَتْلِ شَيْءٍ مِنْهُ كَذَا فِي جَوَاهِرِ الْفَتَاوَى مِنْهُ الْإِيذَاءُ فَالْأُولَى أَنْ لَا يَتَعَرَّضَ بِقَتْلِ شَيْءٍ مِنْهُ كَذَا فِي جَوَاهِرِ الْفَتَاوَى مِنْهُ الْإِيذَاءُ فَالْأُولَى أَنْ لَا يَتَعَرَّضَ بِقَتْلِ شَيْءٍ مِنْهُ كَذَا فِي جَوَاهِرِ الْفَتَاوَى الْمُنْ اللَّي يَرَى أَنَ لَا يَتَعَرَّضَ بِقَتْلِ شَيْءٍ مِنْهُ كَذَا فِي جَوَاهِرِ الْفَتَاوَى الْمُنْ اللَّي يَرَى أَنَ لَا يَمْ لَوْ اللَّي مَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُفْتِينَ السَّمَكَةَ النَّاسِ أَلَا يَلْعَلُولُ الْمُؤْتِينَ وَلَا يَنْتَفِعُ بِهِ فَلَا بأَسْ بأَنْ يُذْبَحَ فَيُسْتَرَاحَ مِنْهُ كَذَا الْحِمَارُ إِذَا مَرِضَ وَلَا يَنْتَفِعُ بِهِ فَلَا بأَسْ بأَنْ يُذْبَحَ فَيُسْتَرَاحَ مِنْهُ الْمُؤْتِينَ كَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْتِينَ الْقَتَاوَى الْفَتَاوَى الْفَتَاوَى الْفَتَاوَى الْفَتَاوَى الْفَتَاوَى الْفَتَاوَى الْفَتَاوَى الْفَتَاقِي الْمُعَلِي الْمَالِعُ الْمُؤْتِ الْمُ اللَّهُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتَالِقُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُولُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتُ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ الْمُؤْتُ الْمُ

(۱۴) جانوروں کے ساتھ حسن سلوک کے سلسلے میں نصوص و آثار اور اسلامی تعلیمات کا تفصیلی ذکر ابتد امیں آچکاہے۔

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ہم جانور کواس کی فطرت کے مطابق غذادی جانی چاہئے، تاہم جانوروں کو لحمی اجزاء پر مشتمل غذادینا جائز ہے، بشر طیکہ وہ نجس اور مضر نہ ہو۔

اجزاء پر مشتمل غذادینا جائز ہے، بشر طیکہ وہ نجس اور مضر نہ ہوتو دودھ اور گوشت میں اضافہ کے انسان اور جانور کی صحت کے لئے مضر نہ ہوتو دودھ نکالنے میں جانور کی صحت لئے جانوروں کو انجیشن لگانا درست ہے، البتہ دودھ نکالنے میں جانور کی صحت اوراس کے بچہ کی رعایت کی جائے۔

الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 1 ص 166 الشيخ نظام وجماعة من علماء الهندسنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكر سنة النشر 1411ه-1991م مكان النشر عدد الأجزاء 6

اگر جانوروں میں غیر جنس سے اختلاط کے نتیج میں بچہ پیدا ہو تووہ بچہ مادہ کے تابع ہو گا۔

⇒ جانوروں کے مناسب کھانے پینے کے معقول انتظام کے ساتھ تکلیف سے بچاتے
 ہوئے ان کو بطور زینت پنجر ہے وغیر ہمیں رکھنے کی گنجائش ہے۔

ہمض شوق کی تکمیل کے لئے خونخوار اور موذی جانوروں کو پالنادرست نہیں ہے ﷺ انسانی مفاد کے لئے جانوروں پر میڈیکل تجربات کئے جاسکتے ہیں۔

ہ دواؤں کے لئے جانور کو بے ہوش کرکے ان کے کسی عضو کو نکالنایاان کے جسم میں کوئی آلہ رکھ دینادرست ہے، بشر طیکہ یہ عمل اس کی دائمی تکلیف کاباعث نہ ہو۔ ہے جانوروں کی نسل کی حفاظت ،ماحولیات کے تحفظ یاکسی اور مقصد سے حکومت کی طرف سے کسی جانور کے شکار پر پابندی لگادی جائے تواس قانون کالحاظ رکھنا چاہئے۔ ہے اگر کسی حلال جانور کو ذکح کرنے سے فرقہ وارانہ ہم آ ہنگی خطرہ میں پڑسکتی ہویا قانوناً اس کے ذبح پر یابندی ہوتواس کی وجہ سے وہ حلال جانور حرام نہیں ہویا قانوناً اس کے ذبح پر یابندی ہوتواس کی وجہ سے وہ حلال جانور حرام نہیں

ہ جنگلی جانوریا پرندے جن کا شکار کرنا حکومتی قانون کی روسے ممنوع ہو توایسے قانون کالحاظ رکھنا جاہئے۔

ہو گا،البتہ ایسے جانور کو ذبح کرنے سے مسلمانوں کو احتیاط برتنی چاہئے۔

ﷺ متعدی وبائی امر اض کوروکنے کے لئے متأثر جانوروں کوماراجاسکتاہے،البتہ زندہ جلانا یازندہ دفن کرنانٹر عاً درست نہیں۔

☆ موذی جانوروں کے ضرر سے بچنے کے لئے اسے مار نادر ست ہے، بشر طیکہ ان کی ایذار سانی کا اندیشہ ہو 559۔

559 - جدید مسائل اور فقہ اکیڈی کے فیطے، حصہ دوم ص ۳۲،۳۵

# تشبر کی حقیقت اور متعلقه مسائل 560

مسلمان ایک مستقل امت ہے، تمام اقوام و مذاہب کے در میان اس کے اپنے امتیازات ہیں، ان استان است کی زندگی قائم ہے، آگر وہ امتیازات مٹ جائیں، یاان کے تعلق سے عام مسلمانوں کا احساس کمزور پڑجائے توامت اسلامیہ زندہ قوم کی حیثیت سے باقی نہیں رہ سکے گی، اور اس کا وجو دفناہو جائے گا، یہ انتہان سے ساری انسانیت کے در میان ہماری گا، یہ انتہازات ہی ہمیں تشخص اور مستقل وجو دفراہم کرتے ہیں، انہی سے ساری انسانیت کے در میان ہماری پہان قائم ہے، اس لئے غیر مسلم اقوام کے ساتھ کوئی بھی ایسااختلاط و اشتر اک مسلمانوں کے لئے ممنوع ہے جو ان کے کسی بھی قسم کے قومی یا مذہبی امتیاز پر اثر اندازہ و، آیئے ایک نظر پہلے بعض ان روایات وہدایات پر ڈال لیں جو سرکار دوعالم مُنگانی ہے امت کے مذہبی و قومی امتیازات کے شخط اور دیگر اقوام کے ساتھ مذہبی، تہذیبی و تہ نی و تومی امتیازات کے شخط اور دیگر اقوام کے ساتھ مذہبی، تہذیبی و تہ نی اختلاط سے پر ہیز کے لئے دیئے ہیں:

غير اسلامی اختلاط و تشبہ سے بیخنے کی ہدایات

حضرت عبد الله بن عمراً كي روايت ہے كه رسول الله صَالِيَّةُ مِ إِن ارشاد فرمايا:

 $\stackrel{561}{pprox}$  مَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ pprox

ترجمہ:جو کسی قوم کی نقل اُتارے اس کا شار اسی کے ساتھ ہو گا۔

الله بن عمرو بن العاصُّ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول الله صَالِقَیْمُ نے میرے 🖈

<sup>&</sup>lt;sup>560</sup> - تحرير به مقام جامعه ربانی منورواشريف، بتاريخ ۲ / ذی الحجه ۴۲ مطابق ۲۱ / جون ۲۰<u>۳۳ ؛</u>

 $<sup>^{561}</sup>$  - سنن أبي داود ج  $^{90}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$  ) : مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{9}$  ص  $^{11}$   $^{10}$   $^{11}$  المؤلف : أبو عبد الله أحمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى :  $^{241}$ هـ) المحقق : شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد ، وآخرون إشراف : د عبد الله بن عبد المحسن التركي الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى ،  $^{1421}$  هـ –  $^{2001}$ 

اوپر دوز عفرانی رنگ کے کپڑے دیکھے توار شاد فرمایا:

« إِنَّ هَذِهِ مِنْ ثِيَابِ الْكُفَّارِ فَلاَ تَلْبَسْهَا 562 «

ترجمہ: یہ کفار کالباس ہے اس کو مت پہنو۔

🖈 حضرت رُ کانہ ٌروایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صَلَّاللَّيْمٌ نے ارشاد فرمایا:

إِنَّ فَرْقَ مَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْمُشْرِكِينَ الْعَمَائِمُ عَلَى الْقَلَانِسِ قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ وَإِسْنَادُهُ لَيْسَ بِالْقَائِمِ وَلَا نَعْرِفُ أَبَا الْحُسَنِ الْعَسْقَلَانِيَّ وَلَا ابْنَ زُكَانَةَ 563

ترجمہ: ہمارے اور مشر کین کے عماموں میں فرق بیہ ہے کہ ہماراعمامہ ٹو پیوں پر ہو تا ہے ان کا نہیں۔

کے حضرت بریدہ روایت کرتے ہیں کہ نبی مُنگاللَّیْمِ نے ایک شخص کو پیتل کی انگو تھی پہنے دیکھا تو فرمایا میں تمہارے اندر بتوں کی بو محسوس کر رہا ہوں، اس نے وہ انگو تھی چینک دی اور پھر لوہے کی انگو تھی بہن کر حاضر ہواتو حضور مُنگاللَّیْمِ نے فرمایا میں تم پر اہلِ جہنم کازیور دیکھ رہا ہوں، اس نے اس کو بھی چینک دیا، اور دریافت کیا کہ کس چیز کی انگو تھی بناؤں؟ آپ نے فرمایا چاندی کی اور اس کا وزن ایک مثقال سے کم رہے <sup>564</sup>۔

#### الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ اللهِ مَلَا اللهِ مَلَا اللهِ عَلَيْهِ مِلْ اللهِ مَلَا اللهِ مَلْ اللهِ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ اللهِ مَلْ اللهِ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ اللهِ مَلْ اللهِ اللل

<sup>562 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ۶ ص ۱۴۳ حديث غبر :۵۵۵۵ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات)

 $<sup>^{563}</sup>$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج  $^{90}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10}$   $^{10$ 

الناشر: مؤسسة قرطبة — القاهرة عدد الأجزاء: 6 ص 70.9 حديث تمبر: 70.00 المؤلف: أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر: مؤسسة قرطبة — القاهرة عدد الأجزاء: 6

إن اليهود والنصارى لا يصبغون فخالفوهم 565

ترجمه: يهود ونصاريٰ بالوں ميں خضاب نہيں لگاتے تم ان کی مخالفت کرو۔

الله عنرت ابوہر برقی ہی کی روایت ہے، حضور صَّالِثْ عِیْرُم نے ارشاد فرمایا: ﴿

غيروا الشيب ولا تشبهوا اليهود 566

ترجمه: سفیدی کوبدلواوریهود کی نقل نه اتارو\_

کے حضرت عبد اللہ بن عباسؓ کی روایت ہے کہ جب رسول اللہ صَلَّیْ اَلْیُوْ اَنْ اللہ عَاشُوراء کاروزہ رکھا اور مسلمانوں کو اس کا حکم دیا، تولو گوں نے عرض کیایار سول اللہ! یہود و نصاریٰ اس دن کا بہت احتر ام کرتے ہیں، تور سول اللہ صَلَّا اللّٰهِ عَلَیْ اِللّٰہِ اَللہ اِللّٰہ اللّٰہ اللہ صَلَّا اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللہ اللہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰ

« لَئِنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلِ لأَصُومَنَّ التَّاسِعَ 567

ترجمه: آئنده سال اگر میں زنده رہاتو نویں محرم کا بھی روزه رکھوں گا۔

این عباس می کی روایت ہے آپ نے ارشاد فرمایا:

اللحد لنا والشق لغيرنا 568

ترجمہ: لحد ہمارے لئے اور شق ہمارے غیر ول کے لئے ہے،

الله صَالِيَةِ عَمْ مِفته اور اتوار کے دن بطورِ خاص روزہ رہتے کہ رسول الله صَالِحَةُ مِفتہ اور اتوار کے دن بطورِ خاص روزہ رہتے

565 - الجامع الصحيح المختصر ج ٣ ص ١٢٧٥ عديث نمبر : ٣٢٧٥ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 )

566 - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ۴ ص ۲۳۲ المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي — بيروت

567 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٣ص ١٥١ حديث نمبر: ٢٧٢٣ المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة. بيروت الطبعة: عدد الأجزاء: ثمانية أحزاء في أربع مجلدات)

568 - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج % ص % ص % منز % المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي % بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : %

تھے اور فرماتے کہ:

إنهما يوما عيد للمشركين فأنا أحب أن أخالفهم 569

ترجمہ: یہ دونوں دن مشرکوں کی عید کے ہیں اس لئے میں چاہتا ہوں کہ ان کی مخالفت کروں۔

﴿ حَفرت شداد بن اوس كَل روايت ب كه رسول الله مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِم فَ ارشاد فرمايا: «خَالِفُوا الْيَهُودَ فَإِنَّهُمْ لاَيُصَلُّونَ فِي نِعَالِمِمْ وَلاَ خِفَافِهِمْ » 570.

ترجمه: يهود كى مخالفت كرووه اپنے جو توں اور خف میں نماز نہیں پڑھتے۔

کہ رسول اللہ ﷺ کے دستِ مبارک میں ایک عنبہ بن عویم بن ساعدہ گی روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے دستِ مبارک میں ایک عربی کمان تھی، آپ نے ایک شخص کے ہاتھ میں فارسی کمان دیکھی تو آپ نے فرمایالعنت ہو،اس طرح کی کمان لو، 571

﴿ حَضرت عَانَشه رَوَايت فَرَمَا فَى بَيْنَ كَه رَسُولَ اللّهُ صَلَّى اللّهُ صَلَّى اللّهُ عَاجِمِ وَانْفَسُوهُ فَإِنَّهُ أَهْنَأُ وَأَمْرَأُ لاَ تَقْطَعُوا اللَّحْمَ بِالسِّكِينِ فَإِنَّهُ مِنْ صَنِيعِ الأَعَاجِمِ وَانْفَسُوهُ فَإِنَّهُ أَهْنَأُ وَأَمْرَأُ » قَالَ أَبُو دَاوُدَ وَلَيْسَ هُوَ بِالْقَوِيِ 572.

 $^{569}$  - سنن النسائي الكبرى ج ٢ ص ١٦/ احديث نمبر:١٢٧ المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشر : دار الكتب العلمية - بيروت الطبعة الأولى ، 1411 - 1991 تحقيق : د. عبد الغفار سليمان البنداري , سيد كسروي حسن عدد الأجزاء : 6 )

570 - سنن أبي داود ج 1 ص 177 مريث نبر: 140 لمؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 )

571 - سنن البيهقي الكبرى ج 10 ص 14 حديث نمبر : 1901 المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر : مكتبة دار الباز – مكة المكرمة ، 1414 – 1994 تحقيق : محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء : 10 )

572 - سنن أبي داود ج  $\pi$  ص  $61^{70}$  مديث نمبر  $\pi$  ،  $\pi$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $\pi$ 

ترجمہ: گوشت کو حچمری سے نہ کاٹواس لئے کہ بیہ عجمیوں کاطریقہ ہے۔

ہے حضرت ابور یحانہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے کئی باتوں سے منع فرمایاان میں سے ایک بات سے منع فرمایاان میں سے ایک بات یہ تھی کہ آدمی اپنے کپڑے کے بنچے ریشم لگائے اس لئے کہ یہ عجمیوں کا طرز ہے، یا یہ کہ اپنے مونڈھے پرریشم لگائے اس لئے کہ یہ بھی عجمیوں کا طریقہ ہے۔ 573

﴿ حضور صَلَّىٰ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْمُتَالِطُ كَاشْدِيدِ اندِيشْهِ تَقَاءًا يَكَ مُوقَعَه پِرَ ارشَاهُ فَرَايًا:
عن أبي سعيد رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لتتبعن
سنن من قبلكم شبرا بشبر وذراعا بذراع حتى لو سلكوا جحر ضب
لسلكتموه قلنا يا رسول الله اليهود والنصارى فمن؟ 574

ترجمہ: تم اپنے سے پہلے والوں کی بہت زیادہ نقل اتاروگے بالشت دربالشت ، ہاتھ درہاتھ ، ماتھ درہاتھ ، کہاتھ درہاتھ ، کہاں تک کہ اگر وہ کسی گوہ کے بل میں داخل ہوں گے توان کی دیکھاد کیھی تم بھی اس بل میں گھس پڑوگے ، لو گوں نے عرض کیا: یار سول اللہ! مَثَلَّا اللّٰہ اِمْ اَلْهُ اِللّٰهِ اَلْهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِلْمُ اَلْهُ اِللّٰہُ اِلْمُ اَلْهُ اِللّٰهُ اِللّٰهُ اِللّٰہُ اللّٰہِ اِللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ

کتبِ احادیث میں اس طرح کی بہت ہی روایات موجود ہیں جن میں مسلمانوں کو غیر مسلموں کے ساتھ تہذیبی اور تدنی اختلاط سے روکا گیا ہے، قطع نظر اس سے کہ ان میں کون ساتھم کس درجہ کا ہے؟ ان احادیث میں جو بنیادی روح ہے وہ ہے اسلامی امتیازات کا تحفظ اور مسلمانوں کی تہذیبی اور ساجی تطہیر۔

# تشبه کی حقیقت اورا قسام

<sup>573 -</sup>رواه ابو داؤد والنسائي، مشكوة كتاب اللباس: ٣٧٦

<sup>574</sup> - الجامع الصحيح ج ٣ ص ١٢٧٥ صريث نمبر: ١٢٧٩ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6)

امور میں اختلاط اور تشبہ ممنوع ہے جس سے ملت اسلامیہ کامذہبی یا تہذیبی امتیاز متأثر ہو، عام معاشر تی جائز امور جو کسی قوم کی مذہبی یا تہذیبی شاخت نہ ہوں، ان کو اختیار کرنے میں مضائقہ نہیں ہے، یایہ کہ تشبہ کا قصد نہ ہو اور بلاارادہ مشابہت ہوگئ، توگناہ نہ ہوگالیکن علم ہونے کے بعد ایسے عمل سے پر ہیز لازم ہے، اگر علم کے بعد بھی اپنے عمل پر قائم رہاتو اب یہ قصد تشبہ میں داخل ہوگا۔۔۔۔ یہی ہے تشبہ کی روح اور خلاصہ۔ تشبہ حرام

شریعت نے کھانے پینے، رہنے سہنے، لباس، وضع قطع اور زندگی گذار نے کے جو طریقے مقرر کئے ہیں ان کے خلاف غیر اسلامی طریقوں کو اختیار کرنامؤمن کو اصولی طور پر اسلام کی مطلوبہ جماعت سے خارج کر دیتا ہے، اور جس تدن کو اسوہ بناتا ہے وہ اسی کا فر دبن جاتا ہے، اس لئے کہ کا فر انہ طریق کفر کی علامت ہے اور شریعت کے فیصلے ظاہری علامات پر مبنی ہوتے ہیں، باطنی احوال پر نہیں، الابیہ کہ تشبہ کے قصد سے نہیں بلکہ کسی واقعی ضرورت کی بنایر بہ عمل کیا جائے۔

چنانچہ حنفیہ ، مالکیہ اور جمہور شوافع کفار کامذہبی لباس یا ان کی مخصوص وضع قطع اختیار کرنے پر عفیر کا حکم لگاتے ہیں ، مثلاً مجوسیوں کی ٹوپی سرپر رکھنا، یا نصر انیوں کا زنار پہننا، یاہند ووَں کا مخصوص کپڑا اپنے بدن پر رکھناوغیرہ ، الابیہ کہ کسی نے مجبوری میں جان بچپانے کے لئے یاسر دی یا گرمی سے بچنے کی غرض سے یاجنگی چپال کے طور پر دل کی کراہت کے ساتھ اس کو استعمال کیاہو تو اس صورت میں گو کہ یہ پہندیدہ عمل نہیں ہے مگر اس کی بناپر تکفیر کا فیصلہ نہیں کیا جائے گا 575 ۔ بعض فقہاء نے تکفیر کے لئے دار الاسلام کی قید لگائی ہے ، اس لئے کہ دار الکفر میں تاویل کا اختمال ہے ، ہو سکتا ہے کہ حالات سے مجبور ہوکر اس نے بادل ناخو استہ ایساکر لیاہو ، یایہ کہ وہاں اس کا کوئی دو سر امتبادل موجود نہ ہویا کسی نے اس کے ساتھ زبر دستی کی ہواور

 $<sup>^{575}</sup>$  - الفتاوى الهندية 2 / 276 ، والاختيار 4 / 150 ، وجواهر الإكليل 2 / 278 ، والتاج والإكليل بهامش الحطاب 6 / ، وتحفة المحتاج 9 / 91 ، 92 ط دار صادر ، وأسنى المطالب وحاشية الرملي عليه 4 / 11

غیر اسلامی ملک میں بیہ سب کچھ ممکن ہے <sup>576</sup>۔

﴿ يَكُفُرُ بِوَضْعِ قَلَنْسُوَةِ الْمَجُوسِ على رَأْسِهِ على الصَّحِيحِ إلَّا لِضَرُورَةِ كَنْ يَكُفُرُ بِوَضْعِ قَلَنْسُوَةِ الْمُرْدِ وَبِشَدِّ الزُّنَّارِ فِي وَسْطِهِ إلَّا إذَا فَعَلَ ذلك خَدِيعَةً فِي الْحُرْبِ وَطَلِيعَةً لِلْمُسْلِمِينَ 577

\*كما أن الإتيان بخاصية الكفريدل على الكفر، فإن من سجد لصنم أو تزيّا بزنار أو لبس قلنسوة الجوس يحكم بكفره 578

\*ويكفر بوضع قلنسوة المجوس على رأسه على الصحيح إلا لتخليص الأسير أو لضرورة دفع الحر والبرد عند البعض وقيل إن قصد به التشبيه يكفر وكذا شد الزنار في وسطه وفي البزازية ويحكى عن بعض من الأسالفة أنه يقول ما ذكر من الفتاوى أنه يكفر بكذا وكذا أنه للتخويف والتهديد لا لحقيقة الكفر وهذا كلام باطل وحاشا أن يلعب أمناء الله تعالى أعني علماء الأحكام بالحلال والحرام والكفر والإسلام بل لا يقولون إلا الحق الثابت عند شريعة سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام عصمني الله وإياكم عن زلل عن اللسان وتكلم كلمة الكفر بالخطأ والنسيان آمين بحرمة سيد

 $<sup>^{576}</sup>$  - أسنى المطالب 4 /  $^{11}$  ، أصول الدين لأبي منصور عبد القاهر التميمي البغدادي ص  $^{576}$  ط استانبول ،اقتضاء الصراط المستقيم بتحقيق د . ناصر العقل  $^{1}$  /  $^{418}$ 

 $<sup>^{577}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 5 ص 133 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$  سنة الوفاة  $^{970}$  هالناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت \*الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 2 ص  $^{970}$  الشيخ نظام وجماعة من علماء الهند،الناشر دار الفكر سنة النشر  $^{970}$  همود الموصلي الحنور المختار لتعليل المختارج 4  $^{970}$  المؤلف : عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب

<sup>-</sup> الا حتيار لتعليل المحتارج 4- 1000 المولف : عبد الله بن حمود بن مودود الموصلي الحقي دار النسر : دار الحدب العلمية - بيروت / لبنان - 1426 هـ - 2005 م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء / 5

المرسلين صلاة لله عليه وعليهم أجمعين 579

حضرت امام ابو حنیفه تکاایک قول بیہ ہے کہ بیہ عمل حرام ضرورہے مگراس کی بناپر اس کی تکفیر نہیں کی جائے گی <sup>580</sup>، حنابلہ کی بھی یہی رائے ہے <sup>581</sup>۔ غرض اختلاف تکفیر میں ہے لیکن اس کی حرمت کے بارے میں کوئی دورائے نہیں ہے۔

#### تشبهمباح

۲ – الدبته عام ساجی چیزیں جو کسی خاص مذہب کا شیوہ نہیں مانی جاتی ہوں ، بلکہ بلا تمیز مذہب وملت ہر طقہ کے لوگ مساوی طور پران کو استعال کرتے ہوں ، مثلاً سواری اور ضروریات زندگی کی چیزیں ان کوبلا قصد تشبہ ضرورت کے مطابق اختیار کرناممنوعہ تشبہ میں داخل نہیں ہے اور فقہاء حنفیہ کے نز دیک جائز

🖈 روایت میں آتاہے کہ حضوراکرم ﷺ ملی اللہ علیہ جوتے استعمال فرمائے جن پر بال نہیں تھے ،جب کہ عہد نبوت کے راہب بھی اس کو استعال کرتے تھے:

> الله عليه و سلم يلبس الله عليه و سلم يلبس الله عليه و سلم يلبس النعال التي ليس فيها شعر 582

البحرالرائق میں الذخیرة البرهانية کے حوالے سے حضرت امام ابوبوسف گاایک واقعہ نقل 🖈

<sup>579 -</sup> مجمع الأنفر في شرح ملتقى الأبحر ج 2 ص 514 عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخى زاده سنة الولادة / سنة الوفاة 1078ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1419هـ - 1998م مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء 4

<sup>116 / 4</sup> ودار الشروق مع الفروق 4 / 6 الفتاوى البزازية بهامش الهندية 4 / 6 ، ودار الشروق مع الفروق

<sup>&</sup>lt;sup>581</sup> - كشاف القناع 3 / 128

<sup>582 -</sup> الجامع الصحيح ج 5 ص 2199 صديث نمبر:5513 المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفى الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء: 6)

کیا گیاہے کہ وہ لوہے کی کیلوں والے خاص جوتے پہنے ہوئے تھے جس کو اس دور کے عیسائی راہب بھی استعال کرتے تھے، کسی نے ان سے دریافت کیااور کہا کہ حضرت سفیان توری اُور حضرت توربن یزید اُس طرح کے نعل کے استعال کو مکروہ کہتے تھے، کیوں کہ اس میں راہبوں سے مشابہت پیداہوتی ہے، لیکن حضرت امام ابو یوسف آنے خصور صُلَّی اَلَٰ اِنْ اِللّٰ اِنْعَالَ کے حوالہ سے اس کو درست قرار دیا جس کو آئے عہد کے یادری بھی استعال فرماتے تھے۔

قال في الذخيرة البرهانية قبيل كتاب التحري قال هشام رأيت على أبي يوسف نعلين مخسوفين بمسامير فقلت أترى بهذا الحديد بأسا قال لا فقلت إن سفيان وثور بن يزيد رحمهما الله تعالى كرها ذلك لأن فيه تشبها بالرهبان فقال {كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يلبس النعال التي لها شعر وأنها من لباس الرهبان 583

#### ☆ علامه ابن نجيم لکھتے ہيں:

ثُمُّ اعْلَمْ أَنَّ التَّشْبِيهَ بِأَهْلِ الْكِتَابِ لَا يُكْرَهُ فِي كُل شَيْءٍ فإنا (وإنا) نَأْكُلُ وَنَشْرَبُ كَمَا يَفْعَلُونَ إِنَّمَا الْحُرَامُ هو التَّشَبُّهُ فِيمَا كَان مَذْمُومًا وَفِيمَا يُقْصَدُ بِهِ التَّشْبِيهُ كَذَا ذكرهقاضيخان في شَرْحِ الجُّامِعِ الصَّغِيرِ فَعَلَى هذا لو لم يَقْصدُ التَّشَبِيهُ كَذَا ذكرهقاضيخان في شَرْحِ الجُّامِعِ الصَّغِيرِ فَعَلَى هذا لو لم يَقْصدُ التَّشَبُهَ لَا يُكْرَهُ عِنْدَهُمَا 584

المحور الرائق شرح كنز الدقائق ج 4 ص 75 المؤلف : زين الدين بن إبراهيم بن نجيم ، المعروف بابن نجيم المصري المتوفى : 970هـ)

 $<sup>^{584}</sup>$  - حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ج 1 ص  $^{77}$ أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1231ه مكان النشر مصر الطبعة الكبرى الأميرية ببولاق سنة النشر  $^{784}$ ه مكان النشر مصر الطبعة الكبرى الأميرية ببولاق سنة الولادة  $^{970}$ ه الناشر دار الرائق شرح كنز الدقائق ج 7 ص 1 1 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

کے مشابہ نتھے، حضور صلّی علیّہ منے ان کو اطمینان دلایا کہ اس غیر اختیاری مشابہت سے ان کے ایمان پر کوئی اثر نہیں پڑے گا:

وَرَأَيْتُ فِيهَا لَحُىَّ بْنَ عَمْرِو يَجُرُّ قُصْبَهُ وَأَشْبَهُ مَنْ رَأَيْتُ بِهِ مَعْبَدُ بْنُ أَكْثَمَ ». قَالَ مَعْبَدُ أَىْ رَسُولَ اللَّهِ يُخْشَى عَلَىَّ مِنْ شَبَهِهِ فَإِنَّهُ وَالِدُ قَالَ « لاَ أَنْتَ مُؤْمِنٌ وَهُوَ كَافِرٌ وَهُوَ أَوَّلُ مَنْ جَمَعَ الْعَرَبَ عَلَى الأَصْنَامِ » 585

## تشبه مكروه

ہے۔ البتہ ضرورت کی الیبی چیز جس کا استعال فی نفسہ مباح ہے ، لیکن اس کا متبادل مسلمانوں کے پاس موجود ہو تو اسلامی غیرت و حمیت کے نقاضے سے غیروں کی تیار کردہ چیز استعال کرنا مکروہ ہے ، حضورا کرم مُلَّا ﷺ نے ایک عرب مسلمان کو فارس کی بنی ہوئی کمان کے استعال پر تنبیہ فرمائی اس لئے اس کی متبادل عربی کمان مسلمانوں کے پاس موجود تھی:

عَنْ عَلِيِّ قَالَ كَانَتْ بِيَدِ رَسُولِ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- قَوْسُ عَرَبِيَّةُ فَرَأَى رَجُلاً بِيَدِهِ قَوْسُ فَارِسِيَّةٌ فَقَالَ «مَا هَذِهِ أَلْقِهَا وَعَلَيْكُمْ بِهَذِهِ وَأَشْبَاهِهَا وَرَمَاحِ الْقَنَا فَإِثَّهُمَا يَزِيدُ اللَّهُ بِهِمَافِي الدِّينِ وَيُمَكِّنُ لَكُمْ فِي الْبِلاَدِ »<sup>586</sup>

# حدیث" من تشبه بقوم فهو منهم" کی سندی حیثیت

۳-حدیث من تشبه بقوم فهو منهم سنن ابوداؤد ، مند احمد، مجم اوسط طبرانی ، مند بزار، مصنف ابن ابی شیبه ، مصنف عبدالرزاق ، بیهقی متعدد کتب حدیث میں آئی ہے ، اس کی بعض سندول پر محد ثین نے کلام بھی کیاہے ، لیکن مختلف سندول سے مروی ہونے کے علاوہ اس کے متعدد شواہد بھی موجود ہیں ، اس لئے یہ حدیث کم از کم درجۂ حسن کی ضرور ہے ، ابوداؤد میں یہ روایت اس طرح آئی ہے: حکد تُنا عُثْمَانُ بْنُ أَبِی شَیْبَةَ حَدَّثَنَا أَبُو النَّضْرِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ ثَابِتٍ

<sup>585 -</sup> مسندأحمد: 275/46، رقم الحديث: 21851

<sup>586 -</sup> سنن ابن ماجة، باب السلاح، رقم الحديث: ٢٨١٠

حَدَّثَنَا حَسَّانُ بْنُ عَطِيَّةَ عَنْ أَبِي مُنِيبٍ الْجُرَشِيّ عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ —صلى الله عليه وسلم— « مَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ »<sup>587</sup> \*علامه ابن تیمیه یہ نے اس کی سندیر مفصل کلام کرنے کے بعد اس کو جید قرار دیاہے: وأيضا ماهو صريح في الدلالة ما روى أبو داود في سننه حدثنا عثمان بن أبي شيبة حدثنا أبو النضريعني هاشم بن القاسم حدثنا عبد الرحمن بن ثابت حدثنا حسان بن عطيةعن أبي منيب الجرشي عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من تشبه بقوم فهو منهم » وهذا إسناد جيد فإن ابن أبي شيبة وأبا النضر وحسان بن عطية ثقات مشاهير أجلاء من رجال الصحيحين وهم أجل من أن يحتاجوا إلى أن يقال: هم من رجال الصحيحين وأما عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان فقال يحيى بن معين وأبو زرعة وأحمد بن عبد الله: ليس به بأس. وقال عبد الرحمن بن إبراهيم دحيم: هو ثقة وقال أبو حاتم: هو مستقيم الحديث. وأما أبو منيب الجرشي فقال: فيه أحمد بن عبد الله العجلي هو ثقة وما علمت أحدا ذكره بسوء وقد سمع منه حسان بن عطية وقد احتج الإمام أحمد وغيره بهذا الحديث . 588

ﷺ البانی نے سنن ابو داؤ دکی تعلیق میں اس کو "حسن صحیح " کہاہے <sup>589</sup>

غرض بیر روایت علماء و محدثین کے نز دیک قابل قبول اور لا کُق استدلال ہے اور علماء اس پر تفصیلی

<sup>587 -</sup> سنن أبي داود باب في لُبْسِ الشُّهْرَةِ رقم الحديث: 4033 المؤلف: أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني 587 - اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم: 213/1 المؤلف: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية (المتوفى: 728هـ)

<sup>589 -</sup> سنن أبي داود ج 4 ص 78 حديث نمبر: 4033 المؤلف: أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر: دار الكتاب العربي مصدر الكتاب: وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي في التعليق حكم الألباني

گفتگو کرچکے ہیں،اس کے اعادہ کی حاجت نہیں ہے۔

# کسی قوم کا کوئی مخصوص عمل جب عام ہو جائے

۵-کوئی بھی فعل یاوضع جو ایک زمانہ میں کسی خاص قوم کی پہچپان رہی ہواگر وہ عام ہوجائے اور مختلف قوم کے لوگ اس کواستعال کرنے لگیں اور وہ کسی قوم کا شعار نہ رہیں توان میں تشبہ کا حکم باقی نہیں رہی۔ رہے گا اور عام مباح چیزوں کی طرح ان کااستعال جائز ہو گا، اس کئے کہ ممانعت کی علت باقی نہیں رہی۔

جیساکہ ایک روایت میں ہے کہ حضرت انس ؓ نے ایک جماعت کو طیلسان پہنے ہوئے دیکھاتوار شاد فرمایا کہ یہ تو خیبر کے یہود یوں کالباس ہے،اس روایت کے ضمن میں حافظ ابن حجر ؓ نے لکھاہے کہ یہ استدلال اس وقت درست ہو گاجب کہ ہمارے دور میں بھی وہ یہود یوں کا شعار باقی رہے،لیکن اب اس کا استعال یہود یوں کے ساتھ خاص نہیں رہابلکہ عام ہو گیاہے اس لئے یہ ممانعت کے دائرے سے خارج ہے اوراس کا استعال جائز ہے:

وإغايصلح الاستدلال بقصة اليهود في الوقت الذي تكون الطيالسة من شعارهم وقد ارتفع ذلك في هذه الأزمنة فصار داخلا في عموم المباح وقد ذكره بن عبد السلام في أمثلة البدعة المباحة وقد يصير من شعائر قوم فيصير تركه من الاخلال بالمروءة كما نبه عليه الفقهاء أن الشيء قد يكون لقوم وتركه بالعكس ومثل بن الرفعة ذلك بالسوقي والفقيه في الطيلسان 590

 $<sup>^{590}</sup>$  - فتح الباري شرح صحيح البخاري ج 10 ص 275 المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الشافعي الناشر : دار المعرفة – بيروت ، 1379 تحقيق : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الأجزاء : 13

<sup>591 -</sup> امداد الفتاويٰ: ۲۶۸/ ۴ سوال نمبر : ۴۳۵

مولانامفتی کفایت اللہ صاحب ٹے ساڑی پہننے کے متعلق یہی لکھاہے<sup>592</sup>

#### مذبهي امورمين تشبه

ا- مذہبی امور میں غیروں کی مشابہت اختیار کرنا ناجائز اور حرام ہے، مثلاً: نصاریٰ کی طرح سینے پر صلیب لڑکانا، ہندوؤں کی طرح زنار باند ھنایا پیشانی پر قشقہ لگانا، یا سکھوں کی طرح ہاتھ میں لوہے کا کڑا پہنناو غیرہ ۔ قر آن کریم نے مذہبی مسائل میں غیروں کی نقالی کو جرم قرار دیاہے، خواہ وہ محض ان کی ظاہری دلجوئی کے لئے ہی کی جائے:

ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم قل إن هدى الله هو الهدى ولئن اتبعت أهواءهم بعد الذي جاءك من العلم ما لك من الله من ولي ولا نصير 593

اسلامی شریعت اس امر میں اس قدر حساس ہے کہ خودا پنے مذہبی معامالات میں بھی اگر کہیں غیر ول سے تشبہ پیدا ہونے کااندیشہ ہواتواس پریابندی عائد کر دی ہے، مثلاً:

او قات مکروہہ میں نماز پڑھنے سے منع کیا گیا کہ یہ کافروں کی عبادت کے او قات ہیں کانے دور حدیث یاک کے الفاظ ہیں:

فإنها تغرب بين قربي شيطان وحينئذ يسجد لها الكفار 595

﴿ حالت نماز میں اختصار یعنی کو کھ پر ہاتھ رکھنے سے منع کیا گیا کہ یہ یہود کا طریقہ ہے: اِن الیہود تفعله زاد ابن أبي شیبة في روایة له: " في الصلاة وفي روایة ا

<sup>&</sup>lt;sup>592</sup> - كفايت المفتى: ١٦١ / ٩

<sup>&</sup>lt;sup>593</sup> - سورة البقرة / 120

التراث الصراط المستقيم لابن تيمية 1 / 190 ، وفتح القدير 1 / 202 ط دار إحياء التراث العربي ، والكافي لابن عبد البر 1 / 195 ، والبجيرمي على الخطيب 2 / 101 نشر دار المعرفة ، والمغني 2 / 101 ط الرياض 2

حالحلبي - أخرجه مسلم 1 / 570 – ط $^{595}$ 

أخرى لا تشبهوا باليهود 596

صوم وصال سے روکا گیاہے اوراس کی وجہ ایک روایت میں یہ بیان کی گئی ہے کہ یہ نصاریٰ کاطریقہ ہے<sup>597</sup>

🖈 عاشورا کا ایک روزہ رکھنے سے منع کیا گیاہے اس لئے کہ یہ یہود کامعمول تھا 598۔وغیرہ

اسی زمرہ میں غیر مسلموں کے مذہبی رسوم اور تہواروں میں شرکت بھی داخل ہے، مثلاً: غیر مسلموں کے ساتھ ہولی کھیلنا، دیوالی میں پٹانے بھوڑنا، غیر مسلموں کے تہواروں کے موقعہ پر ان کوخوش کرنے کے لئے اپنے گھروں پر حجنڈے لگانا، کرسمس منانا، یو گاکرنا، ملا قات کے وقت نمستے کہناوغیرہ، رضامندی کے ساتھ یہ عمل تو کفر ہے لیکن بلار ضامندی بھی جائز نہیں۔

ﷺ قرآن کریم میں وَالَّذِینَ لایَشْهَدُونَ الزُّورَ 599کی ایک تفسیر غیر مسلموں کے نہ ہی تہوار سے کی گئی ہے۔

عمدة القاري 7 / 297 ط المنيرية ، وصحيح مسلم بشرح النووي 5 / 36 ، والمغني 2 / 9 ط الرياض ، والشرح الصغير 1 / 340

قتح الباري 4 / 202 – 204 ط السلفية ، وعمدة القاري 11 / 71 ، 72 ، وحاشية ابن عابدين 2 / 84 ، وجواهر الإكليل 1 / 274 ، والمغني 3 / 171 ط الرياض

. 339 / 2 فتح القدير  $^{2}$  /  $^{2}$  ط الأميرية وعمدة القاري  $^{11}$  /  $^{11}$  ، وكشاف القناع  $^{598}$ 

<sup>599</sup> - الفرقان: 72

600 - المطالب العالية، لابن حجرباب الرخصة في الرجوع لمن رأى منكرا: 182/5

د شمنوں کی سوار یوں پر سوار ہوں، اور نہ ہی میرے د شمنوں کے کھانے کھائیں کہ مباداان کا شار بھی میرے د شمنوں کے ساتھ نہ ہو جائے:

أَوْحَى اللَّهُ إِلَى نَبِيِّ مِنْ الْأَنْبِيَاءِ أَنْ قُلْ لِقَوْمِك لَا يَدْخُلُوا مَدَاخِلَ أَعْدَائِي : وَلَا يَرْكَبُوا مَرَاكِبَ أَعْدَائِي، وَلَا يَطْعَمُوا : وَلَا يَلْبَسُوا مَلَابِسَ أَعْدَائِي ، وَلَا يَرْكَبُوا مَرَاكِبَ أَعْدَائِي، وَلَا يَطْعَمُوا مَطَاعِمَ أَعْدَائِي فَيَكُونُوا أَعْدَائِي كَمَا هُمْ أَعْدَائِي -601

کے صحابہ اور سلف صالحین اس معاملہ میں بہت مختاط تھے، اور وہ عام حالات میں مسلمانوں کو غیر مسلموں کے مذہبی مواقع پر شمولیت سے روکتے تھے، مثلاً: حضرت عمر کے بارے میں آتا ہے کہ عیسائیوں کے تہوار کے موقعہ پران کے عبادت خانوں میں داخل ہونے سے منع فرماتے تھے:

قال عمر رضي الله عنه: لاتعلموارطانة الأعاجم ولاتدخلواعلى المشركين في كنائسهم يوم عيدهم فإن السخطة تنزل عليهم 602

حضرت عبد الله ابن عمر سے بھی اس کی ممانعت منقول ہے:

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِوقَالَ: مَنْ بَنَى بِبِلاَدِ الأَعَاجِمِ وَصَنَعَ نَيْرُوزَهُمْ وَ مِهْرَجَاهَمُ وَتَشَبَّهُ بِمِمْ حَتَّى يَمُوتَ وَهُوَ كَذَلِكَ حُشِرَ مَعَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. 603 مِهْرَجَاهَمُ وَتَشَبَّهُ بِمِمْ حَتَّى يَمُوتَ وَهُوَ كَذَلِكَ حُشِرَ مَعَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. 603

🖈 کتب فقہ میں بھی واضح طور پر اس کو ناجائز قرار دیا گیاہے، فتاوی خانیہ میں ہے:

 $<sup>^{601}</sup>$  - كتاب الزهد ص  $^{103}$  المؤلف : أحمد بن حنبل عدد الأجزاء :  $1^*$  شرح صحيح البخارى . لابن بطال ج  $^{601}$  ص  $^{82}$  المؤلف : أبو الحسن علي بن خلف بن عبد الملك بن بطال البكري القرطبي دار النشر : مكتبة الرشد –  $^{10}$  السعودية / الرياض –  $^{1423}$  هـ  $^{10}$  ما الطبعة : الثانية تحقيق : أبو تميم ياسر بن إبراهيم عدد الأجزاء /  $^{10}$  من البيهقي الكبرى ج  $^{10}$  ص  $^{10}$  حديث نمبر :  $^{10}$  المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر : مكتبة دار الباز – مكة المكرمة ،  $^{10}$  المؤلف : أبو بكر عبد القادر عطا عدد الأجزاء :  $^{10}$  مصنف عبد الرزاق ج  $^{10}$  ص  $^{10}$  حديث نمبر:  $^{10}$  المؤلف : أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني الناشر : المكتب الإسلامي – بيروت الطبعة الثانية ،  $^{10}$  تحقيق : حبيب الرحمن الأعظمي عدد الأجزاء :  $^{10}$  الناشر : المكتب الإسلامي وفي ذيله الجوهر النقي باب كَرَاهِيَة الدُّحُولِ عَلَى أَهْلِ الذِّمَّةِ فِي كَنَائِسِهِمْ وَالتَّشَبُّهِ بَعِمْ يَوْمَ نَيْرُوزِهِمْ  $^{10}$  وَمُهْرَجَافِهُمْ رقم الحديث :  $^{10}$ 

قال قاضي خان: رجل اشترى يوم النيروز شيئا لم يشتره في غير ذلك اليوم: إن أراد به تعظيم ذلك اليوم كما يعظمه الكفرة يكون كفرا، وإن فعل ذلك لأجل السرف والتنعم لا لتعظيم اليوم لا يكون كفرا. وإن أهدى يوم النيروز إلى إنسان شيئا ولم يرد به تعظيم اليوم، إنما فعل ذلك على عادة الناس لا يكون كفرا. وينبغي أن لا يفعل في هذا اليوم ما لا يفعله قبل ذلك اليوم ولا بعده، وأن يحترز عن التشبه بالكفرة 604

مجمع الانهر میں ہے:

وَيَكْفُرُ بِخُرُوجِهِ إِلَى نَيْرُوزِ الْمَجُوسِ وَالْمُوَافَقَةِ مَعَهُمْ فِيمَا يَفْعَلُونَهُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ وَبِشِرَائِهِ يَوْمَ نَيْرُوزِ شَيْئًا لَمْ يَكُنْ يَشْتَرِيهِ قَبْلُ ذَلِكَ تَعْظِيمًا لِلنَّيْرُوزِ لَا لِلْأَكْلِ وَالشُّرْبِ وَبِإِهْدَائِهِ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَا يَكُفُلُ بِإِجَابَةِ دَعْوَةِ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ بَيْضَةَ تَعْظِيمًا لِذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَا يَكُفُلُ بِإِجَابَةِ دَعْوَةِ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ بَيْضَةً تَعْظِيمًا لِذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَا يَكُفُلُ بِإِجَابَةِ دَعْوَةِ مَجُوسٍ وَحَلْقِ رَأْسِ وَلَدِهِ وَيَكْفُلُ بِوَضِع قَلَنْسُوةِ الْمَجُوسِ عَلَى مَجُوسٍ وَحَلْقِ رَأْسِ وَلَدِهِ وَيَكْفُلُ بِوَضِع قَلَنْسُوةِ الْمَجُوسِ عَلَى رَأْسِهِ عَلَى الصَّحِيحِ إِلَّا لِتَخْلِيصِ الْأَسِيرِ أَوْ لِضِنَرُورَةِ دَفْعِ الْحَرِّ رَأْسِهِ عَلَى الصَّحِيحِ إِلَّا لِتَخْلِيصِ الْأَسِيرِ أَوْ لِضَرُورَةِ دَفْعِ الْحَرِّ وَالْبَرْدِ عِنْدَ الْبَعْضِ وَقِيلَ إِنْ قَصِدَ بِهِ التَشْبِيةَ يَكْفُلُ وَكَذَا شَدَّ الْبُرْدِ عِنْدَ الْبَعْضِ وَقِيلَ إِنْ قَصِدَ بِهِ التَشْبِيةَ يَكْفُلُ وَكَذَا شَدَّ الرَّ قَعْقَ وَسَطِهِ وَهَى وَسَطِهِ وَهَا أَنْ قَصَدَ بِهِ التَشْبِيةَ يَكُفُلُ وَكَذَا شَدُّ النَّنَالُ فِي وَسَطِهِ وَهَا إِلَى اللْهُ الْكَثَوْمِ لَا اللَّيْرُ لِ فَلَا الْكُثُلُ وَاللَّالِ الْمَعْضِ وَقِيلَ إِنْ قَصَدَ بِهِ التَشْبِيةَ يَكُفُلُ وَكَذَا شَدَّ الْلَالِي وَيَنْ الْوَالِيْفِ مَا الْمُعْضِ وَلِكُ الْمَالِهِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَالَهُ الْمُؤْمِ وَلَا اللْهُولِ وَلَا الْمَنْ الْمُعْضِ وَالْمَلِكُ الْمَالِهُ وَلَا الْمُؤْمِ الْمَالِقِيقِ الْمَالِقِ وَلَالَالْمُ الْمِلْهِ وَلَالْمُولِ الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْلِ وَلَوْلِ الْمِلْكِ الْمُؤْمِ وَلَوْلِ الْمَالِي الْمُؤْمِ وَلَا اللْمُؤْمِ وَالْمُولِ الْمَلْمِ الْمِلَالِي الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَوْلِهُ وَلَهُ الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَالْمِلْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَلَوْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُوا الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ و

### شعائر كفرمين تشبه

۲- شعائر سے مراد ایسی چیزیں ہیں جو کسی قوم یا مذہب کی خاص مذہبی علامت سمجھی جاتی ہوں اوراس نسبت سے وہ مشہور ہوں:

وشعائر الدين أمر ظاهر يختص به يمتاز صاحبه به من سائر الأديان

والفتاوى الخانية بهامش الهندية 3 / 577 ، وانظر الفتاوى الهندية 2 / 276 – 277 ، والفتاوى البزازية بهامش الهندية 6 / 333 ، وحاشية ابن عابدين 5 / 481 ، والفتاوى الأنقروية 1 / 164  $^{604}$ 

<sup>605 -</sup> مجمع الانهر في شرح ملتقى الابحر، باب المرتد: 1/ 698

كالختان وتعظيم المساجد والأذان والجمعة والجماعات. 606

شعائر کفر میں تشہ اور بھی زیادہ بدترین گناہ ہے: جیسے آج کل بہت سے تعلیمی اداروں میں وندے ماتر م پڑھوایاجا تاہے ، بائیبل یا گیتا سے دعائیہ کلمات پڑھوائے جاتے ہیں ، سرسوتی نامی دیوی کے سامنے ہاتھ جوڑ کر سلام کیاجا تاہے ، پیشانی پر مسلمان لیڈرس بھی قشقہ لگواتے ہیں ، ہندو دیوی اور دیو تاؤں کے نام کے نعرے لگوائے جاتے ہیں، مشنری اسکولوں میں ان کے عقائد کے مطابق حضرت مسیح کے سامنے ہاتھ جوڑ کر کھڑ اہواجا تاہے ، یاکسی قدر سرجھ کا یاجا تاہے ، یہ سب بلاشبہ مذہبی چیزیں ہیں ، اور شعائر کفر میں داخل ہیں۔ کسی مسلمان کے لئے ان میں شرکت و شمولیت جائز نہیں ہے۔

#### تهذیبی و قومی امور میں تشبہ

ا- حضوراکرم مُنگانگانی این باتوں سے بھی منع فرمایا ہے، جو گو کہ غیر مسلموں کے مذہب کا جزو نہیں ہیں، لیکن ان کی تہذیب کا حصہ ہیں، یعنی ان کی قومی یا جماعتی خصوصیات ان سے وابستہ ہیں ، اور بحیثیت قوم ان سے ان کی شاخت قائم ہے ، جیسے آپ مُنگانگینی نے اس بات سے منع فرمایا کہ سر کے پچھ بال مونڈ نے جائیں اور پچھ کو باقی ر کھاجائے ، یا آپ نے شخنوں سے نیچ تک لئی ہوئی ازار کو منع فرمایا، یا آپ نے کھانے میں کا نٹول کے چپچوں کے استعال کو پیند نہیں فرمایا کہ یہ اہل ایران کا طریقہ ہے ، یا جیسے آپ نے کھانے میں کا نٹول کے چپچوں کے استعال کو پیند نہیں فرمایی ، وغیرہ ، ان ہدایات سے یہ روشنی ملتی ہے کہ غیر مسلموں کے ساتھ مذہبی کی طرح تہذیبی چیزوں میں بھی اشتر اک درست نہیں ہے۔

کے حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ صَالَّیْنَیْم نے میرے اویر دوز عفر انی رنگ کے کیڑے دیکھے توار شاد فرمایا:

---- حواشی ـــــــ حواشی

606 - حجة الله البالغة: 250/1

« إِنَّ هَذِهِ مِنْ ثِيَابِ الْكُفَّارِ فَلاَ تَلْبَسْهَا 607 «

ترجمہ: یہ کفار کالباس ہے اس کو مت پہنو۔

🖈 حضرت رُ کانه روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صَّالِثْیَا مِّ ان شاد فرمایا:

إِنَّ فَرْقَ مَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْمُشْرِكِينَ الْعَمَائِمُ عَلَى الْقَلَانِسِ قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ وَإِسْنَادُهُ لَيْسَ بِالْقَائِمِ وَلَا نَعْرِفُ أَبَا الْحُسَنِ الْعَسْقَلَانِيَّ وَلَا الْهُوفُ أَبَا الْحُسَنِ الْعَسْقَلَانِيَّ وَلَا الْبَنَ ذَكَانَةَ 608

ترجمہ: ہمارے اور مشر کین کے عماموں میں فرق بیہے کہ ہماراعمامہ ٹو پیوں پر ہو تا ہے ان کا نہیں۔

کے حضرت بریدہ ڈروایت کرتے ہیں کہ نبی صَالَیْ ایک شخص کو پیتل کی انگو تھی پہنے دیکھا تو فرما یا میں تمہارے اندر بتوں کی بو محسوس کر رہا ہوں، اس نے وہ انگو تھی بچینک دی اور پھر لوہے کی انگو تھی بہن کر حاضر ہوا تو حضور صَالِیْ اِیْمِ نے فرما یا میں تم پر اہل جہنم کا زیور دیکھ رہا ہوں، اس نے اس کو بھی بچینک دیا، اور دریافت کیا کہ کس چیز کی انگو تھی بناؤں؟ آپ نے فرما یا چاندی کی اور اس کا وزن ایک مثقال سے کم رہے 609۔

( الْكُسْتِيجَ ) بِضَمِّ الْكَافِ وَهُوَ مَا يُشَدُّ عَلَى وَسَطِهِ مِنْ عَلَامَةٍ هِمَا يَمْتَاذُ عَلَى مَنْ الْكُسْتِيجَ ) بِضَمِّ الْكَافِ وَهُوَ مَا يُشَدُّ عَلَى وَسَطِهِ مِنْ عَلَامَةٍ هِمَا يَمْتَاذُ عَنْ الْمُسْلِمِ وَيَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ مِنْ الصُّوفِ أَوْ الشَّعْرِ وَأَنْ لَا يُجْعَلَ حَلْقَةً

<sup>607 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ت٢٥ ص١٥٣ حديث نمبر : ٥٥٥ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

<sup>608</sup> - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 900 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100

وه - مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $\delta$  ص  $\delta$  حديث نمبر:  $\delta$  المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة — القاهرة عدد الأجزاء :  $\delta$  الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها)

يَشُدُّهُ كَمَا يَشُدُّ الْمُسْلِمُ الْمِنْطَقَةَ بَلْ يُعَلِّقُهُ عَلَى الْيَمِينِ وَالشِّمَالِ كَمَا فِي الْمُحِيطِ وَعَنْ أَبُو يُوسُفَ هُوَ خَيْطٌ غَلِيظٌ مِنْ صُوفٍ بِقَدْرِ الْأُصْبُعِ يَشُدُّهُ الْمُحِيطِ وَعَنْ أَبُو يُوسُفَ هُوَ خَيْطٌ غَلِيظٌ مِنْ صُوفٍ بِقَدْرِ الْأُصْبُعِ يَشُدُّهُ اللهِّ مِنْ وَنَانِيرِ الْإِبْرَيْسَمِ 610

# ساڙي، د هو تي، ڻائي، سيند ور وغيره کا ڪم

سوال نمبر ۲-ساڑی، دھوتی، ٹائی، ہاتھ میں ڈوری، خوا تین کے لئے سیندور، ٹکلی (بندی)، آنکھوں میں مختلف کلر کے لینس لگانے کا کیا تھم ہے؟

الجواب: یہ چیزیں کسی دور میں ہندوانہ تہذیب کا حصہ ضرور تھیں، لیکن اب ان کا استعال اس قدر عام ہو گیا ہے کہ ان کو کسی مخصوص قوم کی تہذیب قرار نہیں دے سکتے ،اس لئے اب ان کے استعال کو ممنوع نہیں کہاجائے گا، زیادہ سے زیادہ اس کو مکروہ اور ناپبندیدہ عمل کہاجا سکتا ہے۔

#### ہاتھ میں ڈوری باند ھنا

البتہ ہاتھ میں ڈوری یادھا گہ باند ھناا گر کفار کی طرح کسی بدعقید گی پر مبنی ہو توبلاشبہ اسکو ناجائز قرار دیاجائے گا۔

ثُمَّ الرَّتِيمَةُ قَدْ تُشْبَّهُ بِالتَّمِيمَةِ عَلَى بَعْضِ النَّاسِ وَهُوَ خَيْطٌ كَانَ يُرْبَطُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ لِدَفْع الْمَضرَّةِ عَنْ أَنْفُسِهِمْ وَذَكَرَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ لِدَفْع الْمَضرَّةِ عَنْ أَنْفُسِهِمْ وَذَكَرَ فِي حُدُودِ الْإِيمَانِ أَنَّهُ كُفْرٌ 611.

 $<sup>^{610}</sup>$  - مجمع الأنفر في شرح ملتقى الأبحرج 2 ص  $^{478}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1098}$ ه مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{4}$ 

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج8 ص217 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926ه/ سنة الوفاة 970ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

## نئے مکانات اور گاڑیوں پر کیموں اور مرچ کاہار لٹکانا

ہم-مکانات کی تغمیر میں ہندؤں کے تصور کے مطابق واستو کی رعایت میں مکان کے دروازوں اور نئی خریدی گئی گاڑیوں پر لیموں اور مرچ کاہار بنا کرلٹکاناواضح

طور پر ممنوعہ تشبہ کے دائرے میں آتا ہے۔ یہ سب نحوست وبد شگونی کے تصور پر مبنی ہیں، اسلام کسی بھی چیز میں نحوست اور بدشگونی کا قائل نہیں ہے۔احادیث میں اس کو مشر کانہ تصور بتایا گیا ہے:

« الْعِيَافَةُ وَالطِّيرَةُ وَالطَّرْقُ مِنَ الْجِبْتِ » 612 «

قَالَ « الطِّيرَةُ شِرْكُ الطِّيرَةُ شِرْكُ ». ثَلاَثًا 613

«لاَ عَدْوَى وَلاَ طِيرَةَ وَيُعْجِبُنِي الْفَأْلُ الصَّالِحُ وَالْفَأْلُ الصَّالِحُ الْكَلِمَةُ الْكَلِمَةُ الْخُسَنَةُ »614

# نیاسال یا پیدائش اور شادی کی سالگره منانا

۱۰۵ – نیال سال منانایا بچوں کی پیدائش یا شادی کی سالگرہ منانا بھی عیسائیوں کاطریقہ ہے ،اوران کی تہذیب کا حصہ ہے ،اب بہت سے مسلمان بھی اس کا شکار ہور ہے ہیں ،یہ پسندیدہ چیز نہیں ہے اس سے بہر حال بچناچاہئے۔

حضرت ابوسعید خدر گاسے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:
﴿ لَتَتْبَعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ شِبْرًا شِبْرًا وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ
ضَبٍّ تَبِعْتُمُوهُمْ ﴾ قُلْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى قَالَ ﴿ فَمَنْ ﴾ 615
ثم لوگ ضرور بالضرور اگلے لوگوں كے قدم بقدم چلوگے (یعنی ان کی پوری پوری پیروی کروگے)

612 - سنن أبي داود، باب في الْخَطِّ وَزَجْر الطَّيْر، رقم الديث: 3909

613 - سنن أبي داود، رقم الديث: 3912

614 - سنن أبي داود، رقم الديث: 3918

615 - (بخاری شریف ج۲ص ۸۸ ۱۰ باب قول النبی صلی الله علیه وسلم لتتبعن سنن من کان قبلکم، رقم الحدیث: 7320)

یہاں تک کہ اگروہ گوہ کے بل (سوراخ) میں داخل ہوئے ہوں گے توتم بھی اسی طرح کروگے ، ہم نے کہا اگلے لو گوں سے یہودونصاری مر ادہیں آپ صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا اور کون ؟

ا یک اورر وایت میں رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

اليأتين على أمتي ما أتى على بني إسرائيل حذو النعل بالنعل حتى إن كان منهم من أتى أمه علانية لكان في أمتي من يصنع ذلك $^{616}$ 

ضرور بالضرور میری امت میں وہ تمام باتیں اسی طرح پوری ہوں گی جو بنی اسر ائیل کو پیش آئی ہیں ، حتی کہ اگر ان میں سے کسی شخص نے اپنی ماں سے علانیہ زنا کا ار تکاب کیا ہو گا تو میری امت میں بھی ایسا شخص ہو گاجو اسی طرح کرے گا۔

# ايريل فول منانا

2-اپریل فول سراسر جھوٹ اور فریب پر مبنی ہے، جس کی جڑیں بت پر ستی اور توہم پر ستی سے ملتی ہیں، اسلام میں اس کی ہر گز گنجائش نہیں ہے۔

عَنْ سُفْيَانَ بْنِ أَسِيدٍ الْحُضْرَمِيِّ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ كَبُرَتْ خِيَانَةً أَنْ تُحَدِّثَ أَخَاكَ حَدِيثًا هُوَ لَكَ بِهِ مُصَدِّقٌ وَأَنْتَ لَهُ بِهِ كَاذَتٌ 617

عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال آية المنافق ثلاث إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا اؤتمن خان618

<sup>616 -</sup> مشكاة المصابيح، باب الاعتصام بالكتاب والسنة ص٣٠٠

 $<sup>^{617}</sup>$ - سنن أبي داود  $^{70}$  في حديث غبر:  $^{70}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{70}$  مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية

 $<sup>^{618}</sup>$  - الجامع الصحيح ج 1 ص 21 حديث نمبر 33 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

### دوسری جنس سے تشبہ

مر دوعورت کے درمیان فطری طور پر صنفی امتیازات موجود ہیں ، اوران کے تقاضے مختلف ہیں ، دونوں کی ساخت اورعادات واوصاف جداگانہ ہیں ،اوراس فاصلہ کو باقی رکھنامطلوب ہے ،اسی لئے شریعت اسلامیہ میں ایک دوسرے کی مشابہت اختیار کرناجرم ہے ، حضورا کرم صَلَّا اللَّهِ عَلَیْ اللّٰ اللّٰہِ ال

عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم المتشبهين من الرجال بالنساء ، والمتشبهات من النساء بالرجال 619 جمهور علماء في ايك دوسرے كى مشابهت اختيار كرنے كو حرام قرار ديا ہے 620 \_ اس پس منظر ميں چند مسائل پيش ہيں:

# خوا تین کااینے سرکے بال کٹواکر چھوٹے کرنا

ا- آج کل مغرب زدہ خوا تین اپنے سرکے بال کٹواکر چھوٹاکر تی ہیں اگریہ کسی خاص ضرورت کی بناپر نہ ہوتو ناجائز ہے، فقہاء نے مر دوں سے تشبہ کی بنیاد پر اس کو مکر وہ لکھاہے مگر اس سے مراد مکر وہ تحریکی ہے، جو حرام کے قریب ہے، کیونکہ حدیث میں سرمونڈوانے کی ممانعت آئی ہے، اور سرکے بال اس طرح کاٹنا کہ مر دول کی طرح ہوجائے یہ بھی مونڈ نے کے ہی درجے میں ہے، علاوہ اس میں مردول کی نقالی پائی جاتی طرح اس میں دوہری قباحت موجود ہے:

عَنْ عَلِيّ قَالَ نَهَى رَسُولُ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- أَنْ تَحْلِقَ الْمَرْأَةُ

السلفية - أخرجه البخاري ( الفتح  $\frac{10}{2}$  – ط السلفية

<sup>620 -</sup> نيل الأوطار 2 / 117 ط دار الجيل ، وعمدة القاري 22 / 41 ط المنيرية ، وعون المعبود 1 / 620 ط دار الفكر ، ونهاية المحتاج 2 / 362 ، وروضة الطالبين 2 / 263 ، والزواجز 1 / 156 ط دار الفكر ، ونهاية المحتاج 2 / 362 ، وروضة الطالبين 2 / 263 ، والزواجز 1 / 283 ، 2 ط مصطفى الحلبي ، والكبائر ص 134 ط المكتبة الأميرية ، وكشاف القناع 1 / 283 ، 2 مواعلام الموقعين 4 / 402 نشر مكتبة الكليات الأزهرية

وعن علي رضي الله عنه قال نهى رسول الله أن تحلق المرأة رأسها وذلك لأن الذوائب للنساء كاللحى للرجال في الهيئة والجمال 622

وإذا حلقت المرأة شعرها؛ فإن حلقت لوجع أصابها فلا بأس به، وإن حلقت تشبهاً بالرجال فهو مكروه، وهي ملعونة على لسان صاحب الشرع623

﴿ فَطَعَتْ شَعْرَ رَأْسِهَا أَثِمَتْ وَلُعِنَتْ زَادَ فِي الْبَزَّازِيَّةِ وَإِنْ بِإِذْنِ الزَّوْجِ لِأَنَّهُ لَا طَاعَةَ لِمَخْلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ، وَلِذَا يَحْرُمُ عَلَى الرَّجُلِ قَطْعُ لِحْيَتِهِ، وَالْمَعْنَى الْمُؤَثِّرُ التَّشَبُّهُ بِالرِّجَالِ اهـ. 624

# مردکے لئے سونا، جاندی اور لوہے کا کڑا پہننا

الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 3 ص 257 حديث نمبر 914 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمى الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت تحقيق :أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5

<sup>622 -</sup> مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ج 13 ص223 المؤلف : الملا علي القاري ، علي بن سلطان محمد (المتوفى : 1014هـ)

 $<sup>^{623}</sup>$  - المحيط البرهاني ج 5 ص 245 المؤلف : محمود بن أحمد بن الصدر الشهيد النجاري برهان الدين مازه :الناشر : دار إحياء التراث العربي عدد الأجزاء :  $^*$  البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 8 ص 233 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$  سنة الوفاة  $^{970}$ ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت  $^{926}$ 

<sup>624 -</sup> الدرالمختار مع الثامي، الخطر والإباحة، فصل في البيع، مكتبه زكريا ديوبند ٩ / ٥٨٣ – ٥٨٣، كرا جي ٢ / ٢٠٠٧)

نہیں ہے۔

## مر دوں کے لئے عور توں جبیبالباس پہننا

۳- مر دول کے لئے عور تول کی طرح شوخ رنگ یا چھینٹ دار کپڑے پہننا ممنوع ہے ،اس میں عور تول کے ساتھ تشبہ یا یا جاتا ہے - <sup>627</sup>۔

۳۷-راجستھانی شیر وانی کاڈیزائن اگر خواتین کے ملبوسات کی طرح ہوتواس کا بھی یہی حکم ہے،وہ ---- حواثی ---------

<sup>625 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ۵ ص ۳۵۹ صريث نمبر:۲۳۰۸۳ المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها)

<sup>626 -</sup> شامى: 60/360/6

<sup>. 41 / 22</sup> عمدة القاري 22 / 627 - فيض القدير 5 / 269 ،عمدة القاري  $^{627}$ 

تھی ممنوع ہے۔

### مر دوں کے لئے مہندی لگانا

۵- سر اور داڑھی کے بالوں میں مر د کے لئے سیاہ رنگ کے علاوہ مہندی کا خضاب لگانا درست ہے۔ لیکن ہاتھوں اور پیروں پر مہندی لگانا عام حالات میں عور توں کے لئے مخصوص ہے، اس لئے مر دوں کے لیے خواتین کی مشابہت اختیار کرنااور ہاتھ پیر میں مہندی لگانا درست نہیں۔البتہ مجبوری کی صورت میں (مثلاً بغرض علاج) ہاتھ پاؤں میں مہندی لگانے کی اجازت ہے۔

روي عن أبي هريرة أن النبي أتي بمخنث قد خضب يديه ورجليه بالحناء فأمر به فنفي إلى النقيع ففي شرعة الإسلام الحناء سنة للنساء ويكره لغيرهن من الرجال إلا أن يكون لعذر لأنه تشبه بهن اه ومفهومه أن تخلية النساء عن الحناء مطلقا مكروه أيضا لتشبهن بالرجال وهو مكروه اه وسيأتي في الأصل والعجب من أهل اليمن في أن رجالهم يتحنون مع أن هذا شعار الرفضة أيضا رواه البخاري وكذا أبو داود والترمذي 628

والتداعلم بالصواب وعلمه اتم واحكم

---- حواشی ----- حواشی

<sup>628 -</sup> مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ج 13 ص 169 المؤلف : الملا علي القاري ، علي بن سلطان محمد (المتوفى : 1014هـ)

# طب اور جدید میڈیکل سائنس

# طبی اخلا قیات – مسائل واحکام

# قر آن و حدیث اور فقه اسلامی کی روشنی میں 629

آج دنیاطبی اعتبار سے کافی ترقی کر چکی ہے، جسکی وجہ سے بہت سے نئے مسائل کھڑے ہو گئے ہیں، اور چونکہ یہ بہت سے دروازے کھل گئے ہیں، اور چونکہ یہ بہت سے دروازے کھل گئے ہیں، اور چونکہ یہ بہت سے دروازے کھل گئے ہیں، مگر اسلام ہر دور کے لئے کافی ووافی ہدایات رکھتاہے، اس نے ایسے اصول وحدود مقرر کئے ہیں، جن کی مد دسے ہر دور میں ایک معتدل طبی اخلاقی نظام قائم کیا جاسکتا ہے۔

اسلام علم طب کی حوصلہ افزائی بلکہ سرپرستی کرتاہے، اور لوگوں کو اس کے سکھنے اور سکھانے کی ترغیب دیتاہے، اسکے نزدیک اسکی کیا اہمیت ہے، اس کا اندازہ حضرت امام شافعی کے اس قول سے ہوتا ہے کہ اللعلم علمان، علم الفقہ للادیبان و علم الطب للابدان 1630 ترجمہ: علم توبس دوہیں، دینی معلومات کے لئے علم فقہ، اور جسمانی صحت کے لئے علم طب۔

محوراول

## تعدی اور ضمان سے متعلق مسائل

اسلام علم طب میں مہارت پیدا کرنے کی تا کید کر تاہے، اور بغیر مہارت و تجربہ کے محض نا قص

---- حواشی \_\_\_\_\_\_

629- تحرير بمقام دارالعلوم حيدرآ باد، بتاريخ 19 / صفر المظفر ٢١٣٠ إه

630 \_ قرة العيون في تذكرة الفنون: ص / ٨٠

طبی معلومات کی روشنی میں علاج و معالجہ کو سخت جرم قرار دیتاہے ،اس سلسلے میں حضور صَلَّالِیَّا مِیْ کا پاک ارشادیہ

<u>ب</u>

"من تطبب ولم يعلم منه طب فهوضامن، رواه ابوداؤد و النسائي "631

ترجمہ:جوطبی لیافت حاصل کئے بغیر ڈاکٹری کرے تواس ذیل میں ہونے والئے تمام ترنقصانات کاضامن وہ ہو گا۔

اگر اس نے مریض کو نقصان پہونچانے کی نیت سے اپنی ناقص طبابت کا استعال کیا تو اس پر ضمان عمد عائد ہو گا، اور اگر نیت یہ نہیں تھی، بلکہ اپنے طور پر مریض کو نفع ہی پہونچا ناچا ہتا تھا، توراج قول کے مطابق اس پر ضمان خطاعا ئد ہو گا، اگر چہ کہ ایک رائے یہ بھی ہے کہ اس شکل میں بھی وہ ضمان عمد کا مجر م ہے 632

البتہ پوری طبی مہارت واہلیت رکھنے اور نیک نیتی سے علاج کرناڈاکٹر کا منصی فریضہ ہے، اور فرائض کی پہونچ جائے تو وہ اس کاضامن نہیں ہوگا، اس لئے کہ علاج و معالجہ کرناڈاکٹر کا منصی فریضہ ہے، اور فرائض کی بیکسیل کے دوران ہونے والے نقصانات کا قانونی طور پر انسان ذمہ دار نہیں ہوتا، اگرڈاکٹر اپنے فن کا متخصص اور متعلقہ بیاریوں کا واحد معالج ہوتب تو مریض کا علاج کرنا شرعا اس پر فرض عین ہے، لیکن اگر دوسرے ڈاکٹر بھی اس مرض کے موجود ہوں تب علاج کرنا فرض عین نہیں بلکہ فرض کفایہ ہے، مگر زیر علاج آ جانے کے بعد اس کا فریضہ ہے کہ وہ طبی اصول کے مطابق پوری توجہ ومہارت کے ساتھ مریض کا علاج کرے، اور ابنی طبی صلاحیتوں کا استعال کرے 633

<sup>----</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>631</sup> \_ مشكوة: ص/م

<sup>632</sup> \_ شرح الزر قانی علی مخضر خلیل: ج۸ص /۱۱۲،۱۱ \_ نهایة المختاج: ج۸ص / ۳۲ بحواله التشریع البخنائی الاسلامی: جاص / ۵۲۲ \_ 63 \_ شرح الزر قانی علی مخضر خلیل: ج۸ص / ۱۲۰ \_ نهایة المختاج: ج۸ص / ۲۸ \_ مبسوط للسر خسی: ج۹ص / ۲۸

### نقصانات كادًا كثر ذمه دار نهين-ائمه اربعه كامسلك

اس کے باجو د بھی انسان ہونے کے ناطے ڈاکٹر سے غلطیاں سر زد ہونا، یامریض کو نقصان پہونچ جانا کوئی بعید نہیں،اس صورت میں اصولی طور پر تقریباً تمام فقہاء متفق ہیں کہ ڈاکٹر پر اسکی ذمہ داری نہیں ہو گی۔

#### حنفي

#### امام اعظم ابو حنیفه ٌ دووجه سے ڈاکٹر کواس کا ذمه دار قرار نہیں دیتے:

(۱) ایک ہے اجتماعی ضرورت: یعنی طبی خدمات کے دوران ہونے والے نقصانات کا ذمہ دار اگر ڈا کٹر کو قرار دیا جائے ، اور قانونی یا تمرنی کسی بھی اعتبار سے اس کی گرفت کی جائے تو اس سے داکٹر وں کی حوصلہ شکنی ، اور ان کے فن اور خدمات کی ناقد ری ہوگی ، اور اس صورت حال میں کوئی بھی ڈاکٹر کھلے دل اور حاضر دماغ کے ساتھ مریض کاعلاج نہیں کر سکتا ، بلکہ بہت ممکن ہے کہ قانونی یا معاشرتی گرفتوں کا احساس اس پر اس حد تک غالب ہو جائے کہ وہ اپنے آپ کو خطرات میں ڈالنے کے بجائے اپنی فنی خدمات ہی سے سبکدوش ہو جائے ، اگر خدانخواستہ ایسا ہو جائے تو بہت بڑا اجتماعی نقصان ہوگا۔

(۲) دو سری وجہ ہے مریض یااس کے اولیاء کی اجازت: ڈاکٹر مریض کو بجانے یا بیاری سے نجات ولانے کا جو بھی عمل کرتاہے،اس کی مریض یااسکے اعزہ کی طرف سے صراحتاً یا دلالةً اجازت ہوتی ہے،اور اجازت کے بعد انسانی اعضاء کے ساتھ حدود میں رہتے ہوئے ڈاکٹر جو بھی تصرف کرے گااس پر کوئی ضمان نہیں ہو سکتا 634

دو سرے ائمہ بھی مخصوص شر اکط کے ساتھ اس باب میں امام صاحب کے ہم خیال ہیں، مثلاً:

<sup>-----</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_\_\_ 634 \_ بدائع الصنائع: ج2ص/۳۰۵

#### مالكيه

امام مالک و اکثر کی براءت کے لئے دوشر طیس عائد کرتے ہیں:

(۱)ایک شرط بیہ ہے کہ حکومت کی طرف سے ڈاکٹر کو علاج ومعالجہ کرنے کی باقاعدہ اجازت ہو، جواسکی واقعی اہلیت کی دلیل ہوگی۔

(۲) دوسرے مریض یا اس کے اعزہ کی طرف سے بھی اجازت ہو ، جو کسی مخصوص واقعہ میں مریض کے ساتھ ہر مناسب طبی عمل کے اختیار کی علامت ہو گی۔

ان دونوں اجاز توں کی پائے جانے کی صورت میں مریض کو پہو نچنے والے نقصانات کا ڈاکٹر ذمہ دار نہ ہو گا، بشر طیکہ اس نے تمام طبی اصولوں کی یا بندی کی ہو۔ 635

#### شافعيه

امام شافعی جمی دو شرطوں کے ساتھ ڈاکٹر کو ضمان سے بری قرار دیتے ہیں:

(۱) ایک بیہ ہے کہ مریض یا اسکے اعزہ کی طرف سے ڈاکٹر کو طبی عمل کرنے کی اجازت ہو۔

(۲) دوسرے میہ کہ ڈاکٹرنے پوری نیک نیتی اور توجہ کے ساتھ بیہ خدمت انجام دی ہو، مریض کے ساتھ اس کا کوئی غلط ارادہ شامل نہ ہو۔

اگریہ دونوں شرطیں پائی جائیں تو مریض کو پہونچنے والے نقصان کا ضمان ڈاکٹر پر واجب نہ ہوگا، بشر طیکہ اس نے تمام طبی رعایتیں ملحوظ رکھنے میں کوئی کو تاہی نہ برتی ہو <sup>636</sup>

---- حواشی -----

<sup>635</sup> \_ مواهب الجليل: ج٦ ص/٣٢١ بحواله التشريع الجنائي الاسلامي: ج اص/ ٥٢١

<sup>636</sup> \_نهاية المحتاج: ج ٨ ص / ٢ بحواله التشريع: ج اص / ٥٢١

حنابليه

امام احمد ابن حنبل کئی رائے بھی پہی ہے۔

### طبابت کے اصول وشر اکط

اس بحث سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ ائمہ اربعہ میں سے ہر امام کے نزدیک کچھ خاص حدود ہیں، جن کی رعایت اگر ڈاکٹر کرے تو مریض کو پہونچنے والے نقصان کا ذمہ داروہ قرار نہیں پائے گا،اگر ہم ان تمام حدود و شر ائط کو سمیٹ کر ایک ساتھ بیان کرناچاہیں تو درج ذیل شر ائط تیار ہوتی ہیں، جن کی پاسداری ہر ڈا کٹر پرلازم ہے:

#### طبی اہلیت ومہارت

(۱) پہلی اہم ترین شرط ہے کہ طبی خدمات انجام دی نے والا شخص با قاعدہ ڈاکٹر ہو، اور کسی مستند میڈیکل ادارے سے اس نے طبی تعلیم حاصل کی ہو، اس کا ثبوت درج ذیل حدیث یاک سے ملتاہے:

امن تطبب و لم يعلم منه طب فهو ضا من 638

ترجمہ: جس نے بغیر طبی لیافت حاصل کئے طبابت کی تووہ ضامن ہو گا۔

ا - کتب فقه کی پیه عبارت بھی اس کی طرف رہنمائی کرتی ہے:

"قطع الحجام لحما من عينه وكان غير حاذق فعميت فعليه نصف الدية 639

ترجمہ: حجام نے آنکھ کا گوشت کاٹا، حالا نکہ وہ ماہر نہ تھا پس آنکھ کی روشنی ختم ہو گئی، تو اس پر آدھی دیت لازم ہو گی۔

---- حواشی ــــــــ

637 ـ المغنى لابن قدامه: ج٠١ص/١٠٥٠ ـ ٣٣٩،٣٥٠

638 \_ مشكوة : ص / ۴۸ م سو

639 \_ در مختار على رد المحتار: ج ۵ ص / ۲ م م كذا في الفتاويٰ الخانية الهندية: ج ۳ ص / ۲ م

## حسن نيت اور سچي دلچيپي

(۲) دوسری بنیادی نثر طبیہ ہے کہ ڈاکٹرنے نہایت نیک نیتی اور دلچیبی کے ساتھ مریض کاعلاج کیا ہو،اور مریض کی شفایابی کے لئے مخلصانہ جذبات رکھتا ہو <sup>641</sup>

اس کی مثال میں بعض وہ فقہی جزئیات پیش کی جاسکتی ہیں، جو کتاب الجنایات میں مذکور ہوئی ہیں:

(۱) ایک جزئیہ یہ ہے کہ استاد نے کسی بیچے کو اس کے باپ یاولی کی اجازت سے تعلیم وتر بیت کے
لئے حدود میں رہتے ہوئے مارا، اور سوء اتفاق کہ بچہ ضرب کی تاب نہ لاسکا، اور مرگیا، تو اس کا ضمان استاد پر
واجب نہ ہوگا، اس لئے کہ استاد نے بچہ کو جسمانی سز اکسی بری نیت سے نہیں بلکہ ہمدردانہ اور خیر خواہانہ طور
پر دی تھی، اس لئے اس سے بہو نیجے والا نقصان کا تاوان اس پر عائد نہ ہوگا 642

(۲) دوسر امسکہ بیہ ہے کہ کوئی نابالغ بچہ دیوار پر بیٹھاتھا کہ ایک آدمی کے چیخنے سے وہ گرپڑااور

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>640</sup> به فآوی بزازیه علی حاشیة الهندیه: چ۵ص / ۸۹

<sup>641</sup> \_ شرح الزر قاني: ج٨ص/،١١٤ اونهاية المحتاج: ج٨ص/٣٢

<sup>642</sup> \_ در مختار على رد المحتار: ج ۵ ص / ۴۰ م، و كذا في المبسوط للسر خسى ج ٩ ص / ١٩٥، البحر الراكق ج ٨ ص / ٣٣٣

مر گیا، تواس صورت میں مفتٰی بہ قول کے مطابق اگر چیخنے والے نے چیختے ہوئے بیہ کہاتھا کہ مت گرو، تووہ ضامن نہیں ہو گا،اور اگر کہاتھا کہ گر جاؤ توضامن ہو گا<sup>643</sup>

ان دونوں جزئیات میں حسن نیت کی بنا پر انسان کو ضمان سے بری قرار دیا گیاہے ، استاد نے بچے کے فائد ہے کے لئے چیخا، کہ ہاں!ہاں! نہ گرو، لیکن اس کے فائد ہے کئے تنبیہ کی ، اور چیخنے والے نے بچے کو بچپانے کے لئے چیخا، کہ ہاں!ہاں! نہ گرو، لیکن اس کے باوجو دبچہ مرگیا، تو چو نکہ ان دونوں کا قصد افساد واضر ارکانہ تھا، اس لئے ان پر ضمان عائد نہ ہو گا۔ طبی اصولوں کی مکمل رعابیت

(۳) تیسری شرط بیہ ہے کہ ڈاکٹر نے علاج کے دوران تمام طبی رعایتیں ملحوظ رکھی ہوں، اور فنی تمام لوازمات پر عمل کرنے کی کوشش کی ہو، لیکن اس کے باوجود مریض کو نقصان پہونچ جائے تواس کاوہ ذمہ دار نہیں ہو گا

اس کی مثال میں فقہ حنفی کی کتابوں سے یہ جزئیہ پیش کیا جاسکتا ہے (جو در مختار وغیرہ میں موجود ہے) کہ ایک پکی حجت پر سے گر پڑی اور اس کا سر پھٹ گیا، اس کے علاج کے لئے کئی ڈاکٹر پہو نچے، ان میں سے اکثر ڈاکٹر ول نے کہا کہ دماغ کے اندرونی چوٹ کاعلاج کرنے کے لئے اگر سر کا آپریشن کیا جائے گاتو پکی مر جائے گی، لیکن ایک ڈاکٹر نے کہا کہ اگر آج اس کے سر کا آپریشن نہ کیا گیا تو پکی زندہ نہ رہے گی، میں آپریشن کے ذریعہ اس کو ٹھیک کر تاہوں، چنانچہ اس نے بکی کے سر کا آپریشن کیا، مگر بکی ایک دوروز کے بعد مرگئے۔

<sup>&</sup>lt;sup>643</sup> در مختار علی رد المحتار: ج۵ص/۳۹۷، البحر الرائق: ج۸ص/۲۹۴ عالمگیری: ج۲ص/۳۳۰

<sup>644</sup> \_ نهاية المحتاج: ج ۸ ص / ۲ ومواهب الجليل: ج ۲ ص / ۳۲۱

تھی، تو وہ ضامن نہیں ہوگا، پھر ان سے پوچھا گیا کہ اگر ڈاکٹر ٹھیک کرنے کی ضانت لے کر علاج کرے ، اور مریض فوت ہو جائے ، تو کیاضامن ہو گا؟ انہوں نے جو اب دیا، نہیں! اس لئے کہ ڈاکٹر مریض کے حق میں امین ہو تاہے ، اور امین کے لئے شرط ضان لگانا باطل ہے ، اس کے علاوہ شفادینا اس کے اختیار میں نہیں ، اس لئے اس کی ضانت لینے کا اعتبار نہیں <sup>645</sup>

اس جزئیہ میں ضمان سے براءت کے لئے اجازت اور طبی اصولوں کی بچری رعایت مشروط کی گئی ہے۔

اس کے علاوہ فقہاء عمو ماجراحی اور قطع و برید کے مسائل میں حد معتاد سے تجاوز نہ کرنے کی شرط لگاتے ہیں، حد معتاد بھی معروف معنی میں یہی طبی اور فنی اصولوں کی رعایت ہی کی دوسری تعبیر ہے <sup>646</sup>

#### مریض یااس کے اعزہ کی طرف سے اجازت

(۴) چوتھی شرط ہے ہے کہ ڈاکٹر کو اس کے طبی عمل کے لئے مریض یااس کے اعزہ و اولیاء کی طرف سے اجازت مل چکی ہو ، اور اگر مریض لا وارث ہو تو حکومت وقت سے اس کے علاج کی اجازت لینا ضروری ہے۔

اس شرط کو بہت سے فقہاء نے صراحت کے ساتھ بیان کیا ہے۔ جزئیات سے قطع نظر شامی کی یہ عبارت اس تعلق سے بہت واضح ہے۔ "فیستفاد بمجوع الروایتین اشتر اط عدم التجاوز والاذن لعدم وجوب الضمان حتیٰ اذا عدم احدهمااو کلاهما یجب الضمان

ترجمہ: یعنی دونوں روایتوں کے مجموعہ سے ضان کے عدم وجوب کے لئے دوشر طیس

<sup>645</sup> \_ در مختار علی رد المحتار: ج۵ص / ۴۰۲ حاشیة الطحطاوی: جهم ص / ۲۷۱

<sup>&</sup>lt;sup>646</sup> \_ فتاویٰ شامی کتاب الاجاره: چ۵ص/۵۴۸ فتاویٰ بزازیه (ثانی) علی حاشیة الهندیة: چ۵ص/۸۹ خانیة: چ۳س / ۴۰۹ هدایه: چ۳ ص/۳۱۰

<sup>647</sup> \_شامی كتاب الا جاره: ج۵ص / ۴۸

سمجھ میں آتی ہیں، ایک حد معتاد سے تجاوز، دوسرے اجازت، ان میں سے کوئی ایک یا دونوں مفقود ہو جائیں توضان واجب ہو گا۔

یوں جزئیات کے ضمن میں یہ شرط بہت سے کتابوں میں موجو دہے <sup>648</sup>

یہی چار بنیا دی شرطیں ہیں، جن کی رعایت ہر ڈاکٹر کے لئے ضروری ہے، ان میں سے کو ئی ایک شرط بھی مفقود ہو جائے تو ڈاکٹر ضان سے نچے نہیں سکتا۔

ان شر ائط کی روشنی میں آپریشن اور سر جری سے متعلق پیدا ہونے والے بہت سے سوالات کے جوابات بآسانی دیئے جاسکتے ہیں:

## غير قانوني علاج

(۱) ایساکوئی شخص جو قانونا کسی مرض کاعلاج کرنے کا مجاز نہیں ہے، لیکن اپنے ذاتی مطالعہ و تجربہ کی بنیاد پر دواؤل اور امر اض کے بارے میں واقفیت رکھتا ہے، اگر اس شخص نے کسی مریض کے کہنے پر اس کا علاج کیا تو شرعاً اس کا یہ علاج کر ناجائز ہے یا نہیں، اور اگر اس کے علاج سے مریض کو غیر معمولی ضرر پہونچا، یا اس کا انتقال ہو گیا، تو اس پر کوئی ضمان یا تاوان لازم ہو گایا نہیں؟ کیا اس کا عمل شرعاً قابل تعزیر جرم ہو گا۔ یا اس کا انتقال ہو گیا، تو اس پر کوئی ضمان یا تاوان لازم ہو گایا نہیں؟ کیا اس کا عمل شرعاً قابل تعزیر جرم ہو گا۔ ملابت کے اصول کے مطابق تو ایسے شخص کو علاج کرنے کا کوئی حق ہی نہیں، کیو نکہ ان کے نزدیک طابت کے لئے حاکم وقت سے با قاعدہ قانونی اجازت لینا ضروری ہے، اس کے بغیر طبی عمل صحیح نہیں، اس لئے اگر اس کے علاج سے مریض کو کوئی نقصان پہونچا تو اس کا ضمان اس پر ہو گا، اور شرعا یہ قابل تعزیر جرم قراریائے گا، اگر چہ مریض کی اجازت ہی سے اس نے علاج کیا ہو 649

ان کے علاوہ دوسرے ائمہ کے یہاں قانونی اجازت کی شرط نہیں ملتی، خصوصاً حنفیہ کے یہاں توبیہ .

<sup>648</sup> \_ دیکھئے:ہدایہ:جسس/۱۰س،خانیہ:سس/۹۰۰،بزازیہ (ثالث)علی حاشیۃ الھندیہ:ج۲س/۱۹۳،عالمگیری:ج۲س/۳۹۳،بدائع الصائع:ج۷س/۵۰۰،درمختار:ج۵س/۲۰۲،البحرالرائق:ج۸س/۳۴۴،المبسوط للسرخسی:ج۹س/۲۵وغیرہ۔

<sup>&</sup>lt;sup>649</sup> \_ مواهب الجليل: ج٦ص/٢٠١ بحواله التشريع الجنائي الاسلامي: جـاص/ ٥٢١

بہر حال نثر طنہیں ہے، البتہ طبی لیافت و مہارت اور فنی تجربہ نثر طہے، خواہ اس نے حکومت سے منظور شدہ ادارہ میں تعلیم حاصل کی ہو، یا غیر منظور شدہ میں، یا اپنے طور پر مطالعہ و تجربہ سے ڈاکٹروں کے در میان نمایاں مقام حاصل کر چکا ہو، اور اکثر اہل تجربہ اس کے تجربہ اور مہارت کے قائل ہوں، تواس کے لئے طبی خدمات انجام دینے کی اجازت ہوگی، اس کی تائید میں فقہ کاوہ جزئیہ پیش کیا جاسکتا ہے، جو اس سے قبل ذکر کیا جاچکا ہے کہ:

آنکھ کے ایک ڈاکٹر نے کسی مریض کے لئے سرمہ تجویز کیا، اور نصف یازیادہ ترلوگ ڈاکٹر کواس علاج کا اہل قرار دیتے ہیں، تواگر اس سرمہ سے مریض کی آنکھ بے نور ہوگئ، توڈاکٹر ضامن نہ ہوگا، البتہ اس کی اہلیت و تجربہ کے قائل لوگوں کی تعداد نصف بھی نہ ہو، تواس صورت میں ڈاکٹر ضامن ہوگا، اس لئے کہ شرعاً وہ اس خدمت کا اہل ہی نہ تھا، اور نا اہلی کے ساتھ کام کر ناحدیث پاک کی روشنی میں موجب ضان ہے، اگرچہ اس عمل کی مریض کی طرف سے اجازت مل گئی ہو 650

اس کے علاوہ عہد نبوت میں یاعہد صحابہ میں جن اطباء کا ذکر ملتا ہے، ان میں سے کسی کے بارے میں یہ تذکرہ نہیں ملتا کہ ان سے علاج کرنے پہلے قانونی اجازت کا ثبوت ما نگا گیاہو، یا حکومت سے اجازت ملے بغیر انہوں نے طبی خدمات انجام نہ دی ہوں، بس صرف اہلیت ومہارت دیکھی جاتی تھی۔

اس لئے اصل مسئلہ کی روسے مذکورہ صورت میں اگر معالج دواؤں اور امر اض یا متعلقہ مرض کے بارے میں بوری واقفیت اور تجربہ رکھتا ہو، اور اپنے اس علاج کو اس سے قبل بھی کامیاب طور پر آزما چکا ہو، تو وہ ضامن نہیں ہوگا،اور نہ شرعاً اس کابیہ عمل قابل تعزیر ہوگا۔

<sup>&</sup>lt;sup>650</sup> \_ بزازیه علی حاشیة الفتاوی الهندیة :ح۵ ص / ۸۹

بھی ماہر ڈاکٹر کی خدمات حاصل ہونے میں سہولت ہو۔

### طبی بے احتیاطی

(۲) جس ڈاکٹر کو قانونی علاج و معالجہ کی اجازت ہے ، اس نے اگر کسی مریض کاعلاج کیا، لیکن اس نے طبی احتیاطیں ملحوظ نہیں رکھیں ، مثلا بعض ضروری جانچیں نہیں کروائیں، یامریض کی پوری طور پر دیکھ رکھے نہیں کی ، اگر اس کے علاج کے باوجود مریض فوت ہو گیا، یااس کا کوئی عضوضا کع ہو گیا، تو ڈاکٹر مریض کو پہونچنے والے نقصان کا یااس کی جان کے تاوان کاضامن ہو گا، اس لئے کہ اس نے شرط کی جمیل نہیں کی ، اس کی ذمہ داری تھی، کہ مریض کے علاج میں تمام طبی رعایتیں ملحوظ رکھتا، اور اس کے ضروری تقاضوں کو پوراکر تا، لیکن اس نے ایسانہ کرکے غلطی کی ، اس لئے وہ ضامن ہو گا۔ 651

## بلااجازت آيريش

(۳) اگر ڈاکٹر کی رائے میں زیر علاج مریض کا آپریشن ضروری ہے ، اور ڈاکٹر نے مریض یا اس کے قریبی اعزہ سے اجازت لئے بغیر آپریشن کر ڈالا، جبکہ اجازت لینا ممکن تھا، اور آپریشن کا میاب ہونے کے جائے مہلک ثابت ہوا، مریض فوت ہو گیا، یا اس کا آپریشن شدہ عضو بے کار ہو گیا، ایسی صورت میں ڈاکٹر اس مریض کو پہو نچنے والے نقصان کا ضامن ہو گا، اگر چیکہ وہ ڈاکٹر قانونی طور پر آپریشن کا مجاز ہو، اور تجربہ بھی رکھتا ہو، اس لئے کہ ضان سے بچنے کے لئے تمام ائمہ کے نزدیک محض قانونی اجازت کافی نہیں ہے، امام مالک قانونی اجازت کی شرط ضرور لگاتے ہیں، مگر اس کو کافی تصور نہیں کرتے، مریض یا اس کے اولیاء کی طرف سے اجازت کی شرط ضرور لگاتے ہیں، مگر اس کو کافی تصور نہیں کرتے، مریض یا اس کے اولیاء کی طرف سے اجازت بھی بہر حال ضرور کی ہے، اس کے بغیر ضان سے ڈاکٹر محفوظ نہیں رہ سکتا۔ 652

اسی سے ملتی جلتی شکل علامہ شامی نے کتاب الجنایات میں حادثۃ الفتوی کے طور پر ذکر کی ہے، وہ یہ ہے کہ کسی نے کسی بچر کی ہے۔ وہ یہ ہے کہ کسی نے کسی بچر کے پیٹ پر حچر کی سے حملہ کیا، اور پیٹ کی کچھ انتریاں باہر نکل آئیں، آپریشن کے ماہر

<sup>651</sup> \_ در مختار على رد المحتار: ج ۵ ص / ۲۰۴۲ البحر الرائق؛ ج ۸ ص / ۳۴۴

<sup>652</sup> مشامي كتاب الاجاره: ج٥ص / ٣٨

ڈاکٹر کوبلایا گیا، تواس نے کہا کہ باہر نکلی ہوئی آنتیں اندر داخل کرنے کے لئے پیٹ کو پچھ اور چیر ناپڑے گا، بچہ کے باپ نے ڈاکٹر کواس کی اجازت دے دی، ڈاکٹر نے آپریشن کر کے پیٹ پرٹانکے لگادیئے، لیکن بچہ زخم سے جانبر نہ ہوسکااور اسی رات اس کا انتقال ہو گیا، توڈاکٹر پر ضمان نہیں ہو گا۔ 653

اصل میں اجازت کے بعد جب عقد تمام ہو جاتا ہے ، توڈا کٹر پر مریض کاعلاج لازم ہو جاتا ہے ، اور اصولی طور پر واجبات کی ادائیگی میں پیش آنے والے نقصانات کا اجیر ضامن نہیں ہوتا ، اسی کو مبسوط اور شامی وغیر ہ میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے:

"وكذا فعل الحجام و نحو ه وا جب بالعقد فلا يتقيد بالسلامة "654

البتہ یہاں اجازت کے تعلق سے یہ وضاحت ضروری معلوم ہوتی ہے کہ اجازت صراحۃ بھی معتبر ہے ، اور دلالۃ بھی، آپریشن کے لئے ہاسپیٹل میں اولیاء کا مریض کو پہونچانا اس بات کی علامت ہے کہ وہ آپریشن وغیرہ ہر طرح کے علاج کے لئے رضامند ہیں۔

(۷) اسی مسئلہ کی دو سری شکل ہے ہے کہ بعض او قات مریض پر ہے ہوشی طاری ہوتی ہے، وہ اجازت دینے کے لاکن نہیں ہوتا، اور اس کے اعزہ زیر علاج مقام سے بہت دور ہوتے ہیں، ان سے فی الفور رابطہ قائم نہیں کیا جاسکتا، ایسی صورت میں اگر ڈاکٹر کی رائے میں آپریشن فوری طور پر ضروری ہے، اور تاخیر ہونے میں اس کے نزدیک مریض کی جان یا عضو کو خطرہ لاحق ہوسکتا ہے، اس لئے اس نے مریض یا اس کے قریبی اعزہ سے اجازت حاصل کئے بغیر مریض کا آپریشن کر دیا، اور یہ آپریشن ناکام رہا، مریض کی جان چلی گئی، یااس کا کوئی عضوضا کع ہوگی، تو اس صورت میں ڈاکٹر کوضا من نہیں قرار دیا جائے گا، بشر طیکہ اس طرح کے مریضوں کے بارے میں حکومت کی طرف سے بلا اجازت آپریشن کرنے کا قانونی جواز ہو، اس لئے کہ اس مریض کو لا وارث مریضوں کے درج میں رکھا جاسکتا ہے، کیونکہ اس کے اعزہ دنیا میں موجود ہونے کے باوجود اس کے حق میں فی الوقت غیر موجود کے درج میں ہیں، اس وقت حکومت ہی اس کی ولی ہے،

<sup>653</sup> \_شامی:ج۵ص / ۳۸۷

<sup>654</sup> \_ شامی؛ ج۵ص/۴۰ م، مبسوط للسر خسی: ج۹ص/۲۵

اس بناپر حکومت کی اجازت کافی ہو گی <sup>655</sup>

دوسری وجہ یہ ہے کہ ڈاکٹر کی طرف سے یہاں کوئی تعدی یابد نیتی نہیں پائی جاتی، کہ اس پر ضمان عائد کیا جائے، اس نے تو مریض کی جان بچانے کی نیت سے طبی خدمت انجام دی تھی، اس لئے وہ امین ہے، اور امین پر کوئی ضمان عائد نہیں ہوتا، جب تک کہ تعدی کا ثبوت نہ مل جائے 656

یہاں بیہ وضاحت بھی مناسب ہے کہ ڈاکٹر اگر شفایاب ہونے کی ضانت کے ساتھ بھی علاج کرے تو مریض کو ضرر پہونچنے کی صورت میں وہ ضامن نہ ہو گا،اس لئے کہ وہ امین ہے،اور امین کے اوپر ضا ن کی شرط لگانا باطل ہے 657۔

# محور دوم متعدی امر اض کے احکام

طبی طور پر بیدایک ثابت شدہ حقیقت ہے کہ بعض امر اض پھیلنے اور وہائی شکل اختیار کرنے کی صلا حیت رکھتے ہیں، مثلا طاعون، جذام، ایڈز وغیرہ، ایک زمانہ میں طاعون لوگوں کے لئے پریشان کن تھا، آج سب سے زیادہ پریشان کن ایڈز بن چکاہے، اور اب تو کرونا بھی آگیاہے، طاعون بھی تیزی کے ساتھ پھیلتا ہے اور ایڈز بھی، فرق بیہ کہ طاعون اور کرونا مریض کے جسم سے مس ہونے، اس کے ساتھ کھانے پینے، اور اٹھنے بیٹھنے سے متعدی ہوتے ہیں، جبکہ ایڈز عام اختلاط سے منتقل نہیں ہوتا، بلکہ بیہ مرض خاص طور سے جنسی اٹھنے بیٹھنے سے متعدی ہوتے ہیں، جبکہ ایڈز عام اختلاط سے منتقل ہوتا ہے، یاماں سے اس کے بچہ کی طرف دوران حمل، یا میر خوارگی سے منتقل ہوتا ہے، اس طرح طاعون، جذام، اور ایڈز کے در میان ایک خطرناک فرق یہ بھی ہے شیر خوارگی سے منتقل ہوتا ہے، اس طور پر منتقل ہوتا ہے، یہ مرض کہ طاعون، وجذام محسوس طور پر منتقل ہوتا ہے، یہ مرض

<sup>655</sup> \_التشريع الجنائي الاسلامي: ج اص / ۵۲۲

<sup>656</sup> \_شامی:ج۵ص/۸۸

<sup>657</sup> \_ بزازیه: ج۲ص/۱۹۳

اندرونی طور پر جسم انسانی کے دفاعی نظام کو تباہ کر دیتاہے ، اس کے بعد انسان بڑی تیزی کے ساتھ مختلف موذی اور مہلک امر اض میں گر فتار ہو کر دم توڑ دیتا ہے۔

یہ تمام علم طب کے مسلمہ حقائق ہیں۔

اسلام بھی ان امر اض کی اس تا ثیر کا بالکلیہ انکار نہیں کرتا، بعض احادیث سے اس موضوع کے لئے کچھ مشکلات سامنے آتی ہیں، لیکن حقیقت بین نگاہ سے دیکھا جائے، تومسکلہ بالکل آسان ہے، علماء، فقہاء، اور محد ثین نے اس موضوع پر بہت تفصیلی کلام کیاہے ، میں اس تعلق سے کچھ ضروری اشارات پیش کرتا ہوں:

#### امراض کی منتقلی کے متعلق کئی احادیث آئی ہیں:

ا۔ایک مشہور حدیث حضرت ابوہریرہ ﷺ منقول ہے کہ حضور اکرم صَلَّاللَّیْمِّ نے ارشاد فرمایا کہ: لاعدوى ولاطيرة ولا هامة ولا صفر و فر من المجذوم كما تفرمن الاسد رواه البخاري 658

> تر جمہ: بیاری کا ایک دوسرے کو لگنا، بدشگونی ، ھامہ ، اور صفریہ سب چیزیں بے حقیقت ہیں، (البتہ)تم جذامی سے اس طرح بھا گو، جس طرح شیر سے بھا گتے ہو۔

اس حدیث میں ایک طرف عدویٰ (امراض کے متعدی ہونے ) کا انکار کیا جارہاہے ، دوسری طرف مجذوم سے اس طرح بھا گئے کو کہا جارہا ہے ، جیسے کہ انسان شیر سے بھا گتا ہے ، گویا جذام منتقل ہونے کی صلاحیت رکھتاہے۔

> ۲۔حضرت ابوہریرہ میں کی سند سے ایک اور روایت نقل کی گئی ہے۔ "قال رسول الله صلى الله عليه و سلم لاعدوى ولاها مم ولا صفر فقال اعرابي يا رسول الله فما بال الابل تكون في الرمل لكأنهاالظباء فيخالطهاالأجرب فقال رسول الله صلى

<sup>----</sup> حواشي\_\_\_

<sup>658</sup> \_ مشكوة: ص / **١٩١** 

اس روایت میں بظاہر امر اض کے منتقل ہونے کے تصور کوغلط قرار دیا گیا ہے۔
سا۔ جبکہ وہیں پر عمر وابن شرید عن ابیہ کی سندسے بیر روایت بھی نقل کی گئی ہے۔
انقال کان فی وفد ثقیف رجل مجذوم فار سل الیہ النبی صلی الله علیہ و سلم اذا قد با یعنا ک فار جع روا ہ مسلم" 660
ترجمہ: فرماتے ہیں کہ وفد ثقیف میں ایک مجذوم شخص تھا، جو حضور صَمَّا اللّٰی ﷺ کے ہاتھ پر بیعت کرنے کے لئے آیا تھا، لیکن حضور صَالَ اللّٰی ہم نے تمہاری بیعت لے اس کویہ اطلاع بھیجوا کر اپنے پاس آنے سے منع فرمادیا کہ ہم نے تمہاری بیعت لے لی، اس لئے تم وہیں سے لوط عاؤ۔

اس سے معلوم ہو تا ہے کہ بعض امر اض منتقل ہونے کی صلاحیت رکھتے ہیں، مگر اسی کے بالمقابل ایک اور حدیث سامنے آتی ہے۔

"عن جا برُّ ان رسول الله صلى الله عليه وسلم اخذ بيد مجذوم فوضعها منه في القصعة و قال كل ثقة بالله وتوكلاعليه رواه

<sup>659</sup> مشكوة:ص/mai

<sup>660</sup> مشكوة: ص/ ١٩١

ابن ما جہ"661

ترجمہ: حضرت جابر ﷺ روایت ہے کہ رسول اللہ صَلَّیْ اَلَّیْ اِیک مجذوم کاہاتھ پکڑ کراس کو کھانے کے پیالہ میں اپنے ساتھ شریک کیا اور فرمایا کہ کھاؤ اللہ ہی پر اعتمادو تو کل ہے۔

اس طرح کی مختلف روایات منقول ہوئی ہیں، جنہوں نے علاء کو جیرانی میں ڈالدیا ہے، بہت سے علاء کا خیال یہ ہے کہ اصل بات تو وہی ہے کہ (لاعدوی) بیماری منتقل نہیں ہوتی، لیکن جن روایات میں حضور منگا تائی آئے آئے نے مجدوم، یا مطعون سے الگ رہنے کو کہا ہے، ان سے مقصود محض عقیدہ کا تحفظ، اور کسی طرح کی بد گمانی کا دفاع ہے، یعنی جب کوئی شخص کسی بیمار سے قریب ہوگا، اور اللہ کی مرضی سے اس کو بھی وہی مرض ہو جائے گا، تو وہ خیال کر سکتا ہے کہ شاید فلال کی بیماری میری طرف منتقل ہوگئی ہے، حالا نکہ بات یہ مرض ہو جائے گا، تو وہ خیال کر سکتا ہے کہ شاید فلال کی بیماری میری طرف منتقل ہوگئی ہے، حالا نکہ بات یہ نہیں ہوگی، اس بنایر بطور احتیاط ایسے بیماروں سے الگ رہنے کو کہا گیا ہے۔

<sup>661</sup> \_ مشكوة: ص/ ۱۹۳

، بلکہ اللہ کے حکم سے ایساہو تاہے۔

البتہ حضور سُلُّا ﷺ توکل کے اعلی مقام پر فائز نتے،اس لئے کبھی مجذوم کے ساتھ خدا کے بھروسہ پر کھانا بھی تناول فرما یا، یااس بنا پر کہ ہو سکتا ہے کہ حضور سُلُّا ﷺ کو بذریعہ وحی اس خاص مجندوم کے بارے میں معلوم ہو گیاہو کہ اس کا مرض مجھ تک منتقل نہیں ہوگا، بعد کے لوگوں میں نہ یہ توکل ہو سکتا ہے،اور نہ ایساکوئی ذریعہ خبر،اس لئے اس دارالاسباب میں سبب کے طور پر ان امراض سے دور رہنا ہی مناسب ہے،علا مہ نوویؓ، ملاعلی قاریؓ اور شیخ تور پشتی وغیرہ علاء کا مسلک یہی ہے 662

حضرت ابوہریرہ فکامسلک بھی یہی نقل کیا گیاہے 663

غرض اس تفصیل کی روشنی میں یہ بات مان لینی پڑتی ہے کہ بعض امر اض طبعی طور پر خدا کی مرضی سے منتقل ہوتے،اور پھیلتے ہیں،اور ایسے امر اض سے انسان کو بچنااور دور رہنا سبب کے طور پر ضروری ہے،اس تصور کے ساتھ اس موضوع کے سوالات پر ایک نظر ڈال لیں۔

#### ایڈز کامریض کیا کرے؟

(۱) جس مریض میں ایڈز کے جراثیم پائے جائیں ،اس کے لئے جائز ہے کہ اپنے گھر والوں یا متعلقین سے اس کو چھپائے ،اگر اسے خوف ہو کہ اس مرض کا اظہار ہو جانے کے بعد اپنے گھر اور ساج میں اچھوت بن کررہ جائے گا،البتہ اس پر ضروری ہے کہ وہ اپنے طور پر الیم حرکت سے احتیاط کرے ، جس سے ایڈز کامر ض دو سرے کی طرف منتقل ہو تا ہے ، مثلاً شادی کرنا، کسی کو خون دینا یا کسی سے لڑناو غیر ہ، لیکن اگر کوئی ایسا عمل ناگزیر ہی ہو جائے ،اور کوئی حکمت عملی اس عمل سے اسے بازنہ رکھ سکے تواس وقت ضروری ہے کہ وہ اپنے مرض سے اپنے گھر والوں کو آگاہ کر دے ، تاکہ لوگ اسے اس کام کے لئے مجبور نہ کریں ، مثلا شا دی بیادہ ہی کامعا ملہ ہے ،ایڈز کے مریض کو چا ہیے کہ وہ ہر گز کسی الیمی لڑکی سے شادی نہ کر ہے جو اس مرض حاثی

<sup>662</sup> \_ مر قاة شرح مشكوة: جوص/س

<sup>663</sup> \_ شرح مسلم للنووي: چ۲ ص / ۲۳۰

سے محفوظ ہو، بلکہ اگر اسے شادی کرنی ہی ہو تو خفیہ طور پر کسی ڈاکٹر سے کسی الیمی لڑکی کا پہتہ معلوم کر ہے جس کے اندر ایڈز کے جراثیم پائے جاتے ہوں، اور اس سے شادی کر لے، اگر ماں باپ مرض معلوم نہ ہونے کی بنا پر دوسر سے پیغامات پر اس کو مجبور کریں، تو اس پر لازم ہے کہ صاف صاف اپنے والدین کو بتا دے کہ میں ان جگہوں پر شادی کرنے کا اہل نہیں ہوں، اور اگر کوئی اس کے لا کُق لڑکی مل گئی ہو تو نشاندہی کر دے کہ میں فلاں لڑکی سے شادی کرناچا ہتا ہوں، اس طرح وہ بآسانی اپنے مرض کو بھی چھپا سکتا ہے، اور دوسروں کو خطرات سے بھی محفوظ رکھ سکتا ہے۔

رہااولاد کامسکلہ تواس کے لئے اصولی طور پر عزل یااور کوئی مانع حمل تدبیر اختیار کرنے کی اجازت ہو گوگی، اس لئے کہ فقہاء نے عزل کرنے کی اس وقت اجازت دی ہے جبکہ فساد زمان کی بنا پر بری نسل پیدا ہو نے کا اندیشہ ہو، خواہ بیوی اس کے لئے راضی ہویانہ ہو، اور اگر دونوں رضا مند ہوں تب تو کوئی بات ہی نہیں۔

"و في الفتا وي ان خاف من ولد السوء في الحرة يسعم العزل بغير رضاها لفسادالزمان فليعتبر مثلم من الاعذار مسقطا لاذنها. واقره في الفتح وبم جزم القبستا ني ايضا حيث قال وهذااذالم يخف على الولد السوء لفساد الزما ن والافيجوز بلااذنها664

ترجمہ: جب بری نسل کے خطرہ سے عزل کی اجازت ہے، تو یہاں زیر بحث صورت میں نہ صرف بید کہ اولاد نہایت بری، مفلوج، اور ایڈز زدہ پیدا ہونے کا اندیشہ ہے، بلکہ اس کا بھی خطرہ ہے کہ اگر اگلی نسل بے احتیاطی کرے تو پورامعا شرہ ایڈز کی خو فناک وباء میں مبتلا ہو جائے گا، ظاہر ہے کہ اس صورت میں بدرجہ اولی نہ صرف بید کہ مانع حمل تدابیر اختیار کرنے کی اجازت ہوگی، بلکہ واجب قرار دیاجائے گا، اس لئے کہ یہاں ضررعام کا اندیشہ ہے۔

<sup>----</sup> حواش ------

<sup>664</sup> \_ردالمحتار: ج۲ص/۱۲ کذافی العالمگیری: ج۵ص/۳۵۲ و کذاخانیه: جسم ۱۰/ ۳۵۸

## مریض کی ہے احتیاطی کے وقت ڈاکٹر کارویہ

(۲) اگر ایڈز کامریش اپنے اہل خانہ اور متعلقین سے اپنامر ض چھپانے کے باوجود تمام احتیاطی تدابیر پر عمل کر رہاہے ، تب تو ڈاکٹر کو افشاء راز کرنے کی ضرورت نہیں، لیکن اگر ڈاکٹر کو بیہ معلوم ہو کہ مریض مکنہ حد تک احتیاط نہیں کر رہاہے ، تو شرعااس کی اجازت ہوگی کہ وہ اس مرض کا افشاء مریض کے اہل خانہ پر کر دے ، تاکہ وہ لوگ اپنے طور پر اس سے متاطرہ سکیں۔

اگر چپہ بظاہریہ کسی مسلمان کے عیب کا افشاء کرنا ہے ، جس کی عام حالات میں ممانعت آئی ہے ، حضور صَلَّىٰ اللّٰہُ عِنْہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہ

" من ستر مسلما ستره الله في الدنيا و الآخرة الحديث"665

ترجمہ: جس نے مسلمان کی پر دہ یوشی کی اللہ دنیااور آخرت میں اس کی پر دہ یوشی کرے گا۔

حضرت عقبہ ابن عامر "کی سندسے ایک اور روایت آئی ہے کہ:

"قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من رائ عورة فسترها كان كمن احيى موؤدة رواه احمد و الترمذي و صححه "666

ترجمہ:رسول الله صَلَّى لَلْيُوْمُ نے ارشاد فرما یا کہ جس نے کسی کا عیب دیکھا پھر اس کی پر دہ

پوشی کی تو گویااس نے کسی د فن در گور بچی کوزندہ نکال لیا۔

اس لئے کہ عیب ظاہر کرنے کے بعد انسان کو جس رسوائی اور شر مندگی کاسامنا کرناپڑتاہے ، اور لوگوں کا اس کے ساتھ جو رویہ ہو تاہے ، یہ موت سے بھی بدتر صورت حال ہوتی ہے ، اس لئے جو کسی کی پر دہ یو شی کرتاہے ، وہ گویا اس شخص کو نئی زندگی عطا کرتاہے۔

یہ سب باتیں اپنی جگہ درست ہیں، لیکن بعض خاص حالات ایسے پیدا ہو جاتے ہیں، جن میں کسی ایک خاص شخص کی ذاتی عزت و ناموس کی رعایت بہت سے لو گوں کے ضرر کا باعث بن جاتی ہے، مثلا یہی حاث

<sup>665</sup> \_ مشكوة شريف: ص/١٣٣٠ و ٢٢

<sup>666</sup> \_ مشكوة شريف: ص/۴۴

ایڈز کامریض اگرخو د احتیاط نہ کرہے ، اور ڈاکٹر بھی اس کاراز افشاء نہ کرے تو نتیجہ یہ ہو گا کہ اس ایک آ دمی کی عزت بچانے کے لئے بہت سے لو گوں کی جانیں خطرے میں پڑ جائیں گی،اسی لئے علماءاور شار حین حدیث نے ایسے حالات کا استثناء کیاہے، جن میں ایک کی وجہ سے دوسرے کئی لو گوں کو نقصان پہونچنے کا اندیشہ ہو

خو د حضور اکرم صَلَّاتِيْلِمْ نے بھی اس قشم کی بعض چیز وں کا استثناء کیاہے ، حضرت جابر ؓ کی سند سے ا یک روایت نقل کی گئی ہے۔

> "قال رسول الله صلى الله عليه وسلم المجالس بالامانةالاثلثة مجالس سفک دم حرام او فرج حرام او اقتطاع مال بغیرحق رواه ابو داؤد"668

ترجمہ: رسول الله صَلَّالَةُ عِبْمِ نے ارشاد فرمایا کہ مجالس کی باتیں امانت ہیں، سوائے تین مجلسوں کے بعنی حرام خون بہانے کا، یاز ناکاری، باناحق کسی کامال لوٹنے کی مجلسیں۔

یعنی مجلس میں جو باتیں ہوتی ہیں، وہ امانت ہیں، اس کی راز داری شر کاء مجلس پر ضر وری ہے، لیکن اس عام اصول سے ان حالات کا استثناء ہے ، جس میں خلاف شرع امور کا ارادہ کیا گیا ہو ، یاکسی کو ناحق ضرریہو نجانے کا منصوبہ بنایا گیاہو، تواس مجلس کی بات امانت نہیں ہو گی۔

اس اصول کی روشنی میں ڈاکٹر اگر مریض کی بے احتیاطی سے خوف کرتا ہو ، تو اس کو اس کے خاندان یا متعلقین پر اصل صورت حال واضح کر دینی چاہیئے ، اور اس مریض کے متعلق ضروری احتیاط کا مشورہ دے دینا چاہیئے، البتہ ڈاکٹر کوشش کرے کہ خود مریض کو بیہ نہ معلوم ہو کہ اس کاراز کھل چکاہے، اس کے لئے اہل خانہ اور متعلقین کو بھی چو کنااور مختاط کر دیناچاہیئے۔

<sup>&</sup>lt;sup>667</sup> ـ مر قاة شرح مشكوة: ج اص/ ۲۷۰ و كذا شرح مسلم للنووي؛ ج ۲ ص/ ۳۲۲

<sup>668</sup> مشكوة شريف: ص/۴۳۰

#### ایڈز کے مریض کے لئے خاندان کاروبیہ

(۳) ایڈز اور دوسرے خطرناک متعدی امراض مثلا طاعون وغیرہ کے مریض سے اہل خانہ اور متعلقین کا سبب کے طور پر مختاط رہنا بہر حال ضروری ہے ، لیکن اس طور پر کہ مریض اپنی خفت محسوس نہ کرے ، اور نہ اس طور پر کہ اسے احساس ہو کہ اسے احجوت سمجھا جارہا ہے ، خصوصاً ایڈز کے مریض کے ساتھ حکمت عملی پر مبنی رویہ بآسانی بر تا جاسکتا ہے ، اس لئے کہ ایڈز کے بارے میں یہ معلوم ہے کہ وہ عام اختلاط سے منتقل نہیں ہو تا ، اس لئے ضروری حد تک غیر محسوس طریقے پر احتیاط کرنا پچھ مشکل نہیں ، رہا اس کی شادی دی بیاہ کامسکلہ تو اس کے لئے وہی طریقہ اختیار کیا جاسکتا ہے ، جو سوال نمبر (۱) کے جو اب میں عرض کیا جاچکا ہے۔

## مرض کی منتقلی کی کوشش

(٣) ایڈز کا ایسامریض جو کہ اپنے مرض اور اس کی نوعیت سے بخو بی واقف ہے، اگر وہ کسی دو سرے تک اپنے مرض کو منتقل کرنے کی غرض سے کوئی ایساکام کرے، مثلااس نے بیوی سے مجامعت کی، جس کی وجہ سے ایڈز کا وائرس (جرا شیم ) بیوی میں منتقل ہوگیا، یا کسی مریض کوخون کی ضرورت ہے، ایڈز کے اس مریض نے اپناخون اس کے لئے پیش کیا، اور مریض کو وہ خون چڑھا یا گیا، جس کے نتیج میں اس مریض کو بھی ایڈز کا مرض لاحق ہوگیا، اس طرح کی تمام شکلوں میں فقہاء کا اصول ہے ہے کہ جو شخص سبب قتل یا سبب ہلاکت بناہے، وہ تو بہر حال قابل سز اہے، البتہ ضمان کے بارے میں تفصیل ہے ہے کہ اس عمل میں قتل یا یا ہلاک ہونے والے شخص کے اختیار کا کچھ دخل تھا یا نہیں ؟ اگر اس نے اس عمل کو اپنے اختیار سے کیا تھا، چا ہوں نے اس نے لاعلمی میں کیا ہو، تو سبب قتل بنے والے شخص پر ضمان واجب نہیں ہوگا، لیکن اگر اس عمل کے و جو دمیں آنے کے اندر مقول یا مبتائی ہو کا کوئی اختیار شامل نہیں تھا، تو اس صورت میں ضمان واجب ہوگا۔ وقتہ کی کتابوں میں اس کی ایک مثال ملتی ہے، کہ ایک شخص نے دوسرے شخص کوشر بت میں زہر فتھ کی کتابوں میں اس کی ایک مثال ملتی ہے، کہ ایک شخص نے دوسرے شخص کوئی سخت نقصان پہونی کیا ملاکر یینے کے لئے پیش کیا، اور بینے والے نے لاعلمی میں اسے بی لیا، اور ہلاک ہوگیا، یا کوئی سخت نقصان پہونی کیا اور ہین کے لئے پیش کیا، اور بینے والے نے لاعلمی میں اسے بی لیا، اور ہلاک ہوگیا، یا کوئی سخت نقصان پہونی کیا ملاکر یینے کے لئے پیش کیا، اور بینے والے نے لاعلمی میں اسے بی لیا، اور ہلاک ہوگیا، یا کوئی سخت نقصان پہونی کیا

، تواگر چپہ نثر بت بلانے والا سخت مجر م اور گنہ گار ہے ، اور اسلامی عدالت اس کے لئے کوئی سزا تجویز کر سکتی ہے ، لیکن ضان اس پر واجب نہیں ، اس لئے کہ پینے والے نے نثر بت اپنے اختیار سے بیا تھا ، اگر چپہ وہ زہر کے بارے میں بے خبر تھا ، اس موت یا نقصان کا تنہا پلانے والا ہی ذمہ دار نہیں ہے ، بلکہ خو دپینے والا بھی اس میں کسی نہ کسی در جہ میں نثر یک ہے۔

البتہ اگر کسی کو اکر اہ کے ساتھ زہر میں ملاہو انثر بت پلایا گیا، اس طور پر کہ زبر دستی منہ میں انڈیل دیا گیا، یاٹیکا یا گیاتو پلانے والے پر ضمان واجب ہو گا، اس پر تمام ائمہ احناف متفق ہیں <sup>669</sup>

اس اصول اور فقهی جزئیه کی روشنی میں زیر بحث صورت کو دیکھا جائے تو ایڈ ززدہ مریض جب اپنا خون کسی کو دیتا ہے ، یا بیوی سے صحبت کر تاہے ، اور اس طرح ایڈز کے جراثیم منتقل کرنے کی کوشش کرتا ہے ، تواس عمل میں مریض کے ساتھ خون لینے والے ، اور بیوی کی بھی کسی نہ کسی درجے میں شرکت پائی جاتی ہے ، تواس مل میں مریض پر ضمان واجب نہ ہوگا ، البتہ وہ قابل سز اضر ورہے۔

اور اگر اس نے اپنے مرض کو منتقل کرنے کا ارادہ تو نہیں کیا، مگر مرض کو اور اس کے منتقل ہونے کی بات کو جاننے کے باوجو دمجامعت کی ، یاخون دیا، تو اس صورت میں بھی اس پر قانونی ضمان واجب نہ ہوگا، البتہ گنہگار، مجرم، اور قابل سزا قرار پائے گا، مگر شکل اول سے پچھ کم ، اس لئے کہ اس شکل میں تعدی کا قصد موجو د نہیں ہے۔

# ایڈز کی بناپر فشخ نکاح

(۵)اگر کسی مسلمان خاتون کاشوہر ایڈز میں گر فتار ہو گیا، یا ایڈز کے مریض نے اپنامر ض چھپا کر کسی عورت سے نکاح کر لیا، تو کیاعورت فسخ نکاح کا مطالبہ کر سکتی ہے ؟

اس سلسلے میں فقہاءاحناف کے نز دیک اصولی بات بیہ ہے کہ جب تک مر دکے اندر کوئی ایسامر ض نہ لاحق ہو جائے، جس کی وجہ سے وہ جماع کی قدرت ہی سے محروم ہو جائے، اس وقت تک عورت کو فسخ نکاح

<sup>&</sup>lt;sup>669</sup> په د المخار: چ۵ص/۳۸۵، خانهه؛ چ۳س / ۴۳۰، البحر: چ۸ص/۴۹۲، عالمگیری: چ۲ص/۲

کے مطالبہ کا کوئی حق نہیں، اور خطرناک سے خطرناک مرض بھی اگر قوت جماع کو ختم نہیں کر تاتو فتخ نکاح کا اختیار نہیں، اس کی مثال میں جنون، جذام، اور برص، وغیرہ امر اض کاحوالہ دیا گیاہے، اس لئے کہ مقصد نکاح جماع ہے، جب تک بیہ مقصد حاصل ہورہاہے، امر اض کی بنا پر نکاح متأثر نہیں ہوسکتا، حنفیہ میں شیخین کا مسلک یہی ہے، ان کے علاوہ امام عطاءً، مخعی ہمرابن عبد العزیز ہم ابی زیادٌ، ابو قلابہ ہم، ابن ابی لیل ہم اوزاعی ہو رکی ، خطابی ہو محالبہ کی وغیرہ کا بھی یہی مسلک ہے، اور مبسوط کے مطابق صحابہ میں حضرت علی اور حضرت عبد اللہ ابن مسعود گی رائے بھی یہی سے۔

البتہ حنفیہ میں امام محمد ُ اُور ائمہ ثلاثہ اس کے قائل ہیں، کہ مرض اگر خطر ناک اور بھاری ہو، تو فسخ نکاح کاعورت مطالبہ کر سکتی ہے، صاحب فتح القدیر نے ان حضرات کے دلائل کا بہت ہی مفصل اور عمدہ جائزہ لیاہے، جس سے بجاطور پر امام صاحب ؒ کے مسلک کی قوت ثابت ہوتی ہے۔ <sup>670</sup>

اس اصول کی روشنی میں عورت کو ایڈز کی بنا پر حنفیہ کے نزدیک فشخ نکاح کاحق حاصل نہیں ہوگا، اس لئے کہ چاہے یہ کتنا ہی خطر ناک مرض ہو، مگر اس سے جماع کی قوت ختم نہیں ہوتی، اور جہال تک مرض کے منتقل ہونے کی بات ہے، توبرص اور جذام بھی تو طبی لحاظ سے منتقل ہونے کی صلاحیت رکھتے ہیں، لیکن اس کے باوجود فقہاءنے فشخ نکاح کاحق نہیں دیا۔

البتہ امام محمد اُورائمہ ثلاثہ کے اصول کے مطابق ایڈز کی بناپر فشخ نکاح کا اختیار ہو گا۔۔ آج کے دور میں ایڈز کی خطرناک صورت حال دیکھتے ہوئے، اگر امام محمد آکے قول پر فتوی دیا جائے، تو حالات کے زیادہ منا سب اور فقہی اصطلاح میں ارفق للناس ہو گا۔

یادوسری صورت جیسا کہ فقہاءنے لکھاہے کہ ، کوئی شافعی ، مالکی ، حنبلی ، یا مجتهد قاضی ، جو فروعات میں دلائل کی بنا پر اپنے امام سے اختلاف کرنے کا اہل ہو ، ایڈز کی بنا پر فسخ نکاح کا فیصلہ کر دے ، تو یہ فیصلہ درست اور نافذ ہو گا، اس لئے کہ مجتهد فیہ مسائل میں تھم حاکم ، یا فیصلہ کا ضی مرج کی حیثیت رکھتا ہے ، اس

<sup>&</sup>lt;sup>670</sup> په روالمخار: چې ۲ ص/ ۱۳۹، ۱۳۹، عالمگيري: چاص/ ۵۳۶، فټاوي قاضي خان؛ چاص/ ۱۳۳

لئے عورت اپنامسکاہ اس طور پر حل کرنا جاہے تو کر اسکتی ہے <sup>671</sup>

## ایڈز کی بناپر اسقاط حمل

(۲) جوخاتون ایڈز کے مرض میں گرفتار ہو، اگر اسے حمل قرار پاگیا، تو دوران حمل، یا دوران ولا دت، یا دوران رضاعت بچے کی طرف اس مرض کے منتقل ہونے کا طبی لحاظ سے پورااندیشہ ہے، ایسی عورت کیا بچہ تک اس مرض کی منتقلی کے خوف سے اسقاط حمل کر اسکتی ہے؟ اور اگر عورت اس کے لئے تیار نہ ہوتو کیا اس کا شوہر یا حکومت کا محکمہ صحت اسے اسقاط حمل پر مجبور کر سکتا ہے؟ کیونکہ ایڈز کا مریض بچہ سماج کے لئے خطرہ اور حکومت کے لئے بارگر ال ہوگا۔

اس مسئلہ کی دوشکلیں ہیں، (۱) اسقاط حمل اس مدت سے پہلے کر دیاجائے، جس کے بعد بچے کے اندر روح ڈالدی جاتی ہے، اور اس کی تخلیق اعضا کا کام شروع ہو جاتا ہے، (۲) دوسری شکل یہ ہے کہ اسقاط حمل نفخ روح کی مدت قدیم فقہاء نے ایک سو ہیں (۱۲۰) دن یاچار ماہ مقرر کی ہہت کے بعد کیاجائے، نفخ روح کی مدت قدیم فقہاء نے ایک سو ہیں (۱۲۰) دن یاچار ماہ مقرر کی ہے، مگر علامہ شامی کے بقول بذات خو دیہ مدت مقصود نہیں ہے، بلکہ مقصود نفخ روح اور تصویر اعضا ہے، اور یہ مقصد اگر اس مدت سے قبل ہو جائے، تو بھی تھم میں کوئی فرق نہیں آئے گا 672

(۱) پہلی شکل کی فقہاء نے عذر کے وقت اجازت دی ہے، اگر شوہر کی اجازت ہوتب تو کوئی بات ہی نہیں، اور نہ ہو تو بھی بہت سے فقہاء نے عورت کواس کی اجازت دی ہے۔۔۔ فقہ کی کتابوں میں اعذار کی جو فہرست دی گئی ہے، اس میں ایک اہم عذر ولد سوء کا اندیشہ بھی ہے، اس بنیا دیر ایڈز کی مریض خاتون نفخ روح کی مدت سے قبل قبل بلا کر اہت اسقاط حمل کر اسکتی ہے، اور وہ اس کے لئے تیار نہ ہو تو شوہر یا حکومت کا محکمۂ صحت اس کواس پر مجبور کر سکتا ہے، اس لئے کہ ایڈز زدہ مریض بچہ سے زیادہ ولد سوء کا مصدات آج کے دور میں کون ہو سکتا ہے؟

<sup>671</sup> \_رد المحتار: ج ۲ص/۹۴۹، خانیه: ج اص/۱۳۳

<sup>672</sup> \_\_ردالمختار: ج۲ص/۱۲۲

جدید تغلیمی،ساجی،طبی،اورسائنسی مسائل

(۲)البتہ دوسری شکل میں جب طبی شخفیق و معائنہ کے بعد ثابت ہو گیا کہ بچہ کے اندر جان پیدا ہو گئی ہے ، اس وقت اسقاط حمل ایڈز کے خوف کی بنایر فقاوی خانیہ کے مطابق جائز ہے ، لیکن فقہ کی دیگر کتا بوں اور عام اصول کے لحاظ سے بیہ قول قوی معلوم نہیں پڑتا، اس لئے کہ ماں کے ایڈز میں مبتلا ہونے کی صو رت میں پیٹ کے بیچے کو دو طرح کی ہلا کتوں کا سامناہے ، ایک ہلا کت محتمل ہے ، وہ پیہ کہ حمل ، ولا دت ، یا ر ضاعت کے دوران ایڈ ز کے جر اثیم بچہ میں منتقل ہو جائیں ، جو کسی زمانہ میں بچہ کو ہلاک کر سکتے ہیں ، دوسری صورت یقینی ہے ، وہ بیر کہ بچیہ کو اسقاط حمل کے ذریعہ اسی وقت ہلاک کر دیا جائے ، ظاہر ہے کہ جس بچہ میں جان ڈالی جا چکی ہے ، اور وہ ایک انسان بن چکاہے ، اس کو قتل کر نابہر حال جائز نہیں ہے ، جہاں تک مصیبت و ہلاکت کا تعلق ہے، توبہ کوئی عقلمندی یا بچہ کے ساتھ ہمدر دی نہیں، کہ جو بچہ ایڈز کے خطرے کی بناپر کل مرنے والا ہو، اس کو آج ہی مار دیا جائے، یا جس بچہ کی ہلاکت اب تک محتمل اور ظنی ہو، اس کو یقینی اور فی الحال ہلاکت میں تبدیل کر دیاجائے،اس بناپر بچہ میں جان پڑنے کے بعد اسقاط حمل کی اجازت نہ ہوناہی راجح معلوم ہو تاہے، جہاں تک ساج اور حکومت کا تعلق ہے، اس کے قابل احتیاط واحتر از مریضوں میں ایک پیہ بچیہ بھی شامل ہو جائے گا <sup>673</sup>

# تعلیمی اداروں میں ایڈ ز کے مریض بچوں کا داخلہ

جو بچے یا بچیاں ایڈز کے مرض میں مبتلا ہیں ، انہیں مدارس اور اسکولوں میں داخلہ سے محروم کرنا درست نہیں،اس لئے کہ بیہ مرض مریض کو حجونے یااس کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے سے منتقل نہیں ہوتا، بلکہ مریض سے جنسی تعلق پیدا کرنے ، یااس کاخون جیمونے سے منتقل ہو تاہے ، اور اس کے لئے اسکول کے اربا ب انتظام مختاط انتظامات کر سکتے ہیں ، اور نہایت مثبت طوریر اس مرض کے منفی نتائج سے بحیاجا سکتا ہے ، آپس کی لڑا ئی ہو ، یا جنسی بے راہ روی ، بیہ دونوں چیزیں ایسی ہیں ، جن سے ان بچوں کو دور رکھنے کے لئے مناسب

<sup>&</sup>lt;sup>673</sup> \_رد المحتارج۵ص/۵۰۳ وج۲،ص/۱۲۲،البحر الرائق ج۸ص/۳۴۲،عالمگیری ج۲ص/۳۵ و ج۵ص/۳۵۲،وبزازییه ج۲ ص/۳۸۵، و فتاویٰ خانیه، جسس/۱۰۰

انتظامات کئے جاسکتے ہیں، مگر ان محتمل اور عارضی چیزوں کی بنا پر ایڈز زدہ بچوں کو تعلیم سے محروم کرنے کا جواز سمجھ میں نہیں آتا۔

اس باب میں مجذوم کے تعلق سے وہ مسئلہ دلیل راہ بن سکتا ہے،جو علامہ نو وی ٹنے علاء کے حوالیہ سے شرح مسلم میں نقل کیاہے، وہ بیہ ہے کہ جولوگ جذام میں مبتلا ہو جائیں، کیاان کو مسجد، بازار، چرا گاہ، پایا نی لینے کی جگہ وغیرہ سے رو کا جائے گایا نہیں ؟ مر اد ایسے مقامات ہیں ، جن سے انسان یا مسلمان ہونے کے ناطے ہر ایک کواستفادہ کاحق ہے ، اکثر علماء کاخیال یہ ہے کہ اگر ایسے مریضوں کی معتد بہ تعداد ہو جائے ، تو حکومت پر ان کے لئے جدا گانہ انتظام کر نالازم ہو گا،اور بعض نے لازم تو قرار نہیں دیا، مگر اسکی تر غیب دی، لیکن اس پر تمام ہی متفق ہیں کہ جدا گانہ انتظام ہونے سے قبل جذام ، یااس جیسے دوسرے متعدی امر اض کے مریضوں کو عمومی مقامات سے رو کا نہیں جائے گا،خواہ ان کی تعداد قلیل ہویا کثیر ، بلکہ احتیاطی تدابیر اور حکمت عملی کے ذریعہ ان کو استفادہ کا موقعہ اس طور پر دیا جائے گا کہ دو سروں کو نقصان نہ بہونیجے ، اس کی مثا ل دیتے ہوئے علامہ نو وی ؓنے لکھاہے ، کہ اگر ایسے مریض کے یانی نکالنے سے دوسروں کو نقصان بہونچنے کا اندیشہ ہو، توان کے لئے یانی کا جدا گانہ انتظام ہونے تک کچھ ایسے لو گوں کو مقرر کرناہو گا، جوان کے لئے یانی نکالدیا کریں، تا کہ ان مریضوں کو عام لو گوں سے اختلاط کی ضرورت پیش نہ آئے <sup>674</sup>

اس طور پر ہم سمجھ سکتے ہیں کہ تعلیمی ادارے بھی عام استفادہ کے ادارے ہیں،اس لئے ایڈز کی بنا یر کسی کواس سے انتفاع سے رو کانہیں جاسکتا، بلکہ ضروری ہے کہ ایسے طلبہ کی تعلیم وتربیت کا جدا گانہ انتظام کیاجائے، یاانہی اداروں میں محتاط طریقۂ کار اختیار کرتے ہوئے ان کو تعلیمی استفادہ کامو قع دیاجائے۔

## ایڈز مرض الموت کے حکم میں نہیں

(۸) یہاں ایک اہم ترین سوال بہ بھی ہے کہ ایڈز ، نیز طاعون و کینسر جیسے امر اض جب طبی لحاظ سے نا قابل علاج مرحلہ میں پہونچ جائیں، تو کیا اس کے لئے مرض الموت کا حکم ہو گا؟اور ایسے مریض کے

<sup>674</sup> \_ شرح مسلم للنووي: چ۲ص/۴۳۳

لئے مرض وفات کے احکام جاری ہونگے؟

اس سوال کے جواب کے لئے اولاً مرض الموت کا حقیقی مفہوم ہمارے ذہنوں میں ہو ناضروری ہے، فقہاء کی تصریحات کے مطابق مرض الموت وہ مرض کہلا تاہے جس میں انسان الیمی پوزیشن میں پہونچ جائے کہ وہ صاحب فراش ہو جائے ، اور امر وز و فر دامیں اسکے مر جانے کا اندیشہ ہو ، اور وہ اپنے معمول کے مطابق حوائج اصلیہ کی شکیل پر قا در نہ ہو ، مثلا ایک معلم کا مرض الموت یہ ہے کہ وہ تدریس کے فرائض انجام نہ دے سکے ، وکاندار کا بیہ ہے کہ وہ اپنی دکان کی ڈیوٹی انجام نہ دے سکے ، اور عورت کا مرض الموت یہ ہے کہ وہ امور خانہ داری کی انجام دہی پر قدرت نہ رکھے ، وغیر ہ البتہ بیت الخلا، یا کھانے پینے کے لئے گھر میں چانا پھرنا، یا دواخانہ وغیر ہ جانے کے لئے ضرور تا باہر نکانا مرض الموت کے لئے مانع نہیں 675

لیکن اگر مرض طول بکڑ جائے (جس کی مدت کم از کم بقول علامہ ناطفی فقہاءنے ایک سال مقرر کی ہے ) اور امر وز فر دا کی ہلاکت وموت کا خطرہ ٹل جائے ، یا اپنے دوسرے معمولات وہ بخو بی انجام دیتا ہو، تو پیر مرض الموت کے حکم میں نہ ہو گا <sup>676</sup>

مرض الموت کی اس تعریف کے لحاظ سے ایڈز اس کے ذیل میں نہیں آتا، اور ایڈز کے مریض کے لئے موت ووفات کے احکام جاری نہ ہونگے، اس لئے کہ ایڈز پیدا ہونے کے بعد مریض فورا ہلاک نہیں ہوجاتا، بلکہ سالوں سال اس کے بعد بھی زندہ اور بظاہر تندرست رہتا ہے، اور اپنے سارے کام بھی کر تارہتا ہے، اس لئے یہ اگرچہ نا قابل علاج مرض ہے، مگر مرض الموت نہیں، ہاں اگر ایڈز اس درجہ پر پہونج جائے، کہ انسان صاحب فراش بن جائے، اس کے جسم کا سارا دفاعی نظام کھو کھلا ہو جائے، اور اپنے معمول کے کا موں کی طاقت و قدرت ختم ہو جائے، تواب سے یہ مرض الموت کے دائر سے میں داخل ہو جائے گا۔

رہاطاعون اور کینسر کامعاملہ توطاعون پر توبا قاعدہ فقہاء اظہار خیال کر چکے ہیں، وہ یہ طاعون بلاشبہ مرض الموت ہے ، اگر کو ئی انسان اس میں مبتلا ہو جائے ، تو اس پر موت ووفات کے احکام جاری ہو نگے ، اس ---- حاثی

<sup>675</sup> \_ قاوی بزازیه علی الهندیه ج۲ص/۴۳۸، فتاوی عالمگیری ۸ص/۱۰۹، روالمحتارج۲ص/۹۲۹

<sup>676</sup> \_ فآويٰ خانيه كتاب الوصايا: جسس / ٥٠٢

میں کوئی کلام نہیں، اس لئے کہ طاعون کامریض بالعموم بہت دنوں زندہ نہیں رہ سکتا، البتہ اگر طاعون کسی شہر ، علاقہ یامحلہ میں پھیلا ہوا ہو، اور خودوہ شخص مثلازید اب تک اس میں مبتلانہ ہوا ہو، تواس پر فقہاء نے کلام کیا ہے، علامہ شامی ؓ نے فتح القدیر کے حوالہ سے شافعیہ کامسلک بیہ نقل کیا ہے، کہ بیہ حالت بھی مرض الموت کی ہے، مشاکخ حفیہ سے اس سلسلے میں کوئی تصر سے نہیں ملتی، البتہ ان کے قواعد کی روسے اگر ہلاکت کاخوف غالب ہو جائے، اس طور پر کہ طاعون دیکھتے ہی دیکھتے گھر میں داخل ہو جائے، اور افراد خانہ بھی اس میں مبتلا ہو نے لگیں، تواس صورت میں بیر مرض الموت بن جائے گا، لیکن اگر ابھی طاعون کی وبااس کے گھر سے دور ہو، اور ہلاکت کاخوف اس قدر غالب نہ ہو، تو ہہ مرض الموت نہیں ہو گا

کینسر کو ہم طاعون پر قیاس کر سکتے ہیں ، مگر اسوقت جب بیہ شدید صورت حال اختیار کرلے ، اس لئے کہ دیکھاجا تاہے کہ کینسر کا مریض انکشاف کے بعد فقہاء کی اصطلاح میں اکثر طویل مدت تک زندہ نہیں رہتا، اس بنایر کینسر کے مریض کو مریض موت قرار دیاجاسکتا ہے۔

### وبائی علاقه میں آمدورفت

(۹) ایک اہم ترین مسئلہ اس باب میں ان علا قول میں آمد ورفت کا ہے ، جن میں طاعون یا اس جیسے مہلک امر اض تھیلے ہوئے ہیں۔

اس سلسلے میں اتنی بات تو طے ہے، (جیسا کہ محور دوم کے شروع میں عرض کیا جاچکا ہے) کہ بعض امر اض میں طبی اعتبار سے متعدی ہونے کی صلاحیت ہوتی ہے، جس کی تائید شریعت اسلامیہ سے بھی ہوتی ہے، اس لئے فساد عقیدہ کی وجہ سے نہیں، بلکہ خود طبی لحاظ سے بھی ان علاقوں میں آمدور فت مناسب نہیں، اور اگر اس تعلق سے حکومت کوئی پابندی عائد کرتی ہے، تو اس کا اقدام شرعاً غلط نہ ہوگا، یہی جمہور علماء کا مسلک ہے، علامہ نووئ نے بعض صحابہ گااختلاف نقل کیا ہے، مگر وہ اس قدر مؤثر نہیں ہے، مثلاً حضرت عمر فاروق معنور شرح عبد اللہ ابن مسعود معروا بن العاص کے اختلاف کا ذکر کیا گیا ہے، کیکن یا تو ان فاروق معنور سے میں اللہ ابن مسعود معروا بن العاص کے اختلاف کا ذکر کیا گیا ہے، کیکن یا تو ان

<sup>677</sup> \_ردالمحتار:ج ۲ ص/ ۵۲۹

حضرات تک حضور مَنَّالِیَّانِیَّمِ کی اس سے متعلق حدیثیں نہیں بہونچیں ، یاکسی دوسری مصلحت کی بناپر انہوں نے آمد ورفت کی اجازت دی ، یااس کا مطلب کچھ اور ہے <sup>678</sup>

جب كه ال بارك صرح المحاديث موجود إلى الك حديث ابوداؤد شريف مين آئى ہے۔
(۱) "عن يحى ابن عبد الله ابن بجير قال اخبرنى من سمع فررة ابن مسيك يقول قلت يا عسول الله عندناارض يقال لها ابين وهي ارض ريفنا وميرتنا وان وباء ها شديد فقال دعها عنك فان من القرف التلف "679

ترجمہ: حضرت یکی ابن عبد اللہ ابن بجیر کہتے ہیں کہ مجھ سے اس شخص نے بیان کیا کہ جس نے حضرت فروہ ابن مسیک سے یہ روایت سنی تھی کہ انہوں نے کہا کہ میں نے عرض کیا کہ یارسول اللہ! ہمارے پاس ایک زمین ہے ، جس کو "ابین" کہاجا تا ہے ، اور وہ ہماری زراعت اور غلہ کی زمین ہے ، (یعنی وہ غلہ کی منڈی ہے جہاں تجا رت کے لئے دو سری جگہوں سے غلہ لا کر جمع کیا جا تا ہے ، اور دو سرے شہر وں میں بھیجاجا تا ہے ) لیکن وہال کی وباسخت ہے ، آنمحضرت صُلَّى اللَّهُ اللّٰ ہماری کو جھوڑ دو، کیونکہ وبااور بیاری کا قرب ہلاکت وموت کا باعث ہو تا ہے۔

اس سے معلوم ہو تاہے کہ کسی بھی وبائی علاقہ میں خواہ طاعون کاعلاقہ ہویا کسی وبائی مرض کا،اس کا حکم یہی ہے کہ ایسی جگہ نہیں جاناچا ہئے، اور اس کا تعلق محض عدوی سے نہیں بلکہ طب سے ہے،اس لئے کہ فرمان نبی صَلَّی اَنْہِ ہِ مطابق بیماری کے قریب رہنے، یا وبائی آب وہوا میں سانس لینے سے جسم کے اندر مرض کے جراثیم سرایت کرجانے کا پورااندیشہ ہے،اس لئے ایسے مقامات پر نہیں جاناچا ہیئے 680

اور اگر حکومت ایسے مقامات پر جانے کی پابندی لگاتی ہے ، تو شریعت اور طب دونوں اعتبار سے

<sup>678</sup> \_ شرح مسلم للنووي: ج٢ص/٢٢٩ \_ 678

<sup>679</sup> \_ مشكوة شريف: ص / ۳۹۱،۳۹۲

<sup>680</sup> \_ مر قاة شرح مشكوة:ج وص/١١

اس کااقدام درست ہو گا، فقہاء کاعندیہ بھی یہی ہے <sup>681</sup>

طاعون کے بارے میں تو صراحت کے ساتھ حدیثیں آئی ہیں ، مثلا ایک روایت یہ ہے کہ حضور صَّا اللّٰہُ مِنْ فِر مایا۔

"ان هذاالسقم عذب بہ الامم قبلکم فاذا سمعتم بہ فی الارض فلا تدخلو ها و اذاوقع بارض و انتم بھافلا تخر جو افر ار ا"<sup>682</sup> ترجمہ:بلاشہ بہ وہ مرض ہے، جس کے ذریعہ سابقہ امتوں کوعذاب دیا گیا، پس جب تم کوکس جگہ اس کے ہونے کاعلم ہو تو اس جگہ مت جاؤ، اور اگر تمہاری موجودگی میں بہ وبا پھیل جائے، تو اس سے بھاگ کر نکلنے کی کوشش نہ کرو۔

اسی مفہوم کی ایک روایت حضرت عبد الرحمٰن ابن عوف ﷺ بھی منقول ہے ، جو انہوں نے حضرت فاروق اعظم ؓ کے سفر شام کے دوران مقام عمواس میں طاعون تھیلے ہوئے ہوئے ہوئے کی اطلاع ملنے کے بعد سنائی تھی، حضرت فاروق اعظم ؓ نے اکابر صحابہ کے مشورہ سے بیہ طے کرلیا کہ اب سفر کوملتوی کر کے واپس ہو جائیں، جس پر حضرت ابوعبیدہ ؓ گواعتراض بھی ہوا، انہوں نے کہا کہ آپ اللہ کی تقذیر سے بھا گتے ہیں؟ اس موقعہ پر خورت عمر ؓ نے یہ تاریخی جملہ ارشاد فرمایا (جو در اصل کسی موقعہ پر خود سرور دوجہاں حضرت نبی آخر الزمال صَالَ اللّٰهِ کی زبان یاک سے صادر ہوا تھا) کہ:

"ہاں ہم اللہ کی تقدیر سے اللہ کی تقدیر ہی کی طرف بھا گتے ہیں"

اتفاق سے حضرت عبد الرحمٰن ابن عوف ؓ جن کے پاس متعلقہ حدیث موجو د تھی ، اس مشاورت کے وقت موجو د نہ تھے ، (ورنہ کو ئی اختلاف ہی نہ ہو تا اور نہ مشورہ کی حاجت ہو تی) جب وہ تشریف لائے تو مذکورہ بالاحدیث سنائی ، اور صحابہ کو اطمینان ہوا <sup>683</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>681</sup> \_ فتاويٰ بزازيه كتاب الجنايات: ج٢ص/٣٨٦

<sup>682</sup> \_ مسلم شريف: ج٢ص / ٢٢٨

<sup>683</sup> \_ مسلم شريف: ج٢ص /٢٢٩،٢٢٨

طاعون کے مقام پر نہ جانے کی وجہ تو ظاہر ہے ، مگر وہاں سے فرار کرنے سے منع اس لئے کیا گیا کہ اگر ایسے مقامات سے لو گوں کے نکلنے کا سلسلہ شروع ہو جائے ، تو مرنے والوں کی تجہیز و تکفین اور دوسرے مریضوں کی دیکھے بھال کون کرے گا؟

دوسری خرابی ہیے بھی ممکن ہے کہ جولوگ وہاں سے نکلیں گے ، شاید ان کے اندر مرض کے جراثیم سرایت کر چکے ہوں ،اور وہ جراثیم دوسرے علاقوں میں پھیل جائیں۔

تیسرے ایسے علاقے سے فرار فساد عقیدہ پر دلالت کر تاہے ،اس لئے ایمان کا تقاضا یہ ہے کہ محض مرض کومؤثر قرار دینے کے بجائے خدا تعالیٰ پر اعتماد کیا جائے۔

#### کسی ضرورت سے وہائی علاقہ میں آمدور فت

(۱۰) البتہ اگر وہائی علاقہ سے فرار کی نیت سے نہیں، بلکہ ضرورت کی بناپر نکل رہاہو، یااس علاقہ میں داخل ہور ہاہو، نواسکی ممانعت نہیں ہے، مثلا ایسی جگہ سے کچھ لوگ اپنی ضرورت سے باہر گئے ہوئے ہیں اور کھر یہ صورت حال پیدا ہوگئ، اور ان کے قیام کی نہ اب ضرورت ہے، نہ ممکن ہے، نیزگھر اور کاروبار کو مجمی ان کی نگہداشت کی ضرورت ہے، توایسے لوگ طاعون کے مقام پر واپس جاسکتے ہیں۔

یااس کے برعکس کسی ضرورت سے آئے ہوئے لوگ جن کا کام ختم ہو چکاہے، یااب نہیں ہورہا ہے، یا اب نہیں ہورہا ہے، یا سی وجہ سے ، یاوہ شخص جس کی مناسب نگہداشت اور علاج و تیار داری کا یہاں انتظام نہیں ہو یارہاہے، یا کسی وجہ سے اس کی دوسری جگہ ضرورت ہے، تووہ طاعون کے علاقہ سے ضرورت کی نیت سے نکل سکتے ہیں، فرار کی نیت سے نہیں ، اس کئے کہ حدیث میں مما نعت فرار کے طور پر نکلنے کی ہے ، نہ کہ ہر طرح کے نکلنے کی ، اور ضرورت کی بنا پر نکلنا فرار نہیں ہے، اس کئے اس کی اجازت ہوگی 684

حضرت مولانامفتی محمد شفیع صاحب تتحریر فرماتے ہیں:

حدیث کے الفاظ میں "فلا تخرجو فرارا منہ" آیاہے، اس سے معلوم ہوا کہ اگر کوئی

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>684</sup> \_ شرح مسلم للنووي: ج٢ص/٢٢٩

شخص موت سے فرار کے لئے نہیں بلکہ اپنی کسی دوسری ضرورت سے دوسری جگہ چلا جائے، تو وہ اس ممانعت میں داخل نہیں، اسی طرح اگر کسی شخص کاعقیدہ اپنی جگہ پختہ ہو، کہ یہاں سے دوسری جگہ چلا جانا موت سے نجات نہیں دے سکتا۔ یہ عقیدہ پختہ رکھتے ہوئے محض آب وہواکی تبدیلی کے لئے یہاں سے چلا جانا جائے، تو وہ بھی ممانعت سے مشتنی ہے، اسی طرح کوئی آدمی کسی ضرورت سے اس جگہ میں داخل ہو، جہاں وبا بھیلی ہوئی ہے، اور عقیدہ اس کا پختہ ہو، کہ یہاں آنے سے موت نہیں آئے گی، وہ اللہ کی مشیت کے تابع ہے بھیلی ہوئی ہے، اور عقیدہ اس کا پختہ ہو، کہ یہاں آنے سے موت نہیں آئے گی، وہ اللہ کی مشیت کے تابع ہے بھیلی ہوئی ہے، اور عقیدہ اس کے لئے وہاں جانا بھی جائز ہوگا 685

# محور سوم امانت اور غیبت سے متعلق مسائل

اسلام نے امانت پر زور دیاہے ، اور امانت کے بارے میں اسلام کا تصور بہت وسیع ہے ، اگر کسی مجلس میں چندلوگ باہم بیٹھ کر باتیں کررہے ہیں ، ان باتوں کو امانت قرار دیا گیاہے ، رسول الله صَاَّاتُنْکِمٌ کا ارشاد

\_~

"عن جا برابن عبد الله عن النبى صلى الله عليه وسلم قال اذا حدث الرجل الحديث ثم التفت فهى اما نة روا ه الترمذى وابوداؤد"686

ترجمہ: جب انسان کسی سے بات کرے پھر اد ھر اد ھر راز دارانہ طور پر دیکھے، تواس کامطلب ہے کہ وہ اس بات کورازر کھنا جا ہتا ہے۔

ایک دوسری روایت میں حضرت ابو ہریرہ سے منقول ہے کہ:

"ان النبي صلى الله عليه وسلم قال ان المستشار مؤتمن الحديث

<sup>685</sup> \_معارف القر آن:ج اص/ ٥٩٨،٥٩٩ \_

<sup>686</sup> \_ مشكوة شريف: ص/ ۴۳۸

روا ه التر مذي "687

نبی کریم مَثَّلَ عَیْنَوْم نے ارشاد فرمایا کہ جس سے مشورہ لیاجائے وہ امین ہے۔

#### امانت کے حدود

اس لحاظ سے ڈاکٹر اپنے مریضوں کاراز دار ہوتا ہے، اسکی شرعی، اخلاقی، اور قانونی ذمہ داری ہے،
کہ اپنے زیر علاج یازیر تجربہ مریضوں کاراز افشاء نہ کر ہے، جس سے ان مریضوں کو نقصان پہونچنے کا اندیشہ
ہو، یاساج میں اس کی بدنامی یا سبکی ہو، لیکن بعض دفعہ مریض کی پر دہ داری بے شار لوگوں کی تباہی کا پیش خیمہ
ثابت ہوتی ہے، ایسے وقت میں اگر ڈاکٹر محسوس کرے کہ مریض کی پر دہ داری سے بہت سے لوگوں کو
نقصان پہونچ سکتا ہے، تواسے جا ہیئے کہ وہ مریض کاراز مثبت انداز میں ظاہر کر دے۔

(۱)اس لئے کہ مجالس کو امانت اسی وقت تک قرار دیا گیاہے، جب تک کہ اس سے دوسروں کی حق تلفی نہ ہوتی ہو، یاخلاف شرع عمل نہ کرناپڑ تا ہو۔

عن جابرقال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم المجالس بالامانة الا ثلثة مجالس سفك دم حرام او فرج حرام او اقتطاع ما ل بغير حق رواه ابو داؤد "688

اس کے علاوہ ایک بار حضور صَلَّالِتُیْکِمِّ نے ارشاد فرمایا:

<sup>687 -</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 5 ص 125 حديث نمبر :2822 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

<sup>688</sup> \_ مشكوة شريف: ص/ ۴۳۸

"الدين النصيحة الحديث "689

ترجمہ: دین خیر خواہی کانام ہے۔

اب اگر ایک شخص کی خیر خواہی سے دوسرے کئی لوگوں کو نقصان پہونچا ہو، توبہ کوئی دانشمندی اور خیر خواہی نہ ہوگئا ہو، توبہ کوئی دانشمندی اور خیر خواہی نہ ہوگی، کہ ایک شخص کی وجہ سے ڈاکٹر بہت سے لوگوں کی مضرت کا باعث بن جائے، بلکہ خیر خواہی میں فر دیر جماعت کو فوقیت حاصل ہے، اس لئے ایک فر دیا چند افر ادکی خاطر پوری جماعت کو نہیں حچور ڈاجاسکتا۔

اسی کئے فقہاءنے قاعدہ بیان کیاہے:

ا." يتحمل الضرر الخاص لأجل دفع ضرر العام"690

ترجمہ: ضررعام کو دور کرنے کے لئے ضرر خاص کو گوارہ کیا جائے گا۔

۲۔ایک دوسرا قاعدہ اسی سے ملتا جلتا ہے۔

"لوكان احدهمااعظم ضررا من الآخر فان الاشديزال بالاخف

69111

ترجمہ:اگر دو چیزوں میں سے ایک ضرر دوسرے سے بڑا ہو، تو چھوٹا ضرر گواراکر کے بھاری ضرر کو دور کیاجائے گا۔

سرایک تبسرا قاعدہ بھی اسی مفہوم کواداکر تاہے۔

"اذاتعارض مفسدتان روعی اعظمهماضررا بارتکاب اخفهما «692

ترجمہ: جب دومفسدے ایک دوسرے سے <sup>طک</sup>ڑ اجائیں تو ملکے مفسدے کو قبول کرکے .

690 \_ الاشباه: ج اص / ۲۸۰

691 \_ الاشبانج اص /۲۸۳

692 \_ الاشباه: ج اص /۲۸۲

#### بڑے کے ضررسے محفوظ رہنے کی کوشش کی جائے گی۔

#### غیبت کے نقطہ نظر سے

کسی مہلک مریض کا افشاء راز جہاں امانت داری کے خلاف ہو تاہے، وہیں اسے ہم شرعی لحاظ سے غیبت بھی قرار دے سکتے ہیں، کہ ڈاکٹر کسی مسلمان کے عیوب دوسرے پر ظاہر کرے، جو مریض کبھی پیند نہیں کر سکتا، اسی کانام غیبت ہے جو حرام ہے، لیکن اسلام میں غیبت بھی انہی مواقع پر حرام ہے، جن پر اس سے بڑا کوئی مفسدہ لازم نہ آئے، لیکن اگر حقوق اور جائز مفادات کے تحفظ یالوگوں کو ضرر سے بچانے کے لئے کوئی کسی کے پیچھے اس کے عیوب بیان کر تاہے، تو یہ غیبت ناجائز نہیں، بلکہ بعض مواقع پر واجب ہو جائی ہے، مثلاراویوں، گواہوں، صد قات واو قاف کے گر انوں کی جرح و تحقیق اگر چے بظاہر عیب ہے لیکن یہ جائز بلکہ واجب ہے، اس لئے کہ اس کے بغیر عام لوگوں کے حقوق کا تحفظ اور حدیث پاک کی صحت مشکل ہو جائے گی 693

علماء نے چیو (۲) مقاصد شرعی کے لئے غیبت کو جائز قرار دیاہے ، جن میں چوتھے نمبر پر مسلمانوں کو ضرر سے بچانے کے لئے بھی غیبت کی اجازت دی ہے ، جس کی کئی شکلیں ہیں:

ا۔راویوں، گواہوں اور مصنفین کی جرح و تعدیل نہ صرف جائز بلکہ متفقہ طور پر واجب ہے۔

۲۔ نکاح کے سلسلے میں مشورہ کے وقت بھی عیوب سے خبر دار کرنا جائز ہے۔ بریز شینہ سے اس سریز

۳۔ کوئی شخص لاعلمی میں کوئی عیب دار چیز ، یا چور ، بد کار غلام خرید رہاہے ، تو خیر خواہانہ طور پر اس

کے عیوب سے مشتری کو واقف کر ادبینا جائز ہے۔

سم کوئی شخص فقیہ فاسق کے پاس طلب علم کے لئے آمدور فت رکھتا ہے ، توطالب علم کو اس کے معائب بتادینادرست ہے وغیرہ <sup>694</sup>

---- حواشی ----- حواش

<sup>693</sup> \_شامی:ج۵ص/۴۹۰

<sup>694</sup> \_ شرح مسلم للنووی؛ ج۲ص/۱۳۲۰ شامی:۵ص/۲۸۹، شامی:۵ص/۲۸۹، بزازیه: ج۲ص/۱۰۷۰ عالمگیری: ج۵ص/۳۵۳

خود حضور صَلَّى عَلَيْهِ مَ کے سامنے حضرت ہندا نے حضرت ابوسفیانؓ کی شکایت اپنے حقوق کے لئے کی، تو اس پر آپ صَلَّا عَلَیْمِ اِلْمِ نہیں فرمائی (بخاری ومسلم)

ان تفصیلات کی روشنی میں اس تعلق سے چند مسائل پیش ہیں:

#### بوقت نكاح شحقيق حال

(۱) ایک ماہر امر اض چیتم مسلمان ڈاکٹر نے ایک نوجوان کی آنکھ کاعلاج کیا، اس نوجون کی ایک آنکھ کی بصارت ختم ہو چی ہے، لیکن ڈاکٹر کی کوشش سے اس مریض کی وہ آنکھ دیکھنے میں بالکل صحیح وسالم معلوم ہوتی ہے، اس نوجوان کارشتہ کسی خاتون سے طے پارہاہے، ڈاکٹر کو یقین ہے کہ اگر اس خاتون کو نوجوا ن کے اس عیب کاعلم ہو جائے، توہر گزیہ رشتہ کرنے کو راضی نہیں ہوگی، نوجوان یہ عیب چھپا کر اس خاتون سے رشتہ نکاح کر رہاہے، اگر لڑکی کے گھر والوں کویہ بھنک لگ گئی، کہ وہ نوجوان فلال ڈاکٹر سے آنکھ کاعلاج کر وارہاہے، اور لڑکی یا اس کے گھر والوں کویہ بھنک لگ گئی، کہ وہ نوجوان فلال ڈاکٹر سے آنکھ کاعلاج معلومات کرنے کے لئے اس ڈاکٹر کے پاس آئیں، تو ایس صورت میں اس مسلمان ڈاکٹر کے لئے جائز ہوگا کہ وہ خیر خواہانہ طور پر لڑکی اور اس کے گھر والوں کو نوجوان کے اس عیب سے ماخر کر دے 695

مگر صرف اس صورت میں جب لڑکی یا اس کے گھر والے اس سے معلومات حاصل کرنے کی کو شش کریں، یامشورہ کریں، بلاطلب ومشورہ ڈاکٹر کو افشاءراز کی ضرورت نہیں، اس لئے کہ عیب سے خبر دار کرنا واجب نہیں، کیونکہ بیہ کوئی ایساعیب نہیں ہے، جس سے عورت یا اس کے گھر والوں کو کوئی مضرت پہونچے۔

اس کا ماخذ وہ مشورہ پاک ہے ، جو حضور ؓ اکرم ﷺ آئے نے ایک صحابی کو انصاری لڑکی سے شادی کرنے کے سلسلے میں دیا تھا کہ:

<sup>695</sup> ـ شامی:ج۵ص/۳۹۰

"فانظر الیها فان فی اعین الانصار شیئاً روا ه مسلم "696 انصاری عور توں کی آنکھ میں ایک خاص بات ہوتی ہے، (جو ضروری نہیں کہ ہر ایک کو پہند آئے) اس لئے پہلے لڑکی کو دیکھ لو۔

اس سے ایک طرف بیہ ثابت ہو تاہے کہ اس طرح کے عیوب شادی بیاہ کے مشورہ کے وقت بتا کے جاسکتے ہیں، دوسری طرف بیہ بھی معلوم ہو تاہے کہ بیہ مشورہ کے وقت ہی بتانا چاہئے، بیہ کوئی واجب نہیں کہ بلامشورہ بھی اس کاپر چار کر تارہے۔

طبی معائنہ کے بعد داکٹر کاروبیہ

(۲) ایک مر داور ایک عورت جن کے در میان رشہ نکاح کی بات چل رہی ہے، کسی ڈاکٹر کے پا
س طبی جانچ کے لئے آتے ہیں، طبی جانچ کے نتیج میں ڈاکٹر کو کسی ایک کا کوئی ایسامر ض معلوم ہو جاتا ہے،
جس کے نتیج میں اس بات کا پور ااندیشہ ہے، کہ ناقص الاعضاء بچے پیدا ہوں، یا یہ معلوم ہو جاتا ہے، کہ مر دیا
عورت کے مادہ منویہ میں جراثیم تولید نہیں ہے، ایسی صورت میں ڈاکٹر کی ذمہ داری ہے، کہ وہ دو سرے فریق
کو پہلے فریق کے عیب یامر ض سے باخبر کر دے، عیب یامر ض کو چھپانا جائز نہیں، اس لئے کہ دونوں نے ڈاکٹر
پر پوری رضامندی کے ساتھ صحیح صورت حال معلوم کرنے کے لئے اعتماد کیا ہے، اور طبی معائنہ کر کے گویاڈا
کر نے اس اعتماد کو قبول کر لیا ہے، اس لئے اس کے لئے جائز نہیں کہ وہ اس معا ہدہ سے پھر جائے، یا ان
دونوں میں سے کسی کے اعتماد کو تھیس پہونچائے، اس وقت ڈاکٹر کا افشاء راز کرنانہ امانت کے حدود میں آتا ہے
، اور نہ غیبت کے دائرہ میں۔

#### دوسری شکل

<sup>696</sup> \_ مشكوة: كتاب النكاح ص / ٢٦٨

یہ بھی معلوم ہوا کہ یہ شخص کسی عورت سے نکاح کی بات چیت کر رہا ہے ، اور اپنے اس عیب کو چھپا کر اس عورت سے نکاح کر لینا چاہتا ہے ، یا کوئی خاتون کسی ڈاکٹر کے زیر علاج ہے ، وہ کسی ایسے اندرونی مرض یا عیب میں مبتلا ہے ، جس پر مطلع ہونے کے بعد اس کار شتہ نکاح کہیں ہونا بہت مشکل ہے ، اور وہ خاتون اپنے اس اندرونی عیب یامرض کو چھپا کر کسی مر دسے نکاح کی بات چیت کر رہی ہے ، رشتہ نکاح کی بات ڈاکٹر کے علم میں آچکی ہے۔

ان دونوں صور توں میں داکٹر کے لئے جائز ہے کہ وہ دوسرے فریق کو اپنے مریض کے مرض یا عیب سے مطلع کر دے ، مگر اس وقت جب کہ دوسرا فریق اس مریض یامریضہ کے بارے میں معلومات کر نے کے لئے ڈاکٹر سے رابطہ قائم کرے۔

الاید کہ ڈاکٹر کو مریض کا کوئی ایسامہلک مرض معلوم ہو جائے، جو شادی کے بعد ایک بار بھی جنسی عمل سے دوسرے میں منتقل ہو سکتا ہو، اور دوسرے فریق کے لئے مہلک ثابت ہو سکتا ہو، مثلا ایڈز، تو اس صورت میں ڈاکٹر کے علم میں اگر دونوں کے در میان رشتہ نکاح چلنے کی بات ہے، اور اس کے لئے خبر پانا ممکن ہے، توڈاکٹر پر واجب ہے، کہ وہ فریق ثانی کو مریض کے مرض کی اطلاع دے، خواہ فریق ثانی اس سے مشورہ طلب کرے یانہ کرے۔

ان دونوں صور توں میں فرق کی وجہ یہ ہے کہ وہ عیوب یاامر اض جو دوسرے کے لئے مہلک نہیں ہوتے، مثلا نامر دی، جنون، ہسٹر یا یاامر اض چیثم وغیرہ، شادی کے بعد ان کی تلافی ممکن ہے، اس طور پر کہ اگر مثلاً عورت اس مر دکے ساتھ رہنا نہیں چاہتی، توعد الت سے رجوع ہوکر کوئی حل نکال سکتی ہے، اس میں عورت کی جان یاعضو کو کوئی خطرہ نہیں ہے۔

لیکن وہ امر اض جو سخت مہلک ہوتے ہیں، مثلا ایڈز، تو اگر شادی ہوگئ، اور دونوں میں جنسی ملا قات بھی ہوئی، تو اس کی کوئی تلافی ممکن نہیں، زیادہ سے زیادہ یہ ہوگا کہ تفریق کر دی جائے گی، لیکن ایڈز کے وہ جرا شیم جو جنسی عمل کے دوران عورت کے اندر منتقل ہو چکے ہوں، ان کی تلافی کس طرح کی جاسکتی ہے، یہ تو عورت کے لئے سخت مہلک ثابت ہو سکتے ہیں۔

اس لئے مسئلہ یہاں محض نکاح اور تفریق نکاح کا نہیں، بلکہ تحفظ جان کا بھی ہے،جوڈا کٹر کا منصی فریضہ ہے،اس لئے اس صورت میں اس پر لازم ہے کہ وہ فریق ثانی کو مریض یامریضہ کے مرض یاعیب کی اطلاع کرے۔

#### مریض چیثم ڈرائیور کے لئے ڈاکٹر کاروبیہ

(۴) ایک شخص کے پاس ڈرائیونگ لائسنس ہے، اسکی بینائی بری طرح متاثر ہو چکی ہے، ڈاکٹر ک رائے میں اس کا گاڑی چلانااس کے اور دوسروں کے لئے مہلک ثابت ہو سکتا ہے، ایبا شخص اگر ڈاکٹر کے منع کرنے کے باوجود گاڑی چلاتا ہے، توڈاکٹر کی ذمہ داری ہوگی کہ وہ متعلقہ محکمہ کو اس کی بینائی کے بارے اطلاع کرنے کے باوجود گاڑی چلاتا ہو، یا گاڑی کرنے کی سفارش کرے، خواہ وہ پرائیوٹ طور پر گاڑی چلاتا ہو، یا گاڑی کرے، اور درائیونگ لائسنس منسوخ کرنے کی سفارش کرے، خواہ وہ پرائیوٹ طور پر گاڑی چلاتا ہو، یا گاڑی چلانے کی ملاز مت کرتا ہو، اور اگر چہ اس کا پورااندیشہ ہو کہ ڈاکٹر کی رپورٹ پر ڈرائیور کی ملاز مت خطرے میں پڑجائے گی، لیکن اس کے ساتھ چو نکہ بہت سے لوگوں کی جان وابستہ ہے، اس بنا پر ضرر خاص کو ضرر مام میں پڑجائے گی، لیکن اس کے ساتھ چو نکہ بہت سے لوگوں کی جان وابستہ ہے، اس بنا پر ضرر خاص کو ضرر مام میں بڑجائے گی، لیکن اس کے ساتھ چو نکہ بہت سے لوگوں کی جان وابستہ ہے، اس بنا پر ضرر خاص کو ضرر مام میں بیخے کے لئے گوارا کرنا پڑے گا

#### منشات كامريض ڈرائيور

<sup>697</sup> \_ الاشباه: ج اص / ۳۸۰

نہ پہونچ۔

## ناجائز حمل کی پر دہ داری

(۲) اگر کسی عورت کوناجائز حمل تھا، اس عورت سے بچہ پیدا ہوا، اور وہ اس نومولود کو کسی شاہ راہ، یاپارک، یا کسی اور مقام پر زندہ حالت میں چھوڑ کر چلی آئی، تا کہ سماج میں بدنا می سے نیج جائے، اس نے ڈاکٹر سے رابطہ قائم کیا، اور ڈاکٹر کو اس صورت حال کی خبر دی، تو ایسی صورت میں ڈاکٹر کو چاہیئے کہ وہ اس عورت کی راز داری کرے، اور اس کے غلط اقد ام کے بارے میں کسی کو خبر نہ دے، اس لئے کہ یہی وہ موقع ہے، جس کے لئے حضور صَلَّى اللَّهِ اَنْ ارشاد فرما یا تھا، کہ:

جو کسی مسلمان کی پر دہ بوش کرے گا، قیامت کے دن خدااس کی پر دہ داری کرے گا <sup>698</sup>

بلکہ اس موقع پر کوئی اس سے اس ناجائز بچپہ کی حقیقت دریافت بھی کرے توڈاکٹر کو اپنی لا عملی کا اظہار کر دیناچا ہیۓ، یاکسی مناسب طریقہ سے اس کوٹال دیناچا ہیۓ، اس طور پر کہ خود بھی کسی مصیبت میں نہ کھنسے، اور دو سر ابھی محفوظ رہے <sup>699</sup>

#### منشات کے مریض کانفساتی علاج

(۷) ایک شخص شراب کا یا کسی اور نشه آور چیز کابهت بری طرح عادی ہے، اور اپنی اس بری عادت و کوخواہش کے باوجود نہیں جھوڑ پارہا ہے، اس شخص نے یا اس کے گھر والوں نے ایک ماہر نفسیات ڈاکٹر سے اس مریض کاعلاج کرانے کے لئے رابطہ قائم کیا، ڈاکٹر نفسیاتی علاض کے مختلف طریقے مریض پر آزماچکا، لیکن اسے کامیا بی نہیں مل سکی، اور بیہ شخص بر ابر شراب یا منشیات کارسیار ہا، اس ماہر نفسیات ڈاکٹر کے پاس اب ایک ہی طریقۂ علاج باقی بچاہے، وہ بیہ کہ مریض کو وقفہ وقفہ سے وہی شراب یا نشہ آور چیز استعمال کرنے وہ ش

<sup>698 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 8 ص 21 حديث غبر :6759 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

<sup>699</sup> \_شامی:ج۵ص/۳۰۳

کی تجویز کرے، جس کاوہ عادی ہے، لیکن مریض کے علم میں لائے بغیر اس میں کوئی ایسی دواشامل کرادے کہ شراب یا نشہ آور چیز کے استعال کے بعد وہ مریض کافی دیر تک متلی یاقے وغیرہ کی شکایت میں گرفتار رہے، اس طرح مریض کے ذہن میں بیہ بات بیٹے جائے گی، کہ میں شراب یا نشہ آور چیز کا استعال کروں گاتو متلی اورقے میں گرفتار ہو جاؤں گا، یہ طریقۂ علاج بہت سے مریضوں پرکار آمد ثابت ہو تاہے، اور شرعی لحاظ سے بھی کوئی مضا کقہ نہیں، اس لئے کہ اگر چہ اس میں بظاہر مریض کو ایک ناجائز اور حرام چیز کا مشورہ دیاجا رہاہے، لیکن در حقیقت اس میں تخفیف اور شراب سے نفرت پیدا کرنامقصود ہے، اور مشہور فقہی اصول ہے ، الا مور بمقا صدھا" امور میں مقاصد کا اعتبار ہو تاہے۔

اس کے علاوہ اس کا تعلق اصلاح سے ہے ، اور اصلاح ہمیشہ تدریج کے ساتھ ہی کامیاب رہتی ہے ، خود عہد نبوت میں شر اب اور دوسری بہت سی ممنوعات میں تدریج کا طریقه اختیار کیا گیا ، اس بنا پر ماہر نفسیا ت ڈاکٹر کانفسیاتی طریقهٔ علاج نه صرف جائز بلکہ محمود و پسندیدہ ہوگاان شاءاللہ۔

#### جرائم پیشہ افراد کے بارے میں ڈاکٹر کاروبیہ

(۸) بہت سے جرائم پیشہ افراد ماہر نفسیات ڈاکٹر کے زیر علاج ہوتے ہیں، یہ لوگ اپنے جرائم پیشہ ہونے کا حد در جہ اخفاء کرتے ہیں کہ کسی کواس کی خبر نہ ہو سکے، مثلا ایک شخص جاسوسی کرتا ہے، اور لوگوں کے راز مختلف ذرائع سے حاصل کر کے دو سرے افراد یا پارٹیوں تک پہونچا تا ہے، اس کی جاسوسی سے بہت سے لوگوں کاغیر معمولی نقصان ہو تا ہے، ایسا جاسوس بسااو قات نفسیاتی المجھنوں میں مبتلا ہو جاتا ہے، اس کا ضمیر اسے ملامت کرتا ہے، نفسیاتی المجھن کی وجہ سے بسااو قات اسے بے خوابی اور دو سری شکا بتیں پیدا ہو جاتی ہیں، اور وہ ڈاکٹر سے رابطہ قائم کرتا ہے، اسے اپنے پیشہ اور جرائم کی خبر دیتا ہے، الیے بعض لوگ اپنے پیشوں اور جرائم کو انتہائی غلط سمجھتے ہیں، لیکن چو نکہ ان کے معاشی مفادات اس پیشہ یا جرم سے وابستہ ہوگئے ہیں، اس لئے اسے ترک کرنے کا فیصلہ نہیں کرسکتے، ڈاکٹر کو اس مریض کے بتانے سے اس کے ناجائز پیشہ اور جرم کی شدت جرم کی خبر ہو چکی ہے، ایسی صورت میں ڈاکٹر کی ذمہ داری ہے کہ وہ مریض کے پیشہ اور جرم کی شدت محسوس کرتے ہوئے حکومت کے متعلقہ محکمہ کو اس طور پر خبر کرے، کہ خود ڈاکٹر کو نقصان پہونچنے کا اندیشہ محسوس کرتے ہوئے حکومت کے متعلقہ محکمہ کو اس طور پر خبر کرے، کہ خود ڈاکٹر کو نقصان پہونچنے کا اندیشہ

نہ ہو ، لیکن اگر ڈاکٹر محسوس کرے کہ میری مخبری سے مجھے کوئی نقصان پہونچ سکتا ہے ، اور میں جرائم پیشہ لوگوں کی زدمیں آسکتا ہوں ، توڈاکٹر پر مخبری واجب نہیں <sup>700</sup>

ملاعلی قاری کی بی عبارت اس سلط میں کافی بصیرت افزاء ہے:
"و لوراه فی معصیۃ فینکر ها بحسب القدرة وان عجز یر فعهاالی الحاکم اذا لم یترتب علیہ المفسدة" 701

ترجمہ: یعنی اگر کسی کو کسی مصیبت میں مبتلاد کیھے تو حتی الامکان اس پر نکیر کرے، ور نہ حاکم وقت تک معاملہ پہونچائے، بشر طیکہ اس کو کسی مفسدہ اور پریشانی میں مبتلا ہو نے کا خطرہ نہ ہو۔

علامہ نوویؓ نے بھی یہی بات لکھی ہے:

"فاماالمعروف بذلك فيستحب ان لا يسترعليم بل تر فع قضيتم الى ولى الامران لم يخف من ذلك مفسدة لان السترعلى هذا يطمعم في الايذاء و الا فساد و انتهاك الحر مات وجسارة غيره على مثل فعلم" 702

## ایک بے گناہ کی رہائی کے لئے ڈاکٹر کا اقدام

(۹) ایک شکل میہ ہے کہ کسی مریض (مثلانفسیاتی مریض) نے کسی جرم کاار تکاب کیا، مثلا کسی کو قتل کیا، یااس طرح کی کوئی اور سنگین وار دات کی ، اور ڈاکٹر کے پاس اپنے اس جرم کاا قرار کیا، اس جرم پر شبہ کی بنیاد پر دوسر ابے گناہ شخص ماخو ذہو گیا، اس کے خلاف مقد مہ دائر ہو گیا، اس بات کا پورااندیشہ ہے ، کہ وہ دوسر اشخص جو در اصل ہے گناہ ہے ، عد الت میں مجرم قرار دیا جائے گا، اور سز ایاب ہو گا، ایسی صورت میں --- حواثی ۔---

<sup>&</sup>lt;sup>700</sup> ـشای:جه ص/۲۸۹، بزازیه: جه ص/۲۸۹

<sup>&</sup>lt;sup>701</sup> ـ مرقاة شرح مشكوة: ج اص / ۲۷۰

<sup>702</sup> \_ شرح مسلم للنووي: ج ۲ ص / ۳۲۰

اگر ڈاکٹر کو اپنے آپ پر کوئی جانی یامالی خطرہ نہ ہو، تو اس کی ذمہ داری ہے، کہ اپنے مجرم مریض کاراز افشاء کرتے ہوئے عدالت میں جاکر بیان دے، تاکہ بے گناہ شخص کی رہائی ہو سکے، لیکن اگر ڈاکٹر کو قانونی شہا دتوں کے نہ ہونے کی بنا پر عدالت میں کسی قانونی گرفت یا بے عزتی کا اندیشہ ہو، یا مریض کے جرائم پیشہ دوستوں سے اس کو کوئی خطرہ ہو، توراز داری برتے ہی میں اس کے لئے خیر ہے، قر آن کریم نے کہا ہے:

اولا تلقو ا بأیدیہ کم المی المتھلکۃ "703
ترجمہ: اور اپنے آپ کوہلاکت میں نہ ڈالو۔

والتداعكم بالصواب علمه اتم واحكم

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ا - الف: علاج كرنے كاحق اس شخص كوحاصل ہے جو فن كاعلم ركھتا ہو، اور تجربه كار ہو، اور اس كام مور كھتا ہو، اور تجربہ كار ہو، اور اس كے علم و تجربه كى كسى مستند و معتبر ذريعہ نے تصديق كى ہو، صحيح علم و تجربہ كى كسى مستند و معتبر ذريعہ نے تصديق كى ہو، صحيح علم و تجربہ كے بغير علاج معالجہ كرنا جائز نہيں۔

ب: جس شخص کو علاج معالجہ کی شرعاً اجازت نہیں ہے اگر اس کے علاج کی وجہ سے مریض کو غیر معمولی ضرر لاحق ہو جائے توضان عائد ہو گا۔

۲-: اگر کسی مستند معالج نے علاج میں کوئی کو تاہی کی ،اوراس کی وجہ سے مریض کو ضرر یہونچ گیا، تومعالج ضامن ہو گا۔

۳-اسی طرح قدرت کے باوجود مریض یااس کے اولیاء کی اجازت کے بغیر اگر ڈاکٹر مریض کا آپریشن کر دے، اور آپریشن مصریا مہلک ثابت ہو توضان لازم آئے گا۔ ۲۰ اور آپریشن مصریا مہلک ثابت ہو توضان لازم آئے گا۔ ۲۰ اگر مریض بے ہوش ہے اور اس کے اولیاء وہاں موجود نہ ہوں اور ڈاکٹر یہ محسوس کرتا ہو کہ اس کی جان یا عضوکی حفاظت کے لئے فوری آپریشن ضروری

ہے،اوراس نے اجازت کے بغیر آپریش کر دیا ، مگر مریض کو نقصان پہونچ گیا تو ڈاکٹر ضامن نہ ہوگا۔

۵-اگر کسی شخص کے رشتہ نکاح کی بات چل رہی ہے اوروہ کسی مرض یا عیب میں مبتلاہے جس پر مطلع ہونے کے بعد مخطوبہ عورت اس سے نکاح کرنے پر راضی نہ ہوگی ،ڈاکٹر کواپنے مریض کے مرض یا عیب کاعلم ہے اس صورت میں اگر عورت یا اس کاولی ڈاکٹر سے ملا قات کرکے مریض کے مرض یا عیب کے بارے میں رشتہ نکاح کے حوالہ سے مریض کی صحیح صورت حال معلوم کرناچاہیں توڈاکٹر کے لئے ضروری ہے کہ صحیح صورت حال کی خبر دے دے ،لیکن ڈاکٹر سے اگر اس بارے میں عورت یا اس کے اولیاء نے رابطہ قائم نہیں کیا تواس کی یہ ذمہ داری نہیں ہے کہ عورت یا اس کے اولیاء کواس مرض باعیب کی اطلاع دے۔

۲-ڈرائیور کی بینائی کے متأثر ہونے کی صورت میں ڈاکٹر پر ضروری ہو گا کہ وہ متعلقہ محکمہ کو باخبر کر دے، اسی طرح ہوائی جہاز کا پائلٹ یاٹرین اور بس کاڈرائیوراگر نشہ کا عادی ہواوراس سے مسافروں کو خطرہ لاحق ہو توڈاکٹر پر لازم ہو گا کہ وہ متعلقہ محکمہ کو آگاہ کر دے۔

2-اگرڈاکٹر کواپنے مریض کے جرم کی اطلاع ہواور جرم میں کوئی بے گناہ شخص مانخوذ ہورہاہو تو اس بے گناہ شخص کی بر اُت کے لئے ڈاکٹر پر حقیقت حال کا اظہار ضروری ہے،راز داری سے کام لینااس کے لئے جائزنہ ہوگا۔

#### ایڈزسے متعلق مسائل

ا-اگر کوئی مر دایڈز کامریض ہو مگراس نے اپنامرض ظاہر کئے بغیر کسی خاتون سے نکاح کرلیا توالیبی صورت میں عورت کو فسنخ نکاح کاحق حاصل ہو گا۔

اورا گر نکاح کے بعد مر داس بیاری میں مبتلا ہو جائے اور خطرناک حد تک بہونج

جائے توخاتون کے لئے فشخ زکاح کاحق ہو گا۔

۲-ایڈز کی مریضہ اگر حاملہ ہو جائے اور مستند ڈاکٹروں کی رائے میں غالب گمان سے ہے کہ بچپہ بھی اس مرض سے متأثر ہو گاتوائیں صورت میں حمل میں جان آنے سے پہلے جس کی مدت فقہاء نے ایک سو بیس دن لکھی ہے،اسقاط کرنے کی اجازت دی جاسکتی ہے۔

۳-ایڈزکے مریض کواگر مرض نے پورے طور پر پراپنی گرفت میں لے لیاہو اور وہ زندگی کے معمولات کواداکرنے سے معذور ہو گیاہو توالیہ شخص کو مرض موت کامریض سمجھاجائے گا۔

۷-ایڈزکے مریض کی بیہ اخلاقی ذمہ داری ہے کہ وہ اپنے گھر والوں یا متعلقین کواس مرض سے مطلع کر دے اور خو دبھی احتیاطی تدابیر ملحوظ رکھے۔

۵-ایڈز کامریض اگراپنے مرض کوچھپانے پرڈاکٹرسے اصرار کررہاہے اورڈاکٹر کی رائے میں اس کے مرض کوراز میں رکھنے سے اس کے اہل خانہ، متعلقین، اور ساج کو ضرر لاحق ہونے کا قوی اندیشہ ہے توڈاکٹر کی ذمہ داری ہے کہ محکمۂ صحت اور متعلقہ حضرات کواس کی اطلاع کر دے۔

۲-ایڈزاور دوسرے متعدی امر اض میں مبتلا افراد کے بارے میں ان کے اہل خانہ، متعلقین اور ساج کی بیہ ذمہ داری ہے کہ ان کو تنہا اور بے سہارانہ جھوڑیں، طبی احتیاط کو ملحوظ رکھتے ہوئے ان کی پوری گہداشت کریں، اورا نہیں علاج معالجہ اور احتیاطی تدابیر فراہم کرنے میں پورا تعاون کریں۔

2-ایڈزدہ بچے بچیوں کو تعلیم سے محروم کرنادرست نہیں ہے،ضروری احتیاطی طبی تدابیر کو ملحوظ رکھتے ہوئے ان کی تعلیم وتربیت کا نظم کیاجائے۔

۸-طاعون زدہ علاقے میں آمدورفت پرپابندی مستحسن چیزہے،البتہ ضرورت و مجبوری کے حالات مذکورہ یا بندی سے مشتنی ہیں۔

9-ایڈزکے مرض میں مبتلا شخص کا اپنے مرض کی نوعیت سے واقف ہونے کے باوجود اس مرض کو کسی بھی صحت مندانسان کی طرف عمداً منتقل کرناحرام ہے،اور ایساکرنا گناہ کبیرہ ہے،اس طرح کے عمل کا مرسکت اس عمل کی نوعیت اور اس کے فردیا معاشرے پربرے اثرات پڑنے کے اعتبار سے سزاکا مستحق ہے 704۔

704-جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے ص ۱۳۲ تا ۱۳۲

# كروناوبا-شرعي تصوراور فقهي احكام 705

کرونا ایک وبائی بیماری ہے، جو مبصرین کے مطابق چین سے شروع ہوئی اور پھر اس نے عالمی وبائی شکل اختیار کرلی، جس کی دہشت نے تقریباً دوسال (۲۰۲۰یء، ۲۰۲۱ء) کے عرصے میں عالمی نظام کے بڑے حصہ کو معطل کرکے رکھ دیاہے، اس طرح کی خو فناک بیماریاں گذشتہ صدیوں میں بھی آتی رہی ہیں، مگر وسائل ابلاغ اور باہم رابطوں کی کمی کی وجہ سے ان کووہ شہرت حاصل نہ ہوسکی، جو موجودہ "کرونا" کو حاصل ہوئی، مثلاً:

## کروناسے قبل تاریخ انسانی کی مہلک ترین وبائی بیاری

کہاجاتا ہے کہ چود ہویں صدی عیسوی کے آغاز میں ایک مہلک وبا آئی تھی، جس میں گردن، بغل یاٹا گوں میں گلٹی تھی ، پھر بخاراور نقابت کی علامات کے ساتھ سانس کی تکلیف شروع ہوجاتی تھی ، اور چندروز کے بعد مریض کی موت واقع ہوجاتی تھی، اس مہلک بیاری کو تاریخ میں "کالی موت" (Black ) اور چندروز کے بعد مریض کی موت واقع ہوجاتی تھی، اس مہلک بیاری کو تاریخ میں تاجروں کے ذریعہ سسلی (Death ) کانام دیا گیاہے ، اس کی ابتدا بھی چین سے ہوئی تھی ، اوراکتوبر کے ہستا عبر والی کے ذریعہ سسلی (اٹلی) پہونچی اور کم و بیش ایک سال کے قلیل عرصے میں اسپین، فرانس، برطانیے، پر تگال، جرمنی اور ایورپ کی کل آبادی تقریباً آٹھ کروڑ تھی، لیکن صرف چارسال کے عرصے میں اس بیاری کی وجہ سے پانچ کروڑ افراد لقمۂ اجل بن گئے ، مصر کی آبادی کا چالیس فی صد حصہ وبا کی نذر ہو گیا، ایشیائی ملکوں میں مکہ مکر مہ، موصل ، بغد اداور بھی گئی علاقے اس کی زد میں آئے ، بازار اور راستے لاشوں سے بھر گئے ، ڈاکٹروں نے اپنی جان کے خوف سے علاج سے انکار کر دیا، اس وبا

<sup>&</sup>lt;sup>705</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانشریف، بتاری ۱۲٪ جمادی الاولی ۳<u>۳ داره</u> مطابق ۱۷/ دسمبر ۲۰<u>۲؛ بروز جمعه</u>

کو تاریخ انسانی کی سب سے بدترین اور مہلک وبا قرار دیا گیاہے، جس میں صرف چار پانچ سال کی مدت کے دوران بوری اور ایشیامیں تقریباً بیس کروڑا فراد موت کی آغوش میں چلے گئے 706۔

#### محوراول

## کروناجیسی وبائی بیار یوں کے بارے میں شرعی نقطۂ نظر

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ بعض بیاریاں طبی اعتبارے متعدی ہوتی ہیں، اور باہم اختلاط سے سبب کے درجہ میں پھیلتی بھی ہیں، مگرایک مؤمن کے لئے یہ اعتقادر کھناضر وری ہے کہ اللہ کے حکم کے بغیر کوئی بیاری کسی کو نہیں لگ سکتی، اس لئے بیار شخص کے ساتھ ہر ممکن مدارات ومر اعات کامعاملہ کرناصحتندلوگوں کی ذمہ داری ہے، اوراس کے علاج و تحفظ کے لئے ہر ممکن کو شش کرنا بھی ضروری ہے، البتہ سبب کے درجہ میں اگر مستند اور معتبر اطباء اختلاط سے منع کریں، اور ملنے جلنے کو محدود کرنے کی تجویز دیں تومریض کی میں اگر مستند اور معتبر اطباء اختلاط سے منع کریں، اور ملنے جلنے کو محدود کرنے کی تجویز دیں تومریض کی گہداشت اورادائے حقوق کے پورے انتظام کے ساتھ احتیاطی تدابیر اختیار کرنے میں شرعاً کوئی حرج نہیں کہداشت اورادائے حقوق کے پورے انتظام کے ساتھ احتیاطی تدابیر کے اختیار کرنے سے شریعت نے کبھی نہیں روکا ہے۔۔۔۔۔ جیسا کہ "کروناوبا" کے بارے میں ڈاکٹروں کاخیال ہے کہ یہ ایک متعدی بیاری ہے، جو باہم اختلاط سے تیزی کے ساتھ پھیلتی ہے، اوراس سے تحفظ کا بڑا ذریعہ تنبائی اور گوشہ نشین ہے اور یہ پر ہیز ہی اصل علاج ہے ۔۔۔۔۔ شریعت اس نمیال کو مستر د نہیں کرتی، احادیث طاعون میں اس کی رہنمائی موجود ہے، جن میں طاعون کے موقعہ پر لوگوں کو اسپنے اپنے مقام پر رہنے کی تاکید کی گئ ہے، اوراد ھرسے ادھر سنم ، اختلاط اور نقل مکانی سے روکا گیا ہے:

☆قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الطاعون رجس أرسل على طائفة
 من بنى إسرائيل أو على من كان قبلكم فإذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا

<sup>&</sup>lt;sup>706</sup> - عالمی و با کوروناوائرس اوراحکام ومسائل ص ۱۰ مفتی شبیر احمد عثانی، ڈیوزبری، ناشر مدرسه حرااسٹین کلف ڈیوزبری برطانیه، <del>۲۰۰</del>۰ء

عليه وإذاوقع بأرض وأنتم بهافلاتخرجوا فرارا منه707

ترجمہ: رسول اللہ مُنگالِیْ اِسْ اسْ اللہ مُنگالِیْ اِسْ اللہ مُنگالِیْ اللہ مُنگالِیْ اللہ مُنگالِی اللہ مایا کہ طاعون ایک عذاب ہے، جو بنی اسر ائیل کی ایک جماعت پریاتم سے پہلے لوگوں پر بھیجا گیاتھا، پس جب تم سنو کہ کسی مقام پر طاعون ہے تو تم وہاں نہ جاؤ، اور جب کسی جگہ طاعون پھیل جائے تو وہاں سے راہ فرارا ختیار مت کرو۔

ترجمہ: حضرت سعد بن مالک سے روایت ہے کہ رسول اللہ عنگاتی کے سامنے طاعون کا ذکر آیا تو آپ نے ارشاد فرمایایہ ایک عذاب ہے جو تم سے پہلی امتوں پر نازل ہوا تھا، اس لئے کسی مقام پر طاعون ہو تو وہاں نہ جاؤ اورا گر تمہارے مقام پر طاعون کھیل جائے تو وہاں سے باہر نہ نکلو۔

كعن عبد الله بن عباس:أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه خرج إلى الشأم حتى إذا كان بسرغ لقيه أمراء الأجناد أبوعبيدة بن الجراح وأصحابه فأخبروه أن الوباء قد وقع بأرض الشأم . قال ابن عباس فقال عمر ادع لي المهاجرين الأولين فدعاهم فاستشارهم وأخبرهم أن الوباء قدوقع

---- حواشی ------

 $<sup>^{707}</sup>$  - الجامع الصحيح ج $^{80}$  1281 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$  1407 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا  $^{8}$  الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج $^{8}$  ص $^{8}$  حديث غير : 5903 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت  $^{8}$  دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت  $^{8}$  د مسند الإمام أحمد بن حنبل ج $^{8}$  ص $^{8}$  حديث غير : 1527 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة — القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

بالشأم فاختلفوا فقال بعضهم قد خرجت لأمرولانرى أن ترجع عنه وقال بعضهم معك بقية الناس وأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم و لا نرى أن تقدمهم على هذا الوباء فقال ارتفعوا عنى ثم قال ادع لى الأنصار فدعوتهم فاستشارهم فسلكوا سبيل المهاجرين و اختلفوا كاختلافهم فقال ارتفعوا عنى ثم قال ادع لي من كان ها هنامن مشيخة قريش من مهاجرة الفتح فدعوتهم فلم يختلف منهم عليه رجلان فقالوانرى أن ترجع بالناس ولا تقدمهم على هذاالوباء فنادى عمر في الناس إنى مصبح على ظهر فأصبحوا عليه . قال أبو عبيدة بن الجراح أفوارا من قدر الله ؟ فقال عمر لو غيرك قالها يا أبا عبيدة ؟ نعم نفر من قدر الله إلى قدر الله أرأيت لو كان لك إبل هبطت واديا له عدوتان إحداهما خصبة والأخرى جدبة أليس إن رعيت الخصبة رعيتها بقدر الله وإن رعيت الجدبة رعيتها بقدر الله ؟قال فجاءعبد الرحمن بن عوف وكان متغيبا في بعض حاجته فقال إن عندي في هذاعلما سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول (إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه وإذا وقع  $^{709}$ بأرض وأنتم بما فلا تخرجوا فرارا منه ) قال فحمد الله عمر ثم انصرف \*عن عمرو بن الشريد عن أبيه : أن مجذوما أتى النبي صلى الله عليه و 710سلم ليبايعه فأتيته فذكرت له فقال: ائته فأعلمه أني قد بايعته فليرجع ترجمه: حضرت نثر يلاً بيان فرماتے ہيں كه ايك مجذوم (كوڑھى شخص) نبى كريم مَثَّى عَلَيْمِ إِلَّمِ

 $<sup>^{709}</sup>$  -الجامع الصحيح ج $^{709}$  حديث غير :  $^{709}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{709}$  –  $^{709}$  تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{709}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا  $^{710}$  – المعجم الكبير ج $^{709}$  م  $^{710}$  المؤلف : سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني الناشر : مكتبة العلوم والحكم – الموصل الطبعة الثانية ،  $^{709}$  –  $^{709}$  –  $^{709}$  عبد الأجزاء :  $^{709}$ 

کے پاس بیعت کے لئے حاضر ہوا، تو میں نے نبی کریم صَلَّاتَیْکِمْ کی خدمت میں حاضر ہوکراس کا ذکر کیا، تو نبی صَلَّاتِیْکِمْ نے فرمایا کہ اس سے جاکر کہہ دو کہ میں نے اس کی بیعت کرلی ہے، وہ واپس چلا جائے۔

وعن أبي سلمة سمع أبا هريرة بعد يقول قال النبي صلى الله عليه و  $^{711}$  سلم ( لايوردن ممرض على مصح )

جب کہ حضرت ابوہریرہ ؓ سے « لا عَدْوَی وَلاَ طِیرَۃَ وَلاَ صَفَرَ وَلاَ هَامَةَ » کی روایت بھی منقول ہے ، لیکن جب حضرت ابوسلمہ ؓ نے اس روایت کے بارے میں ان سے دریافت کیااوراصر ارکے ساتھ پوچھا توانہوں نے لاعلمی کااظہار کیا،اور تھوڑے ناراض بھی ہوئے <sup>712</sup>، گو کہ یہ روایت (لاعدوی ۔۔۔) دیگر صحابہ مثلاً حضرت انس بن مالک ؓ اور حضرت عبد اللہ بن عمرؓ وغیرہ سے بھی منقول ہے <sup>713</sup>۔

 $^{711}$  - الجامع الصحيح ج $^{70}$   $^{712}$  حديث غبر : $^{743}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$   $^{740}$ 

 $^{713}$  -الجامع الصحيح ج $^{710}$  .  $^{711}$  .  $^{711}$  .  $^{712}$  .  $^{713}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{710}$  —  $^{710}$  تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{6}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

سبب کے درجہ میں توان سے احتیاط ضروری ہے ، لیکن اس اعتقاد کادامن ہر گز ہاتھ سے نہ جھوٹے کہ اللہ کی مرضی کے بغیر کچھ نہیں ہو سکتا:

#### امام طحاوی ًر قمطر از ہیں:

هُوَ - عِنْدَنَ ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ - عَلَى أَنْ لَا يَقْدُمَ عَلَيْهِ رَجُلٌ ، فَيُصِيبَهُ بِتَقْدِيرِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ عَلَيْهِ أَنْ يُصِيبَهُ فَيَقُولَ " لَوْلَا أَيِّ قَدُمْت هَذِهِ الْأَرْضَ ، مَا أَصَابِنِي هَذَاالْوَجَعُ " وَلَعَلَّهُ لَوْ أَقَامَ فِي الْمَوْضِعِ الَّذِي حَرَجَ مِنْهُ لَأَصَابَهُ أَصَابَنِي هَذَاالْقَوْلِ. وَكَذَلِكَ أُمِرَ أَنْ لَا يَعْبُحُ مِنْ الْأَرْضِ فَأُمِرَ أَنْ لَا يَقْدُمُهَا ، حَوْفًا مِنْ هَذَاالْقَوْلِ. وَكَذَلِكَ أُمِرَ أَنْ لَا يَعْبُحُ مِنْ الْأَرْضِ اللَّهُ فَلُم اللَّهِ نَزَلَ بِهَا ، لِكَا الْقُرْضِ ، لَأَصَابَنِي مَا اللَّي نَزَلَ بِهَا ، لِكَا الْقُدُومِ عَلَى الطَّاعُونِ لِلْمَعْنَى الَّذِي وَصَفْنَا ، وَبِتَرُكِ الْخُرُوحِ الْمُوعِي اللَّهُ عَلَى اللَّاعُونِ لِلْمَعْنَى الَّذِي وَصَفْنَا ، وَبِتَرُكِ الْخُرُوحِ اللَّوْمِ بَعْنُهُ ، لِلْمَعْنَى الَّذِي وَصَفْنَا ، وَبِتَرُكِ الْخُرُوحِ اللَّهُ مِنْ هَذَا الْبَابِ ، مِنْ فَلُو كَانَ أَقَامَ كِمَا الْمُعْنَى الَّذِي وَصَفْنَا ، وَبِتَرُكِ الْخُرُوحِ الْمُوعِ لِلْمَعْنَى الَّذِي وَصَفْنَا ، وَبِتَرُكِ الْخُرُوحِ اللَّهُ مُلْمِ عَلَى الطَّاعُونِ لِلْمَعْنَى الَّذِي وَصَفْنَا ، وَبِتَرْكِ الْخُرُوحِ الْمُوعِ فَي اللَّهُ لَوْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُومِعُ ذَلِكَ الْمَرْضُ ، فَيْ وَلَا اللَّهُ مِنْ هَذَا الْمُومِعُ قَلْكُ الْمَرَضُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ هَذَا الْمَرَضُ شَيْءٌ " وَلَعَلَّهُ لَوْ لَمْ يُورِدُهُ أَيْضًا لَأَصَابَهُ كَمَا أَصَابَهُ لَكُمْ الْمُومِعُ وَلَوْلِهُمْ ، مَا ذَكَرْنَا بِأَلْسِنَتِهِمْ 174 عَلَى اللَّهُ وَلَوْلِهُمْ ، مَا ذَكَرْنَا بِأَلْسِنَتِهِمْ 174 عَلَى عَلَى عَلَى مَا هُو مَرِيضٌ ، فَيَذِهِ الْعَلَةِ الَّتِي لَا يُؤْمَنُ عَلَى النَّاسِ وُقُوعُهَا فِي قُلُومِهِمْ وَقَوْلِهُمْ ، مَا ذَكَرْنَا بِأَلْسِنَتِهِمْ 174 عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُومِمُ الْمُعْمُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُعْلَى النَّاسِ وُقُوعُهَا فِي قُلُومِمْ وَقَوْلِهُمْ ، مَا ذَكَرْنَا بِأَلْسَنَتِهِمْ 174 مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُومِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُهُ ا

#### علامه نووي لکھتے ہیں:

ومثال الجمع حديث (لاعدوى) مع حدبث (لايورد ممرض على مصح) وجه الجمع أن الأمراض لاتعدى بطبعها ولكن جعل الله سبحانه وتعالى مخالطتها سببا للاعداء فنفى في الحديث الاول مايعتقده الجاهلية من

<sup>714 -</sup> شرح معاني الآثار ج 5 ص 458 المؤلف : أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى : 321هـ)

العدوى بطبعهاوأرشد في الثاني إلى مجانبة ما يحصل عنده الضرر عادة بقضاء الله وقدره وفعله ومعلم وقدره وفعله وقدره وفعله وقدره وفعله ومعلم والمعلم والمعل

#### حافظ ابن حجر تحرير فرماتے ہيں:

وأماماثبت عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال لا عدوى فهو على الوجه الذي كانوايعتقدونه في الجاهلية من إضافة الفعل إلى غير الله تعالى وقد يجعل الله بمشيئته مخالطةالصحيح من به شيء من هذه العيوب سببالحدوث ذلك ولهذا قال صلى الله عليه وسلم فر من المجذوم فرارك من الأسدوقال لايورد ممرض على مصح وقال في الطاعون من سمع به بأرض فلا يقدم عليه وكل ذلك بتقدير الله تعالى وتبعه على ذلك بن الصلاح في الجمع بين الحديثين ومن بعده و طائفة ممن قبله 716مع بين الحديثين ومن بعده و طائفة ممن قبله

# محوردوم

## كروناكے زمانہ میں عبادات میں شخفیف

#### مساجد کے بجائے گھروں میں نماز

المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ج 1 ص 35 المؤلف : أبو زكريا يجيى بن شرف بن مري النووي الناشر : دار إحياء التراث العربي - بيروت الطبعة الطبعة الثانية ، 1392عدد الأجزاء: 18

<sup>&</sup>lt;sup>716</sup> - فتح الباري شرح صحيح البخاري ج ١٠٠ ص 161 المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الشافعي الناشر : دار المعرفة - بيروت ، 1379 تحقيق : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الأجزاء : 13

حاضری کے لزوم میں رخصت دی ہے، لیکن اس پر مداومت نہ کی جائے:

لا يسقط حضورا لجماعة ظاهره يعم جماعة الجمعة والعيدين فيصلي الجمعة ظهراوتسقط صلاة العيدو يحررقوله (منهامطر) في شرح المشكاة صح كنامع رسول الله صلى الله عليه وسلم زمن الحديبية فأصابنا مطرلم يبل أسفل نعالنا فنادى منادي رسول الله صلى الله عليه وسلم صلوا في رحالكم قوله (وبرد شديد) ألحق به الملاعلي في شرح موطأ الإمام محمد الحرالشديد -----(ولم يداوم على تركها) 717

البتہ اگر کئی افراد ہوں تو نماز باجماعت ادا کرنا بہتر ہے ،اوراس جماعت کی فضیلت حاصل ہو گی، متعدد احادیث اور فقہی روایات سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے:

﴿عن عبد الرحمن بن ابی بکرة عن أبیه أن رسول الله صلی الله علیه و سلم اقبل من نواحی المدینة یرید الصلاة فوجد الناس قد صلوا فمال الی منزله فجمع اهله فصلی بهم لم یرو هذا الحدیث عن خالد الحذاء إلا أبو مطیع معاویة بن یحیی ولا یروی عن أبی بکرة إلا بهذا الإسناد باب 718 ترجمه :رسول الله صَلَّاتِیْاً مدینه کے مضافات سے تشریف لائے ، آپ نمازاداکرنا چاہتے تھے ،لیکن جماعت ہو چکی تھی ، آپ اپنے گر تشریف لے گئے اور گر والول کو جمع کرکے باجماعت نمازادافرمائی۔

عَنْ مَالِكِ بْنِ الْحُوَيْرِثِ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَا وَصَاحِبٌ لِي فَلَمَّا أَرَدْنَا الْإِقْفَالَ مِنْ عِنْدِهِ قَالَ لَنَا إِذَا حَضَرَتْ الصَّلَاةُ فَأَذِّنَا ثُمُّ

<sup>717 -</sup> حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ج1 ص 200 أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1211هـ مكان النشر مصر الولادة / سنة الوفاة 1211هـ مكان النشر مصر

المعجم الأوسط ج 5 ص 35 حديث نمبر :4601 المؤلف : أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني الناشر : دار الحرمين – القاهرة ، 1415 تحقيق : طارق بن عوض الله بن محمد ,عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني عدد الأجزاء :10

أَقِيمَا وَلْيَؤُمَّكُمَا أَكْبَرُكُمَا 719

\* عن أبي أمامة: ان النبي صلى الله عليه و سلم رأى رجلا يصلي فقال ألارجل يتصدق على هذا يصلي معه فقام رجل فصلى معه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم هذان جماعة تعليق شعيب الأرنؤوط: صحيح لغيره وهذا إسناد ضعيف جدا 720

\*وَذَكَرَ الْقُدُورِيُّ يَجْمَعُ بِأَهْلِهِ وَيُصَلِّي هِمْ يَعْنِي وَيَنَالُ ثَوَابَ الْجُمَاعَةِ وقال شَمْسُ الْأَئِمَّةِ الْأَوْلَى فِي زَمَانِنَاتَتَبُّعُهَاوَسُئِلَ الْحُلُوانِيُّ عَمَّنْ يَجْمَعُ بِأَهْلِهِ أَحْيَانًا شَمْسُ الْأَئِمَّةِ الْأَوْلَى فِي زَمَانِنَاتَتَبُّعُهَاوَسُئِلَ الْحُلُوانِيُّ عَمَّنْ يَجْمَعُ بِأَهْلِهِ أَحْيَانًا هَلْ يَنَالُ ثَوَابَ الْجُمَاعَةِ أُولَاقال لَاوَيَكُونُ بِدْعَةً وَمَكْرُوهًا بِلَا عُدْرٍ 721 هل يَنَالُ ثَوَابَ الْجُمَاعَةِ أُولَاقال لَاوَيَكُونُ بِدْعَةً وَمَكْرُوهًا بِلَا عُدْرٍ 421 عُدوسياتي في الإمامة أن الأصح أنه لوجمع بأهله لايكره وينال فضيلة الجماعة لكن جماعة المسجد أفضل 722

#### مساجد مين تعدد جماعت كامسكه

(٢) مساجد ميں تكثير جماعت شرعاً مطلوب ہے، ارشاد نبوى ہے: وَإِنَّ صَلاَةَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ أَزْكَى مِنْ صَلاَتِهِ وَحْدَهُ وَصَلاَتُهُ مَعَ الرَّجُلَيْنِ أَزْكَى مِنْ صَلاَتِهِ مَعَ الرَّجُلِ وَمَا كَثُرَ فَهُوَ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى 723

<sup>&</sup>lt;sup>719</sup>- الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 2 ص 134 حديث غبر: 1570 المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة. بيروت الطبعة: عدد الأجزاء: ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

<sup>720 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 5 ص 254 حديث غبر : 22243 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 1 ص 367 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926ه/ سنة الوفاة 970ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>722</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفةابن عابدين. ج 1 ص 396 الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ -2000م. مكان النشرييروت. عدد الأجزاء 8

<sup>723</sup> سنن ابى داؤد باب فضل صلاه الجماعة: 248/2 ، رقم: 554

لیکن کرونا کے زمانے میں لاک ڈاؤن کی پابندیوں کے دوران مسجد میں بڑی جماعت کا قیام بہت مشکل ہو جاتا ہے، تو کیا چھوٹی چیوٹی چند جماعتوں کی گنجائش ہو گی؟

حنفیہ کے نزدیک عام حالات میں ایسی مساجد میں جہاں اذان وجماعت کانظام قائم ہو، یعنی امام وغیر ہو، جہاں ادان وجماعت کانظام قائم ہو، یعنی امام وغیر ہموجود ہو، جماعت اولی کے بعد دوسری جماعت کرنامکروہ تحریمی ہے، اوراس کی علت تقلیل جماعت بتائی گئی ہے:

إِنْ صَلَّى فِيهِ أَهْلُهُ بِأَذَانِ وَإِقَامَةٍ، أَوْ بَعْضُ أَهْلِهِ يُكْرَهُ لِغَيْرِ أَهْلِهِ وَلِأَبَاقِينَ مِنْ أَهْلِهِ أَنَّ يُعِيدُوا الْأَذَانَ وَالْإِقَامَةَ، وَلِأَنَّ النَّاسَ إِذَا عَلِمُوا أَنَّهُمْ الْتَكْرَارِيُوَدِي إِلَى تَقْلِيلِ الْجَمَاعَةِ؛ لِأَنَّ النَّاسَ إِذَا عَلِمُوا أَنَّهُمْ تَقُوتُهُمْ الْجَمَاعَةُ وَإِذَا عَلِمُوا أَنَّهَا لَا تَقُوتُهُمْ الْجَمَاعَةُ، وَإِذَا عَلِمُوا أَنَّهَا لَا تَقُوتُهُمْ يَتَأَخَّرُونَ فَتَقِلُ الْجَمَاعَةُ، وَتَقْلِيلُ الْجَمَاعَةِ مَكْرُوهُ، 724 تَقُوتُهُمْ يَتَأَخَّرُونَ فَتَقِلُ الْجَمَاعَةُ، وَتَقْلِيلُ الْجَمَاعَةِ مَكْرُوهُ، 724

مگر حضرت امام ابو حنیفہ یکی دوسری روایت بیہ ہے کہ اگر دوسری جماعت بہت مخضر یعنی تعداد شرکاء تین سے بھی کم ہو تواس کی گنجائش ہے:

عَنْ أَبِي حَنِيفَةَ لَوْكَانَتْ الْجَمَاعَةُ أَكْثَرَمِنْ ثَلَاثَةٍ يُكْرَهُ التَّكْرَارُ وَ إِلَّافَلَا 725

حضرت الم ابويوسف ی نزديک اگر جماعت ثانيه جماعت اولی کی بيئت پرنه به و تواس ميں حرج نہيں، مثلاً محراب سے بهٹ کر نماز پڑھی جائے، يا بلااذان وا قامت نماز پڑھی جائے وغير ہ، اور حضرت الم محراً کی ایک رائے یہ ہے کہ جماعت ثانيہ بغیر کسی خبر اور ابہتمام کے به وجائے توکر ابہت نہيں:

ذَعَمْ قَدْ عَلِمْت أَنَّ الْصَدِّحِيحَ أَنَّهُ لَا يُكْرَهُ تَكْرَارُ الْجَمَاعَةِ إِذَا لَمْ تَكُنْ عَلَى تَكُنْ عَلَى الْهَيْدَةِ الْأُولَى لَا تُكْرَهُ وَهُوَ الْصَدِّحِ، وَ بِالْعُدُولِ عَنْ الْهَيْدَةِ الْأُولَى لَا تُكْرَهُ وَهُوَ الْصَدِّحِ، وَ بِالْعُدُولِ عَنْ الْهَيْدَةِ الْأُولَى لَا تُكْرَهُ وَهُوَ الْصَدِّحِ، وَ بِالْعُدُولِ عَنْ الْهَيْدَةِ الْأُولَى لَا تُكْرَهُ وَهُوَ الْصَدِّحِيحُ، وَ بِالْعُدُولِ عَنْ

بدائع الصنائع كتاب الصلاة فصل في بيان محل وجوب الاذان: 707-708/1 ابيروت، 1/107-1/1 جبريل حدائع الصنائع كتاب الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 1 ص 395 ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421ه -2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8 -

الْمِحْرَابِ تَخْتَلِفُ الْهَيْئَةُ. 726

ائمہ احناف کی ان فقہی آراء کی روشی میں کرونااورلاک ڈاؤن کی مجبوریوں کے دوران اگر جماعت اولی کی ہیئت تبدیل کردی جائے تووقی طور پردوسری تیسری جماعت کی علت موجود نہیں ہے بشر طیکہ ہر جماعت کا امام الگ ہو،اس لئے کہ زیر بحث صورت میں تقلیل جماعت کی علت موجود نہیں ہے ، جماعت اولیٰ کی قلت جماعت ثانیہ کی وجہ سے نہیں بلکہ لاک ڈاؤن کی پابندیوں کی بناپر ہے،اسی لئے فقہاء نے ایسی مسجدوں میں جماعت ثانیہ کی اجازت دی ہے جہاں کوئی نظام جماعت قائم نہ ہو، یا تعدد جماعت کے نظام پر اثر نہ پڑے ، مثلاً دھیمی آواز سے اذان وا قامت دے کر کچھ لوگ مسجد میں جماعت کر لیں تودوسری مقررہ اعلانہ جماعت کرنے میں کچھ حرج نہیں:

وقال الْقُدُورِيُّ لَا بَأْسَ بَهَا فِي مَسْجِدٍ فِي قَارِعَةِ الطَّرِيقِ وفِي أَمَالِي قاضيخان مَسْجِدٌ ليس له إمَامٌ وَلَا مُؤَذِّنٌ وَيُصَلِّي الناس فيه فَوْجًا فَوْجًا فَالْأَفْضَلُ أَنْ يُصَلِّي كُلُّ فَرِيقٍ بِأَذَانٍ وَإِقَامَةٍ على حِدَةٍ وَلُو صلى بَعْضُ أَهْلِ الْمَسْجِدِ بَاذَانٍ وَإِقَامَةٍ عَلى حِدَةٍ وَلُو صلى بَعْضُ أَهْلِ الْمَسْجِدِ بَاذَانٍ وَإِقَامَةٍ عَلَى وَجُهِ الْإِعْلَانِ بِأَذَانٍ وَإِقَامَةٍ عَلَى وَجُهِ الْإِعْلَانِ

<sup>726 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 1 ص 396، 395 ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8

<sup>727</sup> - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 1 ص 367 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926ه/ سنة الوفاة 970ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

#### ایک مسجد میں تعد دجمعه کامسکله

ﷺ جمعہ کامسکلہ بھی اسی طرح ہے،اگر اس مسجد کے علاوہ کوئی دوسری متبادل جگہ (مسجد یامیدان وغیرہ) میسرنہ ہوتوحسب ضرورت مسجد میں تعد دجمعہ کی گنجائش ہے، فقہاء نے جمعہ کے باب میں ایک جزئیہ ککھا ہے کہ اگر لوگ کسی شخص کے پیچھے جمعہ کی نماز پڑھنے کو اچانک اکٹھے ہو جائیں، تو گو کہ امیر وقت سے اس کی اجازت نہ لی گئی ہولیکن نماز جمعہ درست ہو جائے گی ، جیسا کہ امیر المؤمنین ذوالنورین حضرت عثمان غنی کے محاصرہ کے موقعہ پر ان کی اجازت کے بغیر حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے جمعہ کی امامت فرمائی تھی جب لوگ ان کے پیچھے نماز پڑھنے کے لئے اچانک جمع ہو گئے تھے، اس سے ثابت ہو تا ہے کہ ضرورت کے وقت مقررہ امام کے علاوہ کسی اور کے پیچھے نماز جمعہ پڑھ لی جائے تو گنجائش ہے، بشر طیکہ اس مقام پر نماز جمعہ پڑھی جاتی ہوئی جائے تو گنجائش ہے، بشر طیکہ اس مقام پر نماز جمعہ پڑھی جاتی ہوئی جائے تو گنجائش ہے، بشر طیکہ اس مقام پر نماز جمعہ پڑھی جاتی ہوئی جائے تو گنجائش ہے، بشر طیکہ اس مقام پر نماز جمعہ پڑھی جاتی ہوئی جائے تو گنجائش ہے، بشر طیکہ اس مقام پر نماز جمعہ پڑھی جاتی ہوئی جائے تو گنجائش ہے، بشر طیکہ اس مقام پر نماز جمعہ پڑھی اسپر جائی ہو، اسی سے زیر بحث مسلہ میں بھی استیناس کیا جاسکان ہے:

واجتمع الناس على رجل فصلى بمم جاز للضرورة كما فعل علي في محاصرة عثمان رضي الله عنهما وإن فعلوا ذلك لغير ما ذكر لا يجوزلعدم الضرورة و روي ذلك عن محمد في العيون وهوالصحيح و27

## مساجد کے علاوہ گھروں میں جمعہ کی حجیوٹی جماعتیں

<sup>728</sup> - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 1 ص 367 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926 سنة الوفاة 970 هالناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>729</sup> - حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ج 1 ص 328 أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1231ه مكان النشر مصر

ہوں جن پر جمعہ فرض ہو، صحت جمعہ کے لئے مسجد شرط نہیں ہے۔

\* وَ لَوْ نَزَلَ بِأَهْلِ مِصْرٍ نَازِلَةٌ وَخَرَجُوا مِنْ الْمِصْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَصَلَّى جِمِمْ الْإِمَامُ الْجُمُعَةَ إِنْ كَانُوا بَعِيدًا لَا وَكَذَا الْإِمَامُ الْجُمُعَةَ إِنْ كَانُوا بَعِيدًا لَا وَكَذَا صَلَةُ الْعِيدَيْنِ 730

\*وَعَنْ أَبِي يُوسُفَ فِي الْمُنْتَقَى لُو خَرَجَ الْإِمَامُ عَنِ الْمِصْرِ مِع أَهْلِهِ لِحَاجَةٍ مِقْدَارَ مِيلٍ أُو مِيلَيْنِ فَحَضَرَتْ الْجُمُعَةُ جَازَ أَنْ يُصَلِّيَ بِهِمْ الْجُمُعَةَ وَعَلَيْهِ الْفَتْوَى لِأَنَّ فِنَاءَ الْمِصْرِ بِمَنْزِلَتِهِ فِيمَا هُو مِن حَوَائِجِ أَهْلِهِ وَأَدَاءُ الْخُمُعَة منهااه 731

\*(قَوْلُهُ دَفْعًا لِلْحَرَجِ) لِأَنَّ فِي إِلْزَامِ اتِّحَادِ الْمَوْضِعِ حَرَجًا بَيِّنًا ـ 732 \*قوله ( وأقلها ثلاثة رجال ) أطلق فيهم فشمل العبيد والمسافرين والمرضى \*قوله ( وأقلها ثلاثة رجال ) أطلق فيهم فشمل العبيد والمسافرين والمرشى والأميين والخرسي لصلاحيتهم للإمامة في الجمعة أما لكل أحد أو لمن هومثلهم في الأمي والأخرس فصلحا أن يقتديا بمن فوقهما واحترز بالرجال عن النساء والصبيان فإن الجمعة لا تصح بهم وحدهم لعدم صلاحيتهم للإمامة فيها بحال بحر عن المحيط قوله ( ولو غير الثلاثة الذين حضروا الخطبة ) أي على رواية اشتراط حضور ثلاثة في الخطبة أما على رواية عدم الاشتراط أصلا أو أنه يكفى حضور واحد فأظهر أما على رواية عدم الاشتراط أصلا أو أنه يكفى حضور واحد فأظهر

<sup>----</sup> حواشی ------

 $<sup>^{730}</sup>$  - تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّلْيِّ ج 1 ص 219 المؤلف : عثمان بن علي بن محجن البارعي ، فخر الدين الزيلعي الحنفي (المتوفى : 743 هـ) الحاشية : شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر : المطبعة الكبرى الأميرية – بولاق ، القاهرة الطبعة : الأولى ، 1313 هـ بن يونس الشِّلْبِيُّ (المتوفى : 1021 هـ) الناشر : 152 هـ المجر الرائق شرح كنز الدقائق ج 2 ص 152 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{731}$  سنة الوفاة  $^{731}$  هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>732</sup> شامي باب الجمعة: ٣/١٥ بيروت، ٢/١ مكتبة جبريل

قوله (سوى الإمام) هذا عند أبي حنيفة ورجح الشارحون دليله واختاره المحبوبي والنسفي كذا في تصحيح الشيخ قاسم 733

\*(و) السابع: (الاذن العام) من الامام، وهو يحصل بفتح أبواب الجامع للواردين، كافي. فلايضرغلق باب القلعة لعدو أو لعادة قديمة، لان الاذن العام مقرر لاهله و غلقه لمنع العدو لا المصلي، نعم لو لم يغلق لكان أحسن كما في مجمع الانمرمعزيالشرح عيون المذاهب

\* وَكَذَلِكَ السُّلْطَانُ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَجْمَعَ بِحَشَمِهِ فِي دَارِهِ فَإِنْ فَتَحَ بَابَ الدَّارِ وَأَذِنَ إِذْنَاعَامًّاجَازَتْ صَلَاتُهُ شَهِدَهَاالْعَامَّةُ أُولِم يَشْهَدُوهَا كَذَافِي الْمُحِيطِ<sup>735</sup>

گو کہ اس میں بظاہر تشت وانتشار پایاجا تاہے، لیکن ترک جمعہ یا جماعت کے مقابلہ میں یہ تشت قابل مخل ہے، ورنہ تجربہ یہ ہے کہ لوگ نماز ہی چھوڑ بیٹھیں گے۔۔۔البتہ اسی کے ساتھ الیبی کوششیں بھی جاری رہنی چاہئے کہ لوگوں کامسجد سے رابطہ قائم رہے،اور حالات ٹھیک ہوتے ہی لوگ مسجد کی طرف لوٹ آئیں۔

#### جمعہ کے دن گھروں میں ظہر کی نماز تنہاادا کی جائے گی

<sup>733 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ابن عابدين. ج 2 ص 151 الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8

<sup>734 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 2ص 164 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)مصدر الكتاب : موقع يعسوب [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع معلى الحصكفي (المتوفى : 4ص 331 المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي المندية [حنفي] ج 4ص 331 المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي

(قَالَ)وَ يُكْرَهُ أَنْ يُصلِّي الظُّهْرَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فِي الْمِصْرِ جَمَاعَةً فِي سِجْنٍ أَوْفِي غَيْرِسِجْنٍ هَكَذَا رُوِي عَنْ عَلِيٍّ –رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي سِجْنٍ أَوْفِي غَيْرِسِجْنٍ هَكَذَا رُوِي عَنْ عَلِيٍّ –رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ – وَلِأَنَّ النَّاسَ أَغْلَقُوا أَبُوابَ الْمَسَاجِدِفِي وَقْتِ الظُّهْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فِي الْأَمْصَارِ فَدَلَّ أَنَّهُ لَا يُصلِّي جَمَاعَةً فِيها وَلِأَنَّ الْجُمُعَةِ فِي الْأَمْصَارِ فَدَلَّ أَنَّهُ لَا يُصلِّي جَمَاعَةً فِيها وَلِأَنَّ الْمُمُورَبِهِ فِي حَقِّ مَنْ يَسْكُنُ الْمِصْرَ فِي هَذَا الْوَقْتِ شَيْئَانِ: الْمَأْمُورَبِهِ فِي حَقِّ مَنْ يَسْكُنُ الْمِصْرَ فِي هَذَا الْوَقْتِ شَيْئَانِ: تَرْكُ الْجَمَاعَةِ فَيَأْتُونَ بِذَلِكَ 13-73 أَحَدِهِمَا وَهُو تَرْكُ الْجَمَاعَةِ فَيَأْتُونَ بِذَلِكَ 13-73 أَحَدِهِمَا وَهُو تَرْكُ الْجَمَاعَةِ وَبَعْدَهَا وَمُسَافِرٍ (أَدَاءُ ظُهْرٍ بِجَمَاعَةٍ وَبَعْدَهَا أَوْنَ بِذَلِكَ 13-73 فِي مِصْرٍ) قَبْلَ الْجُمُعَةِ وَبَعْدَهَا أَوْنَ بِخَلِكَ أَمُعَاقٍ وَبَعْدَهَا أَوْنَ بِخَلِكَ أَلُونَ بِكُولِ أَمَاعَةٍ وَبَعْدَهَا أَوْنَ بِكَلِكَ الْجُمَاعَةِ وَبَعْدَهَا أَوْنَ بِكَالِي الْجُمُعَةِ وَبَعْدَهَا أَوْنَ بِكَالِكُونَ إِلَّهُ عَلَيْ إِلْكُونَ إِلَى الْجُمُعَةِ وَبَعْدَهَا أَوْنَ بِكَالِي الْمُعُودِ إِلَّهُ الْمُعُودِ وَمَسْجُونٍ وَمَسْجُونٍ وَمُسْتَافِرٍ (أَدَاءُ ظُهُو بِجَمَاعَةٍ وَبَعْدَهَا أَوْنَ بَعْدَهِ الْمُعُمْولِ إِلْكَالَةُ الْمُعْتَالَةُ وَبَعْدَهَا أَنْ أَلْكُمُعَةً وَبَعْدَهَا أَنْ أَلْكُمُعَةً وَبَعْدَهُ وَالْمُعِلَالَ الْجُمُعَةِ وَبَعْدَهُ الْمُعْمَاعِةُ وَبَعْدَهُ أَنْ أَنْ أَنْ أَلْمُ الْمُعْدَالَالُولُونَ الْمُعْتَالَةُ الْمُولِي أَلْمُ اللْمُعْدُولِ وَلَى الْمُعْدَالِي الْمُعْدَاقِ الْمُعْتَلِي الْمُعْلَالِ الْمُعْتَقِيْ أَنْ أَنْ أَلَالْمُعْتَلِ وَالْمُعَلِي الْمُعْلَالِهُ الْمُعْتَالَةُ أَلَالْكُولُولُ الْمُعْتَالَةُ الْمُعْتَلِ الْمُعْتَالَةُ الْمُعْلَالِهُ الْمُعْلَالَةُ الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَالَةُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْتِلَالَ الْمُعْتَالَةُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَالِهُ الْمُعْلَالُولُولُولُولُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِ

البتہ یہ تھم عام حالات کے لئے ہے ،اوراس کامقصد جمعہ میں تقلیل جماعت سے بچناہے ،لیکن کرونا جیسے عارضی حالات میں جب جمعہ میں تقلیل جماعت کاسب یہ نہ بنے تو وقتی طور پر گھروں میں بھی ظہر کی نماز باجماعت پڑھنے کی گنجائش ہو گی۔

#### وباکے زمانہ میں گھروں میں عبیرین کی نماز پڑھنا

(۵) عید کے بھی وہی احکام وشر الطابیں جو جمعہ کے ہیں، البتہ عیدین میں خطبہ دیناسنت ہے واجب نہیں ہے ، اس لئے اگر کرونایالاک ڈاؤن کی وجہ سے عیدگاہ یامساجد میں عید کی نماز پڑھنے کی گنجائش نہ ہوتو گھر میں یاکسی دوسرے مقام پر عید کی نماز پڑھنادرست ہے، بشر طیکہ گھر کادروازہ کھلا ہو، اور جماعت میں امام کے علاوہ تین بالغ مر دمقتدی موجود ہول:

وأماشرائط وجوبها وجوازها فكل ماهوشرط وجوب الجمعة وجوازها فهو شرط وجوب صلاة العيدين وجوازها من الإمام والمصر والجماعة والوقت

<sup>736</sup> - المبسوط للسر خسى، باب صلاة الجمعة: 7/70,77 بيروت، 7/70 جبريل مع الشامى كتاب الصلاة باب الجمعة: 7/70,77 بيروت، 7/70,77 مكتبة جبريل

إلا الخطبة فإنها سنة بعد الصلاة. ولو تركها جازت صلاة العيد.أما الإمام فشرط عندنا لما ذكرنا في صلاة الجمعة وكذا المصر لمارويناعن على رضى الله عنه أنه قال: لا جمعة و لا تشريق ولا فطر ولا أضحى إلا في مصر جامع ولم يرد بذلك نفس الفطرو نفس الأضحى ونفس التشريق؛ لأن ذلك مما يوجد في كل موضع بل المراد من لفظ الفطر والأضحى صلاة العيدين؛ ولأنها ما ثبتت بالتوارث من الصدر الأول إلا في الأمصار، ويجوز أداؤها في موضعين؛ لما ذكرنا في الجمعة، والجماعة شرط؛ لأنها ماأديت إلا بجماعة والوقت شرط فإنمالاتؤدى إلافي وقت مخصوص به جرى التوارث، وكذا الذكورة، والعقل، والبلوغ، والحرية، وصحة البدن، والإقامة من شرائط وجوبها كما هي من شرائط وجوب الجمعة حتى لا تجب على النسوان والصبيان والمجانين والعبيد بدون إذن مواليهم والزمني والمرضى والمسافرين، كما لا تجب عليهم لما ذكرنا في صلاة الجمعة ولأن هذه الأعذارلما أثرت في إسقاط الفرض فلأن تؤثر في إسقاط الواجب أولى، وللمولى أن يمنع عبده عن حضورالعيدين كما له منعه عن حضورا لجمعة لماذكرناهناك

#### ماسك لگاكر نمازيرهنا

(۲) الف: عام حالات میں بلاعذر ناک اور منہ وغیرہ کوڈھانپ کر نماز پڑھنامکروہ تحریمی ہے، لیکن عذر کی صورت میں اس کی گنجائش ہے، اس لئے کروناسے بچنے کے لئے اگر کوئی شخص ماسک لگا کر نماز پڑھے اورڈاکٹر اور حکام اس کولازمی قرار دیں تواس کو معذور قرار دیاجائے گا،اور نماز بلا کراہت درست ہوگی:

 $<sup>^{738}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{2}$  ص  $^{342}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{587}$  ه دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{1406}$ ه –  $^{1986}$ م

(يكره اشتمال الصماء) لنهيه عليه الصلاة والسلام عنها وهي أن يأخذ بثوبه فيخلل به جسده كله من رأسه إلى قدمه ولا يرفع جانبا يخرج يده منه سمي به لعدم منفذ يخرج منه يده كالصخرة الصماء و قيل أن يشتمل بثوب واحدليس عليه إزاروهواشتمال اليهود زيلعي وظاهر التعليل بالنهي أن الكراهة تحريمية كما في نظائره قوله (والاعتجار)لنهي النبي عنه وهو شدالرأس أو تكوير عمامته على رأسه وترك وسطه مكشوفا و قيل أن يتنقب بعمامته فيغطي أنفه إما للحر أو للبرد أو للتكبرإمداد وكراهته تحريمية أيضالما مر قوله (والتلثم)وهو تغطية الأنف والفم في الصلاة لأنه يشبه فعل المجوس حال عبادتهم النيران زيلعي

#### صف میں نمازیوں کے در میان فاصلہ رکھنا

(ب) نماز میں اقتداکے درست ہونے کے لئے اتحاد مکان شرط ہے ،خواہ اتحاد حقیقتاً ہویا حکماً،

پوری مسجد، یاضحن مسجد مکان متحد کے حکم میں ہے، اس لئے اگر مقتدیوں کے در میان دوصفوں سے بھی زیادہ فاصلہ ہوتو بھی نماز درست ہوجائے گی ،الایہ کہ در میان میں کوئی وسیع سڑک یانہر حاکل ہو،البتہ بے ضرورت ایساعمل کرنامکروہ تحریمی ہے ۔۔۔۔۔۔اسی طرح عام حالات میں ایک صف میں نمازیوں کے در میان بلاعذر فاصلے رکھناخلاف سنت ہے، گوکہ نماز ہوجائے گی ،اس لئے کہ احادیث میں صفوں میں ایک دو سرے کے ساتھ مل کر کھڑے ہونے کی سخت تاکید آئی ہے، کیونکہ در میانی خلامیں شیطان گسس جاتا ہے، اس لئے کروناسے تحفظ کے لئے اگر واقعتاً نمازیوں کے در میان فاصلہ رکھناضروری ہواوریہ محض جاتا ہے، اس لئے کروناسے تحفظ کے لئے اگر واقعتاً نمازیوں کے در میان فاصلہ رکھنائش ہوگی، اور ترک سنت پرگناہ نہ ہوگا:

 $<sup>^{739}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفةابن عابدين. ج  $^{1}$   $^{052}$  الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$ هـ -  $^{2000}$ م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{8}$ 

﴿عَنْ رَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم-قَالَ «رُصُّواصُفُوفَكُمْ وَقَارِبُوا بِيْنَهَا وَحَاذُوا بِالأَعْنَاقِ فَوَالَّذِى نَفْسِى بِيَدِهِ إِنِّى لأَرَى الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ مِنْ خَلَلِ الصَّفِّ كَأَنَّا الْحُذَفُ » 740

﴿ (ويمنع من الاقتداء) صف من النساء بلاحائل قدرذراع أوارتفاعهن قدرقامة الرجل، مفتاح السعادة أو (طريق تجري فيه عجلة) آلة يجرها الثور (أو نفرتجري فيه السفن) ولو زورقا ولو في المسجد (أو خلاء) أي فضاء (في الصحراء) أو في مسجد كبيرجدامسجد القدس (يسع صفين) فأكثر إلاإذا اتصلت الصفوف فيصح مطلقا، كأن قام في الطريق ثلاثة، وكذا اثنان عند الثاني لا واحداتفاقا، لانه لكراهة صلاته صاروجوده كعدمه في حق من خلفه. 741

\* وَيَنْبَغِي لِلْقَوْمِ إِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ أَنْ يَتَرَاصُوا وَيَسُدُّوا الْخُلَلَ وَيُسَوُّوا بِن مَنَاكِبِهِمْ فِي الصُّفُوفِ وَلَا بَأْسَ أَنْ يَأْمُرَهُمْ الْإِمَامُ بِذَلِكَ لِقَوْلِهِ صلى الله عليه وسلم سَوُّوا صُفُوفَكُمْ فإن تَسْوِيَةَ الصَّفِّ من تَمَامِ الصَّلَاةِ وَلِقَوْلِهِ صلى الله عليه وسلم لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ أُولَيُخَالِفَنَّ الله بين وُجُوهِكُمْ وهورَاجِعٌ إِلَى اخْتِلَافِ الْقُلُوبِ وَيَنْبَغِي لِلْإِمَامِ أَنْ يَقِفَ بِإِزَاءِ الْوَسَطِ فَإِنْ وَقَفَ فِي مَيْمَنَةِ الصَّفِ أُومَيْسَرَتِهِ فَقَدْ أَسَاءَ لِمُخَالَفَتِهِ السُّنَّةَ أَلَاتَرَى أَنَّ وَقَفَ فِي مَيْمَنَةِ الصَّفِ أُومَيْسَرَتِهِ فَقَدْ أَسَاءَ لِمُخَالَفَتِهِ السُّنَّةَ أَلَاتَرَى أَنَّ

 $<sup>^{740}</sup>$  - سنن أبي داود ج 1 ص  $^{251}$  حديث غبر :  $^{667}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي

الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 1 ص 631المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)

الْمَحَارِيبَ لَم تُنْصَبْ إلَّا في الْوَسَطِ وَهِيَ مُعَيَّنَةٌ لِمَقَامِ الْإِمَامِ قَالَ رَحِمَهُ اللَّهَ 742

#### کروناسے متأثر افراد کا جماعت کے وقت مسجد آنا

(2) کروناسے متأثر افراد کے لئے مسجد آنااور جماعت میں شریک ہوناصحیح نہیں،اس لئے کہ یہ دوسرے نمازیوں کے باعث ایذاہو سکتاہے،احادیث میں مسجد کے ماحول کوپاک اور بے ضررر کھنے کی تاکید کی گئی ہے اسی لئے مسجد میں لہسن، پیازاور بد بودار چیزیں کھاکر آنے سے منع کیا گیاہے، تاکہ دوسروں کو تکلیف نہ بہونچ، متعدی مرض کامعاملہ تواس سے بھی زیادہ نازک ہے، حضرت عمر فاروق ٹے ایک جذامی شخص کو مسجد حرام آنے اور طواف کرنے سے روک دیا تھا، جس کااس بیار نے ساری زندگی لحاظ رکھا:

\*عن أبي هريرة قال: وجد النبي صلى الله عليه و سلم ريح ثوم في المسجد فقال من أكل من هذه الشجرة الخبيثة فلايقربن مسجدنا تعليق شعيب الأرنؤوط: صحيح وهذا إسناد حسن 743

\*عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ—صلى الله عليه وسلم « مَنْ شَمِعَ الْمُنَادِى فَلَمْ يَمْنَعْهُ مِنَ اتِّبَاعِهِ عُذْرٌ ». قَالُوا وَمَا الْعُذْرُ قَالَ خَوْفٌ أَوْ مَرَضٌ «لَمْ تُقْبَلْ مِنْهُ الصَّلاَةُ الَّتِي صَلَّى ». قَالَ أَبُو دَاوُدَ رَوَى عَنْ مَغْرَاءٍ مَرضٌ «لَمْ تُقْبَلْ مِنْهُ الصَّلاَةُ الَّتِي صَلَّى ». قَالَ أَبُو دَاوُدَ رَوَى عَنْ مَغْرَاءٍ أَبُو إِسْحَاقَ. 744

 $<sup>^{742}</sup>$  - تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج 1 ص 136فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي.الناشر دار الكتب الإسلامي.سنة النشر 1313هـ.مكان النشر القاهرة.عدد الأجزاء 3\*6

<sup>743 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 2 ص 429 حديث غبر :9540 المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

 $<sup>^{744}</sup>$  - سنن أبي داودج 1 ص 216 حديث نمبر 551 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4

﴿عَنْ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ مَرَّ بِامْرَأَةٍ عَجْذُومَةٍ وَهِيَ تَطُوفُ بِالْبَيْتِ فَقَالَ لَهَا يَا أَمَةَ اللَّهِ لَا تُؤْذِي النَّاسَ لَوْ جَلَسْتِ فِي بَيْتِكِ فَجَلَسَتْ فَمَرَّكِا رَجُلُ بَعْدَ ذَلِكَ فَقَالَ لَهَاإِنَّ الَّذِي كَانَ قَدْ فَعَاكِ قَدْ مَاتَ فَاحْرُجِي فَقَالَتْ مَا كُنْتُ لِأُطِيعَهُ حَيًّا وَأَعْصِيَهُ مَيْتًا 745

\* مَالِكٌ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بن أبي بكر بن حزم عن بن أبي مُلَيْكَةَ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخُطَّابِ مَرَّ بِامْرَأَةٍ فَجْذُومَةٍ وَ هِيَ تَطُوفُ بِالْبَيْتِ فَقَالَ لَهَا يَا أَمَةَ اللَّهِ لَا تُؤْذِي النَّاسَ لَوْ جَلَسْتِ فِي بَيْتِكِ فَجَلَسَتْ فَمَرَّكِمَارَجُلٌ بَعْدَ ذَلِكَ فَقَالَ لَهَا إِنَّ الَّذِي كَانَ قَدْنَهَاكِ قَدْ مَاتَ فَاخْرُجِي فَقَالَتْ مَا كُنْتُ لِأُطِيعَهُ حَيًّا وَأَعْصِيَهُ مَيِّتًا، وَفِي هَذَا الْحُدِيثِ مِنَ الْفِقْهِ الْحُكْمُ بِأَنْ يُحَالَ بَيْنَ الْمَجْذُومِينَ وَبَيْنَ اخْتِلَاطِهِمْ بِالنَّاسِ لِمَافِي ذَلِكَ مِنَ الْأَذَى لَهُمْ وَأَذَى الْمُؤْمِن وَالْجَارِ لَا يَحِلُ - وَإِذَا كَانَ آكِلُ الثَّوْمِ يُؤْمَرُ بِاجْتِنَابِ الْمَسْجِدِ وَكَانَ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رُبَّكَا أُخْرِجَ إِلَى الْبَقِيعِ فَمَا ظَنُّكَ بِالْجُنْدَامِ وَهُوَ عِنْدَ بَعْضِ النَّاسِ يُعْدِي وَعِنْدَ جَمِيعِهِمْ يُؤْذِي -وَأَمَّا قَوْلُ عُمَرَ لِلْمَرْأَةِ لَوْ جَلَسْتِ فِي بَيْتِكِ بَعْدَ أَنْ أَخْبَرَهَا أَنَّهَا تُؤْذِي النَّاسَ فَإِنَّ ذَلِكَ كَانَ مِنْهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ مِنْ لِينِ الْقَوْلِ لَهَا وَالتَّعْرِيضِ بِأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ يَقْدَمُ إِلَيْهَا وَ رَحِمَهَا بِالْبَلَاءِ الَّذِي نَزَلَ كِمَا فَرَقَّ لَهَا وَكَانَ أَيْضًا مِنْ مَذْهَبِهِ أَنَّهُ كَانَ لَا يَعْتَقِدُ أَن شيئا يعدي وقد كان يجالس معيقيب الدوسي وَكَانَ عَلَى بَيْتِ مَالِهِ وَكَانَ يُؤَاكِلُهُ وَرُبَّكَا وَضَعَ فَمَهُ مِنَ الْإِنَاءِ عَلَى مَا يَضَعُ عَلَيْهِ مُعَيْقِيبٌ فَمَهُ - وَ قَدْ ذَكَرْنَا الْخَبَرَ بِذَلِكَ فِي صَدْر كِتَابِ التَّمْهيدِ فَلِهَذَا وَاللَّهُ أَعْلَمُ لَمْ يَزْجُرْهَا وَلَمْ يَنْهَهَا وَأَشَارَ إِلَيْهَاإِشَارَةً كَانَتْ مِنْهَامَقْبُولَةًولَعَلَّهُ لَمْ تُخْطِئ فِرَاسَتُهُ فِيهَا

<sup>745 -</sup>موطأمالك، رواية محمد بن الحسن ] الكتاب: موطأ الإمام مالك المؤلف: مالك بن أنس أبو عبدالله الأصبحي الناشر : دار القلم - دمشق الطبعة: الأولى 1413 هـ 1991 م تحقيق : د. تقي الدين الندوي أستاذ الحديث الشريف بجامعة الإمارات العربية المتحدة عدد الأجزاء: 3 مع الكتاب: التعليق المُمَجَّد لموطّاً الإمام محمد وهو شرح لعبد الحيّ اللَّكنوي

فَأَطَاعَتْهُ حَيًّا وَمَيِّتًا 746

\* قوله (و أكل نحو ثوم) أي كبصل ونحوه مما له رائحة كريهة للحديث الصحيح في النهي عن قربان آكل الثوم والبصل المسجد قال الإمام العيني في شرحه على صحيح البخاري قلت علة النهي أذى الملائكة وأذى المسلمين ولا يختص بمسجده عليه الصلاة والسلام بل الكل سواء لرواية مساجدنا بالجمع خلافا لمن شذ ويلحق بما نص عليه في الحديث كل ما له رائحة كريهة مأكولا أو غيره و إنما خص الثوم هنا بالذكر وفي غيره أيضا بالبطل والكراث لكثرة أكلهم لها وكذلك ألحق بعضهم بذلك من بفيه بخر أو به جرح له رائحة وكذلك القصاب والسماك والمجذوم والأبرص أولى بالإلحاق وقال سحنون لا أرى الجمعة عليهما 747

## كروناسے متأثر افراد كے لئے روزہ كا حكم

(۸) کروناڈاکٹروں کے مطابق ایک مرض بلکہ بدترین نتائج کا حامل مرض ہے، اس لئے جوشخص اس میں مبتلا ہواورروزہ رکھنااس کے لئے نقصان دہ ہو تواہیے شخص کوروزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے، البتہ صحتیابی کے بعد اس کی قضااس پرواجب ہوگی:

(أو مريض خاف الزيادة) لمرضه، وصحيح خاف المرض، وخادمة خافت الضعف بغلبة الظن بأمارة أو تجربة أو بإخبار طبيب حاذق مسلم مستور

 $<sup>^{746}</sup>$  - الاستذكار  $^{76}$   $^{0}$   $^{0}$  المؤلف: أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت  $^{75}$  هـ) تحقيق: سالم محمد عطا، محمد علي معوض الناشر: دار الكتب العلمية  $^{746}$  - بيروت الطبعة: الأولى،  $^{75}$  المختار عدد الأجزاء:  $^{9}$  [ترقيم الكتاب موافق للمطبوع]  $^{747}$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ابن عابدين.  $^{747}$  الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{740}$  الناشر  $^{740}$  مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{8}$ 

وكذا مطلق المرض ليس بسبب للرخصة لأن الرخصة بسبب المرض, والسفر لمعنى المشقة بالصوم تيسيرا لهما وتخفيفا عليهما على ما قال الله تعالى {يُرِيدُ الله بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ} ومن الأمراض ما ينفعه الصوم و يخفه ويكون الصوم على المريض أسهل من الأكل, بل الأكل يضره ويشتد عليه, ومن التعبد الترخص بما يسهل على المريض تحصيله, والتضييق بما يشتد عليه, وفي الآية دلالة وجوب القضاء على من أفطر بغير عذر لأنه لما وجب القضاء على المريض, والمسافر مع أضما أفطرا بسبب العذر المبيح للإفطار فلأن يجب على غير ذي العذر أولى 749

اسپتالوں کے کروناسیشن میں کام کرنے والے ملاز مین کے لئے روزہ کا حکم

﴿ بلکه منگری حالات میں اسپتالول میں کام کرنے والے ایسے تندرست لوگ بھی اس رخصت شرعی کے حقد ار مہو نگے، جن کو اندیشہ مو کہ روزہ رکھنے سے وہ خود بیار موجائیں گے اور کام کا شلسل بر قرار نہیں رکھ سکیں گے، مگریہ اس وقت ہے جب دو سرے لوگ اس میدان میں میسر نہ موں:
وَمِنْهَا الْمَرَضُ الْمَرِيضُ إِذَا خَافَ على نَفْسِهِ التَّلَفَ أو ذَهَابَ عُضْوٍ
يُفْطِرُبِالْإِجْمَاعِ وَإِنْ خَافَ زِيَادَةَ الْعِلَّةِ وَامْتِدَادَهَا فَكَذَلِكَ عِنْدَنَا وَعَلَيْهِ
الْقَضَاءُ إِذَا أَفْطَرَ كَذَا فِي الْمُحِيطِ ثُمَّ مَعْرِفَةُ ذلك بِاجْتِهَادِ الْمَرِيضِ وَ
الْإَجْتِهَادُ غَيْرُ مُجُرَّدِالْوَهُمِ بَلْ هو غَلَبَةُ طَنِّ عن أَمَارَةٍ أو تَجْرِبَةٍ أو بِإِخْبَارِ
طَبِيبٍ مُسْلِمٍ غَيْرِطَاهِرِالْفِسْقِ كَذَا فِي فَتْح الْقَدِيرِ وَالصَّحِيخُ الذي يَخْشَى

 $<sup>^{748}</sup>$  - الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج  $^{7}$  ص  $^{748}$  المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى :  $^{748}$ ) مصدر الكتاب : موقع يعسوب [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ]  $^{749}$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{749}$  ص  $^{749}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{749}$  هـ دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{749}$ هـ  $^{749}$ م

أَنْ يَمْرَضَ بِالصَّوْمِ فَهُوَ كَالْمَرِيضِ هَكَذَا فِي التَّبْيِينِ<sup>750</sup>

\*قال رَحِمَهُ اللَّهُ (لِمَنْ خَافَ زِيَادَةَ الْمَرَضِ الْفِطْرُ) وقال الشَّافِعِيُّ رضي اللَّهُ عنه لَا يُفْطِرُ إلَّا إِذَا خَافَ الْهُلَاكَ مَرَّ على أَصْلِهِ في التَّيَمُّمِ وَخَنْ نَقُولُ إِنَّ زِيَادَةَ الْمَرَضِ وَامْتِدَادَهُ قد يُفْضِي إِلَى الْهُلَاكِ فَيَجِبُ الِاحْتِرَازُ عنه وَطَرِيقُ زِيَادَةَ الْمَرَضِ وَامْتِدَادَهُ قد يُفْضِي إِلَى الْهُلَاكِ فَيَجِبُ الِاحْتِرَازُ عنه وَطَرِيقُ مَعْرِفَتِهِ الْاجْتِهَادُ فإذا غَلَبَ على ظَنِّهِ أَفْطَرَ وَكَذَا إِذَا أَخِرِه طَبِيبٌ مُسْلِمٌ مَعْرِفَتِهِ اللاجْتِهَادُ فإذا غَلَبَ على ظَنِّهِ أَفْطَرَ وَكَذَا إِذَا أَخِرِه طَبِيبٌ مُسْلِمٌ حَاذِقٌ عَدْلُ وَالصَّحِيحُ الذي يَخْشَى أَنْ يَمْرَضَ بِالصَّوْمِ فَهُو كَالْمَرِيضِ وَكَذَا الْأَمَةُ التي تَخْدُمُ إِذَا خَافَتْ الضَّعْفَ جَازَ أَنْ تُفْطِرَ ثُمُّ تَقْضِيَ 751

## كروناكي وجهسے حج وعمره پريابندي عائد كرنا

(۹) اصول کے مطابق محض کروناکے اندیشے سے عام مسلمانوں کے لئے جج وعمرہ کادروازہ بند کرنادرست نہیں ہے، البتہ مسجد کی طرح کروناسے متأثر اشخاص پر پابندی عائد کی جاستی ہے، اس لئے کہ متعدی امر اض میں مبتلا شخص بسااو قات دو سروں کے لئے باعث اذبیت بن سکتا ہے، جیسا کہ گذر چکا ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب ٹے ایک جذامی عورت پر طواف اور حرم پاک میں داخلے پر پابندی عائد کردی تھی ، دراصل ایسے مریض پر حج ہی فرض نہیں ہے، حج کی فرضیت کے لئے بدن کی صحت وسلامتی بھی بنیادی شرط

4

وَمِنْهَا صِحَّةُ الْبَدَنِ فَلَا حَجَّ على الْمَرِيضِ وَالزَّمِنِ وَالْمُقْعَدِ وَالْمَفْلُوجِ وَالشَّيْخِ الْكَبِيرِ الذي لَا يَثْبُتُ على الرَّاحِلَةِ بِنَفْسِهِ وَالْمَحْبُوسِ وَ وَالشَّيْخِ الْكَبِيرِ الذي لَا يَثْبُتُ على الرَّاحِلَةِ بِنَفْسِهِ وَالْمَحْبُوسِ وَ الْمَمْنُوعِ مِن قِبَلِ السُّلْطَانِ الْجَائِرِ عن الْخُرُوجِ إِلَى الْحَجِّ لِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى الْمَمْنُوعِ مِن قِبَلِ السُّلْطَانِ الْجُائِرِ عن الْخُرُوجِ إِلَى الْحَجِّ لِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى شَرَطَ الإستطاعة لِوُجُوبِ الْحَجِّ وَ الْمُرَادُ منها اسْتِطَاعَةُ التَّكْلِيفِ وَهِي سَلَامَةُ الْأَسْبَابِ سَلَامَةُ الْبَدَنِ عن الْآفَاتِ مَن الْآفَاتِ وَمِنْ جُمْلَةِ الْأَسْبَابِ سَلَامَةُ الْبَدَنِ عن الْآفَاتِ

الفتاوى الهندية [حنفي] ج 1 ص 275 المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي  $^{750}$ 

 $<sup>^{751}</sup>$  - تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج 1 ص 333فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي.الناشر دار الكتب الإسلامي.سنة النشر 1313ه.مكان النشر القاهرة.عدد الأجزاء 3\*6

الْمَانِعَةِ عن الْقِيَامِ بِمَا لَا بُدَّ منه في سَفَرِا خُجِّ لِأَنَّ الْحُجَّ عِبَادَةٌ بَدَنِيَّةٌ فَلَا بُدَّ من سَلَامَةِ الْبَدَنِ وَ لَا سَلَامَةَ مع الْمَانِعِ- وَ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله من سَلَامَةِ الْبَدِنِ وَ لَا سَلَامَةَ مع الْمَانِعِ- وَ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنه في قَوْلِهِ عز وجل { من اسْتَطَاعَ إلَيْهِ سَبِيلًا} أَنَّ السَّبِيلَ أَنْ يَصِحَّ بَدَنُ الْعَبْدِوَيَكُونَ له ثَمَنُ زَادٍوَرَاحِلَةٍ من غَيْرِ أَنْ يُحْجَبَ وَلِأَنَّ الْقُرَبَ بَدَنُ الْعَبْدِوَيَكُونَ له ثَمَنُ زَادٍوَرَاحِلَةٍ من غَيْرِ أَنْ يُحْجَبَ وَلِأَنَّ الْقُرَبَ بَدَنُ الْعَبْدِوَيَكُونَ له ثَمَنُ زَادٍوَرَاحِلَةٍ من غَيْرِ أَنْ يُحْجَبَ وَلِأَنَّ الْقُرَبَ بَدَنُ الْعَبْدِوَيَكُونَ له ثَمَنُ زَادٍوَرَاحِلَةٍ من غَيْرِ أَنْ يُحْجَبَ وَلِأَنَّ الْقُرَبَ وَالْعِبَادَاتِ وَجَبَتْ بِحَقِّ الشَّكْرِ لِمَا أَنْعَمَ اللهُ على الْمُكَلَّفِ فإذامُنعَ السَّبَبُ وَلا اللهُ عَمَةُ وهوسَلَامَةُ الْبَدَنِ أَو الْمَالِ كَيْفَ يُكَلَّفُ بِالشَّكُرِ وَلَا الذي هوالنِعْمَةُ وهوسَلَامَةُ الْبَدَنِ أَو الْمَالِ كَيْفَ يُكَلِّفُ بِالشَّكُرِ وَلَا اللهُ اللهُ عَمَةً وهوسَلَامَةُ الْبَدَنِ أَو الْمَالِ كَيْفَ يُكَلَّفُ بِالشَّكُرِ وَلا نَعْمَةً وَعَلَى الْمُحَالَفِ عَنْ اللهُ عَمَةً وهوسَلَامَةُ الْبَدَنِ أَو الْمَالِ كَيْفَ يُكَلِّفُ بَالشَّكُرِ وَلَا مَالِ عَمْهَ وَالْمُعَالَالِهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْهَ وَالْمُعْمَ اللهُ اللهُ عَلَى الْمُعَلِّقُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَا لَا عَلَا لَا اللهِ الْمِنْ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى الْمُعَلِّلُولُ عَلَى اللهُ الْمُعْلَى اللهُ اللهُ عَلَافَ الْمُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ الْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُ اللهُ ا

## اگر کوئی جج کااحرام باندھنے کے بعد کرونامیں مبتلا ہو جائے

ﷺ اوراگر جج کااحرام باند سے کے بعد کوئی شخص کرونامیں مبتلا ہوجائے، تواہیہ شخص کو بھی دوسروں کی اذبیت کے نقطۂ نظر سے جج وعمرہ سے روکا جاسکتا ہے، اس صورت کو فقہی اصطلاح میں احصار کہتے ہیں، محصر کے لئے احصار سے نکلنے کا طریقہ یہ ہے کہ وہ اپنی قربانی (بکری، اونٹ یا گائے وغیرہ) حرم شریف کے حدود میں پہونچانے کا انتظام کرے، قربانی پیش ہونے سے قبل وہ احرام کی پابندیوں سے آزاد نہیں ہوسکتا:

﴿منع عن ركن (إذا أحصر بعدو أو مرض) أو موت محرم أو هلاك نفقة حل له التحلل فحينئذ (بعث المفرد دما) أو قيمته، فإن لم يجد بقي محرماحتى يجد أو يتحلل بطواف ، وعن الثاني أنه يقوم الدم بالطعام، ويتصدق به، فإن لم يجد صام عن كل نصف صاع يوما (والقارن دمين) فلو بعث واحدا لم يتحلل عنه وعين يوم الذبح) ليعلم متى يتحلل ويذبحه (في الحرم ولو قبل يوم النحر) خلافا لهما ولو لم يفعل ورجع إلى أهله بغير

<sup>----</sup> حواشی ------

 $<sup>^{752}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{2}$  ص  $^{121}$  علاء الدين الكاساني سنة الولادة  $^{752}$  الناشر دار الكتاب العربي سنة النشر  $^{1982}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{752}$ 

تحلل وصبر) محرما (حتى زال الخوف جاز 753

الله على ﴿ وَلا تَحْلِقُوا رُؤُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ } أي : حتى الله حتى الله على أولا تَحْلِقُوا رُؤُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ } يبلغ الهدي محله فيذبح, هي الله عن حلق الرأس ممدوداإلى غايةذبح الهدي والحكم الممدود إلى غاية لا ينتهى قبل وجود الغاية, فيقتضى أن لا يتحلل مالم يذبح الهدي, سواء صام, أو أطعم, أو لا.ولأن التحلل بالدم قبل إتمام مواجب الإحرام عرف بالنص بخلاف القياس, فلا يجوز إقامة غيره مقامه بالرأي. وأما الحلق فليس بشرط للتحلل ويحل المحصر بالذبح بدون الحلق في قول أبي حنيفة , ومحمد "وإن حلق فحسن ". وقال أبو يوسف: "أرى عليه أن يحلق, فإن لم يفعل فلا شيء عليه ", وروي عنه أنه قال: "هو واجب لايسعه تركه". وذكر الجصاص وقال: "إنما لا يجب الحلق عندهما إذا أحصر في الحل؛ لأن الحلق يختص بالحرم. فأما إذا أحصر في الحرم: يجب الحلق عندهما " احتج أبو يوسف بما روي "أن رسول الله صلى الله عليه وسلم حلق عام الحديبية, و أمر أصحابه بالحلق" فدل أن الحلق واجب,ولهماقوله تعالى {فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي} معناه فإن أحصرتم وأردتم أن تحلوا فاذبحوا ما استيسر من الهدي جعل ذبح الهدي في حق المحصرإذا أرادالحل كل موجب الإحصار فمن أوجب الحلق فقد جعله بعض الموجب,وهذا خلاف النص؛ولأن الحلق للتحلل عن أفعال الحج, والمحصر لا يأتي بأفعال الحج فلا حلق عليه. وأما الحديث فعلى ما ذكره الجصاص: لا حجة فيه؛ لأن الحديبية بعضها في الحل وبعضهافي الحرم, فيحتمل أنه أحصر في الحرم فأمر بالحلق, وأما على جواب المذكور في الأصل فهو: محمول على الندب,

الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 2 ص 1 = 65 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن على الحصكفي (المتوفى : 1088ه) مصدر الكتاب : موقع يعسوب

والاستحباب. وأما زمان ذبح الهدي فمطلق الوقت لا يتوقت بيوم النحر, سواء كان الإحصار عن الحج,أوعن العمرة وهذا قول أبي حنيفة وقال أبو يوسف, ومحمدإن المحصر عن الحج لا يذبح عنه إلا في أيام النحر, لا يجوز في غيرهاولا خلاف في المحصر عن العمرة أنه يذبح عنه في أي وقت كان. وجه قولهما: إن هذا الدم سبب للتحلل من إحرام الحج فيختص بزمان التحلل كالحلق بخلاف العمرة,فإن التحلل من إحرامهابالحلق لا يختص بزمان 754

# محورسوم

# كروناكے زمانہ میں مساجد سے متعلق احكام

#### کروناکے زمانہ میں مساجد کو بند کرنا

(۱) عام حالات میں مساجد کواو قات نماز کے علاوہ بھی بند کرناممنوع ہے، تا کہ عام مسلمان جس وقت چاہیں مسجد میں نمازاداکر سکیں، قر آن کریم میں ہے:

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَنْ يُذْكَرَفِيهَا اللَّهُ وَسَعَى فِي خَرَاهِا أُولَئِكَ مَاكَانَ فَمُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَائِفِينَ هَمُ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَهَمُمْ فِي الْآخِرَةِ عَلَيْمٌ 755 عَذَابٌ عَظِيمٌ 755

#### ارشاد نبوی ہے:

عَنْ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ لَا تَمْنُعُوا أَحَدًا طَافَ هِمَذَا الْبَيْتِ وَصَلَّى أَيَّةَ سَاعَةٍ شَاءَ مِنْ لَيْلٍ عَبْدِ مَنَافٍ لَا تَمْنُعُوا أَحَدًا طَافَ هِمَذَا الْبَيْتِ وَصَلَّى أَيَّةَ سَاعَةٍ شَاءَ مِنْ لَيْلٍ

<sup>754 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 5 ص 28 تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406هـ – 1986م

<sup>&</sup>lt;sup>755</sup> -البقرة :114

أَوْ نَهَارٍ وَفِي الْبَابِ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ وَأَبِي ذَرِّ قَالَ أَبُو عِيسَى حَدِيثُ جُبَيْرٍ حَدِيثُ حَدِيثُ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ 756

فقہاء اسلام نے بھی چند استثنائی صور توں کو چھوڑ کر (مثلاً چوری و غیر ہ کاڈر)مسجد کو مقفل کرنے سے سختی کے ساتھ روکا ہے:

وكانوا يكرهون غلق باب المسجد ولا بأس به في زماننا في غير أوقات الصلاة لفساد أهل الزمان فإنه لا يؤمن على متاع المسجد 757

﴿ قوله (غلق باب المسجد) الأفصح إغلاق لما في القاموس غلق الباب يغلقه لغة ردية في أغلقه اه قال في البحر وإنما كره لأنه يشبه المنع من الصلاة قال تعالى {ومن أظلم ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها اسمه البقرة 114 ومن هنا يعلم جهل بعض مدرسي زماننا من منعهم من يدرس في مسجد تقرر في تدريسه وتمامه فيه قوله (إلا لخوف على يدرس في مسجد تقرر في تدريسه وتمامه فيه قوله (إلا لخوف على متاعه) هذا أولى من التقييد بزماننا لأن المدارعلى خوف الضرر فإن ثبت في زماننا في جميع الأوقات ثبت كذلك إلا في أوقات الصلاة أولافلا أو في بعضها ففي بعضها كذا في الفتح وفي العناية والتدبير في الغلق لأهل في بعضها ففي بعضها كذا في الفتح وفي العناية والتدبير في الغلق لأهل

 $<sup>^{756}</sup>$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج 3 ص  $^{220}$  حديث غير : 868 المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي — بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها \* سنن ابن ماجه ج 1 ص  $^{390}$  حديث غير : 1254 المؤلف : محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني الناشر : دار الفكر — بيروت تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي عدد الأجزاء : 2 مع الكتاب : تعليق محمد فؤاد عبد الباقي والأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها \* المجتبى من السنن ج 1 ص  $^{280}$  حديث غير : 1406 المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشر : مكتب المطبوعات الإسلامية — حلب الطبعة الثانية ،  $^{280}$ 

 $<sup>^{757}</sup>$  - الاختيار لتعليل المختارج 4 ص  $^{770}$  المؤلف : عبد الله بن محمود بن مودود الموصلي الحنفي دار النشر : دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان -  $^{750}$  هـ -  $^{750}$  م الطبعة : الثالثة تحقيق : عبد اللطيف محمد عبد الرحمن عدد الأجزاء / 5 [ ترقيم الشاملة موافق للمطبوع ]

المحلة فإنهم إذا اجتمعوا على رجل وجعلوه متوليا بغير أمر القاضي يكون متوليا انتهى بحر ونمر 758

759. كره (غلق باب المسجد) إلا لخوف على متاعه، به يفتى 🛠

خُومُ كُرِهَ غَلْقُ بَابِ الْمَسْجِدِ وَقِيلَ لَا بَأْسَ بِغَلْقِ الْمَسْجِدِ فِي غَيْرِ أَوَانِ الصَّلَاةِ صِيَانَةً لِمَتَاعِ الْمَسْجِدِ وَهَذَا هو الصَّحِيحُ760

لیکن او قات نماز میں کسی بھی عذر سے مسجد کو کلیتاً بند کرنے کی کوئی گنجائش کتب فقہ میں نہیں ملتی ، البتہ بیاری اور تکلیف دہ حالت میں مبتلا شخص کو مسجد سے ضرور روکا جاسکتا ہے ، مگر چونکہ کرونا سے متأثر افراد کی شاخت بآسانی ممکن نہیں ہے ، خاص طور سے بھیڑ بھاڑ کے علاقوں میں ، اس لئے مسجد میں لوگوں کے داخلے کو شاخت بآسانی ممکن نہیں ہے ، خاص طور سے بھیڑ بھاڑ کے علاقوں میں ، اس لئے مسجد میں لوگوں کے داخلے کو عارضی طور پر نسبتاً محدود کیا جاسکتا ہے ، خصوصاً اس وقت جب حکومت کی طرف سے لاک ڈاؤن کا قانون نافذ ہواور مسجد کے کھولنے میں فتنے کا اندیشہ ہو تو دفع ضرر کے لئے احتیاط کی گنجائش نظر آتی ہے ، بشر طیکہ مسجد میں جماعت پنجو قتہ اور جمعہ کا نظام بالکلیہ معطل نہ ہو ، کیونکہ اس وقت احتیاط نہ کرنے کی صورت میں حکومت کی طرف سے مسجد کو کلیتاً مقفل کرنے کا بہانہ مل سکتا ہے ، اس لئے کل کو فوت کرنے سے بہتر ہے بچھ کومت کی طرف سے مسجد کو کلیتاً مقفل کرنے کا بہانہ مل سکتا ہے ، اس لئے کل کو فوت کرنے سے بہتر ہے بچھ

#### وما Y يدرك كله Y يترك كله X

 $<sup>^{758}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 1 ص  $^{656}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$ ه -  $^{2000}$ م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{8}$ 

<sup>759 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 1 ص 707 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)مصدر الكتاب : موقع يعسوب [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ]

المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي  $^{760}$  - الفتاوى الهندية  $^{760}$ 

حجة الله البالغة ج 1 ص 157 الإمام أحمد المعروف بشاه ولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوي تحقيق سيد سابق الناشر دار الكتب الحديثة – مكتبة المثنى مكان النشر القاهرة – بغدادعدد الأجزاء  $1^*$  معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة ج 1 ص 158 المؤلف : محمَّد بنْ حسَيْن بن حَسنْ الجيزاني الناشر : دار ابن الجوزي الطبعة : الطبعة الخامسة ، 1427 ه عدد الأجزاء : 1

نیز اهون البلیتین یہی ہے:

مَنْ ٱبْتُلِيَ بِبَلِيَّتَيْنِ ، وَهُمَا مُتَسَاوِيَتَانِ يَأْخُذُ بِأَيَّتِهِمَا شَاءَ،وَإِنْ اخْتَلَفَا يَخْتَلَفَا كُتُارُاهُوَ هَٰهُمَا 762

إِذَا تَعَارَضَ مَفْسَدَتَانِ رُوعِيَ أَعْظَمُهُمَا ضَرَرًا بِارْتِكَابِ أَخَفِّهِمَا 763

### مسجد میں جماعت مو قوف ہونے کی صورت میں اذان دینا

(۲) مسجد کی نماز باجماعت شعائر اسلامی میں داخل ہے جس کا تحفظ امت مسلمہ کا اجتماعی فریضہ ہے۔ ہے،اگر کوئی آبادی اس کے ترک پر اتفاق کرلے تو اس سے قال کرنے کا حکم ہے۔

(والجَمَاعَةُ) في الصلاة الفريضة (سُنَّةُ مُؤَكَّدَةٌ). زاد في «المحيط»: وشريعةٌ ماضية، لا يُرَخَّصُ لأحد تركها إلاَّ لعذر، حتى لو تركها أهل مصر يؤمرون بحافإن ائتمرواوإلا تحل مقاتلتهم، لأنها من شعائر الإسلام، وخصائص هذاالدين، فالسبيل إظهارها والزَّجْرُ عن تركها. وقال مَكْحُول الشَّامِيّ: السُّنَّة سُنَّتانِ: سنَّة أَخْذُها هدى، وتركها ضلالة، وهي ما كانت من أعلام

<sup>762 -</sup> الْأَشْبَاهُ وَالنَّظَائِرُج 1 ص 89 عَلَى مَذْهَبِ أَبِيْ حَنِيْفَةَ النُّعْمَانِ المؤلف : الشَّيْخ زَيْنُ الْعَابِدِيْنَ بْنِ إِبْرَاهِيْمِ بْنِ نَجُيْمٍ - 762 هـ)المحقق :الناشر : دار الكتب العلمية، بيروت،لبنان الطبعة :1400هـ=1980م

 $<sup>^{763}</sup>$  - غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر ج  $^{2}$  ص  $^{109}$  المؤلف : أحمد بن محمد الحنفي الحموي (المتوفى :  $^{109}$ 

<sup>764 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 2 ص 124 حديث غبر:1520 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت)

الإسلام وشعائره.وسُنَّة أخذها فضيلة،وتركها لا إلى حرج، كصلاة الليل<sup>765</sup>

لیکن اگراتفاقی حالات میں کسی وجہ سے جماعت نہ ہوسکے تو بھی دستور کے مطابق اذان مو قوف نہیں کی جائے گی،اس کئے کہ اذان کے بنیادی مقاصد میں اعلاء کلمۃ اللہ کے علاوہ او قات نماز کی اطلاع دینا بھی شامل ہے،اوریہ مقاصد جماعت نہ ہونے کی صورت میں بھی اذان سے حاصل ہو سکتے ہیں:

﴿ لِأَنَّ الْأَذَانَ لِلْإِعْلَامِ بِدُخُولِ وَقْتِ الصَّلَاةِ وَالْمَكْتُوبَاتُ هِيَ الْمُخْتَصَّةُ لِلْفَرَائِضِ فَجُعِلَ أَذَانُ بِأَوْقَاتٍ مُعَيَّنَةٍ دُونَ النَّوَافِلِ وَلِأَنَّ النَّوَافِلَ تَابِعَةُ لِلْفَرَائِضِ فَجُعِلَ أَذَانُ النَّوَافِلَ تَابِعَةُ لِلْفَرَائِضِ فَجُعِلَ أَذَانُ النَّوَافِلَ تَابِعَةُ لِلْفَرَائِضِ فَجُعِلَ أَذَانُ النَّوَافِلَ النَّانِ لِمَا قُلْنَا 766 الْأَصْلِ أَذَانًا لِلتَّبَعِ تَقْدِيرًا وَلَا أَذَانَ وَلَا إِقَامَةَ فِي السُّنَنِ لِمَا قُلْنَا 766

\*شرع الأذان للإعلام بدخول وقت الصلاة، وإعلاء اسم الله بالتكبير، و الخداد شرعه ورفعة رسوله، ونداء الناس إلى الفلاح والنجاح 767

ﷺ نیزاذان صرف جماعت ہی کے لئے مشروع نہیں ہے ،بلکہ حالت انفراد میں بھی اذان کے ساتھ نماز پڑھنامشروع ہے، تومسجد میں اگر جماعت کے بقدر افراد نہ پہونچ سکیں تو کم از کم مؤذن اپنی نماز ادا کر لے گا،اور جماعت کی یلگونہ مشابہت پیدا ہو جائے گی:

وَلَا بَأْسَ أَنْ يُؤَذِّنَ لِنَفْسِهِ قَاعِدًا مُرَاعَاةً لِسُنَّةِ الْأَذَانِ وَعَدَمِ الْحَاجَةِ إِلَى الْإعْلَام 768

<sup>&</sup>lt;sup>765</sup> -شرح الوقاية ج ١ ص ٣١٩

 $<sup>^{766}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{1}$  ص  $^{467}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{766}$  دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{1406}$ ه –  $^{1986}$ م

 $<sup>^{767}</sup>$  - الموسوعة الفقهية الكويتية ج 2 ص  $^{369}$ صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت عدد الأجزاء :  $^{767}$  - الموسوعة الفقهية الكويتية ج 2 ص  $^{369}$ صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – العلمية بالقاهرة :  $^{768}$  - جزءا الطبعة : ( من  $^{769}$  - المدون ال

الاصلوفى رحالكم" كاعلان كاحكم فرمايا، وكرن بين رسول الله مَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ فرايات كالعلق الاصلوفى رحالكم" كاعلان كاحكم فرمايا، وكرن وياده تر محدثين كنزديك اس روايت كاتعلق حالت سفر سے ہے اور صحیح قول كے مطابق كى با قاعده مسجد سے اس طرح كاعلان رسول الله مَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ في بهی مزمایا، ليكن في الجمله اس روايت سے يہ بات ضرور تكتی ہے كہ جماعت كے بغير بھى اذان دى جاسكتى ہے: محدثني نافع قال: أذن ابن عمر في ليلة باردة بضجنان ثم قال صلوا في حدثني نافع قال: أذن ابن عمر في ليلة باردة بصلم كان يأمرمؤذنايؤذن ثم يقول على إثره (ألا صلوا في الرحال) في الليلة الباردة أو المطيرة في السفو 769

#### جماعت نماز میں مطلوب افراداور حکومتی ہدایات

(۳) جمعہ کی نماز کے لئے شرعی طور پرامام کے علاوہ کم از کم تین آدمی ضروری ہیں، جب کہ دیگر نمازوں کی جماعت میں امام کے علاوہ ایک شخص بھی کافی ہے، یہ تھم نفس جماعت کے قیام کے لئے ہے، قطع نظر کہ جماعت مسجد میں ہویامسجد سے باہر، البتہ مسجد کو آباد کرنے کے لئے مقدار کی کوئی حد مقرر نہیں ہے، مسجد کی وسعت کے لحاظ سے جتنی زیادہ سے زیادہ تعداد ہو بہتر ہے، البتہ اگر گور نمنٹ کی ہدایات اس میں مانع ہوں، اور تعمیل نہ کرنے کی صورت میں مسلمانوں یامسجد کے خلاف بڑے فتنہ کا اندیشہ ہو تو مسجد اور مسلمانوں کے تحفظ کے لئے وقتی طور پر احتیاط کی گنجائش ہے، لیکن کوئی ضروری نہیں کہ ہم اقامت جماعت کے معروف معیار کوئی بنیاد بنائیں ، بلکہ حکومت سے بات کرکے پوری احتیاط اور طبی ہدایات کی رعایت کے معروف معیار کوئی بنیاد بنائیں ، بلکہ حکومت سے بات کرکے پوری احتیاط اور طبی ہدایات کی رعایت کے ساتھ مسجد اور آبادی کے لحاظ سے زیادہ سے زیادہ تعداد (مثلاً پانچ ، دس، ہیں وغیرہ) کی منظوری حاصل کے ساتھ مسجد اور آبادی کے لحاظ سے زیادہ سے زیادہ تعداد (مثلاً پانچ ، دس، ہیں وغیرہ) کی منظوری حاصل کے ساتھ مسجد اور آبادی کے لحاظ سے زیادہ سے زیادہ تعداد (مثلاً پانچ ، دس، ہیں وغیرہ) کی منظوری حاصل کے ساتھ مسجد کے آباد کرنے کافریضہ بھی پوراہو:

 $<sup>^{769}</sup>$  - صحيح البخاري ] ج 1 ص 227 حديث نمبر: ١٦٠٧ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تعليق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

ومنها أن أقل الجماعة في غير صلاة الجمعة الاثنان وهو أن يكون إمام  $\stackrel{\wedge}{\sim}$ واحد مع القوم لما روي عن النبي عليه السلام أنه قال الاثنان فمافوقهما جماعة و يستوي أن يكون ذلك الواحد رجلاأو امرأة أو صبيا يعقل لأن هؤلاء من أهل الصلاة فأما الجنون والصبي الذي لا يعقل فلاعبرة ب*ع*ما<sup>770</sup> ﴿ وَفِي «الحيط »: أقل الجماعة اثنان، وهو أن يكون واحدمع الإمام لقوله صلى الله عليه وسلم «الاثنان فما فوقهما جماعة» بخلاف الجمعة لِمَا سيأتي في بابها. وكذا إن كانت معه امرأة أو صبى يعقل، كانت جماعة لأنهما من أهل الصلاة-----(ويَقُومُ الْمُؤْتَمُّ الوَاحِدُ) بالغاً كان أو صبياً (عَلَى يَمِينِهِ) أي يُسْتَحَبُّ أَنْ يقف عن يمين الإمام، مساوياً له عند أبي حنيفة، وأبي يوسف و واضعاً أصابع رجله بإزاء عَقِب الإمام عند محمد، لما روى الجماعة عن كُرَيْب . مَوْلِي ابن عباس . عن ابن عباس قال: «بِتّ عند خالتي مَيْمُونَة، فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم يُصَلِّي من الليل. فَقُمْتُ عن يساره وأخذى بيميني، فأدارى من ورائه، فأقامني عن يمينه، فصلّيت معه». وفي رواية: «فجعلني عن يمينه»وفي أخرى: «وأخذ برأسي من ورائي»وفي رواية : بيدي أو عَضُدِي. «وفيه دَلالة على أنَّ أقل الجماعة في غير الجمعة واحدويؤيده قوله صلى الله عليه وسلم «الاثنان جماعة فما فوقهما »رواه ابن ماجه <sup>771</sup>

﴿ قَالَ رَحِمَهُ اللَّهُ ( وَهُمْ ثَلَاثَةٌ) أَيْ أَقَلُ الْجُمَاعَةِ ثَلَاثَةٌ ( سِوَى الْإِمَامِ )، وَ هَذَاعِنْدَ أَبِي حَنِيفَةَ وَمُحَمَّدٍ وَقَالَ أَبُو يُوسُفَ اثْنَانِ سِوَى الْإِمَامِ ؛ لِأَنَّ فِي

 $<sup>^{770}</sup>$  -تحفة الفقهاء ج 1ص 288 علاء الدين السمرقندي سنة الولادة / سنة الوفاة 539ه الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1405-1984 مكان النشر بيروت

<sup>771 -</sup> شرح الوقاية ج 1 ص 321

الْمُثَنَّى مَعْنَى الْإجْتِمَاع ، وَهِيَ مُنْبِئَةٌ عَنْهُ 772 الْمُثَنَّى مَعْنَى الْإجْتِمَاع ،

مساجد کے کسی حصہ یااس سے ملحق جگہ پر کووڈ سینٹر بنانا

(۴) مساجد کے کسی حصہ میں یااس سے ملحق جگہ پر کووڈ سینٹر بنانادرست نہیں ،اس لئے کہ بیہ مقاصد مسجد کے خلاف ہے ، مسجد اللہ کی عبادت اور ذکر کے لئے بنائی جاتی ہے ، کووڈ سینٹر بننے کے بعدلوگ مسجد میں آنے سے گھبر اکیں گے ،اور گھروں میں ہی نماز پڑھنے کوتر ججے دیں گے ، جس سے مسجد کے ویران ہوجانے کا اندیشہ ہے۔

ہر طرح کے جائیں غیر اللہ کو پکار نادرست نہیں ، کووڈ سینٹر بننے کے بعد مسلم وغیر مسلم ہر طرح کے مریض وہاں لائے جائیں گے ، جو قر آن کریم کے مریض وہاں لائے جائیں گے ، اور حالت تکلیف میں غیر مسلم اپنے معبودوں کو پکاریں گے ، جو قر آن کریم کے حکاف ہے:

وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا 773

#### ابن كثير لكھتے ہيں:

يقول تعالى آمرًا عباده أن يُوَجِّدوه في مجال عبادته، ولا يُدْعى معه أحد ولا يشرك به كما قال قتادة في قوله: { وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا } قال: كانت اليهود والنصارى إذا دخلوا كنائسهم وبِيَعِهِم، أشركوا بالله، فأمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن يوحدوه وحده 774 علامه سمر قندى كالت بين:

﴿ وَأَنَّ الْمُسَاجِدُ لِلَّهِ } . قال الحسن : يعني : الصلاة لله تعالى؛ وقال قتادة

<sup>772</sup> - تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق ج3 ص75 المؤلف : فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي (المتوفى : 743 - الجن 773 - الجن 773

<sup>774 -</sup> تفسير القرآن العظيم ج 8 ص 244 المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى : 774هـ)المحقق : سامي بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية 1420هـ – 1999 م عدد الأجزاء : 8

: كانت اليهود والنصارى يدخلون كنائسهم ،ويشركون بالله تعالى . فأمر الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يخلص الدعوة له إذادخل المسجد . وقال القتبي :قوله : { وَأَنَّ المساجد لِلّهِ } يعني : السجود لله .ويقال :هي المساجد بعينها يعني : بنيت المساجد ، ليعبدوا الله تعالى فيها . { فَلاَتَدْعُواْ مَعَ الله أَحَداً } يعني : لا تعبدوا أحداً غير الله تعالى . قرأ حمزة ، والكسائي ،وعاصم { يَسْلُكُهُ } بالياء ، والباقون بالنون ، وكلاهما يرجع إلى معنى واحد . يقال : سلكت الخيط في الإبرة وأسلكته ، إذا أدخلته 775

کووڈ سینٹر بننے کے بعد پاک وناپاک ہر طرح کے مریض یہاں لائے جائیں گے، بعض مریض ہو لئے ہول وہر از بھی کر دیں گے، ریخ خارج کریں گے، ان میں جنابت اور حیض واستحاضہ والے مریض بھی ہو گئے جن کو مسجد میں داخل ہونے کی شرعاً اجازت نہیں ہے، نیز خوا تین کے ساتھ بچے بھی آئیں گے جن سے مسجد کی حرمت متأثر ہو گی:

#### ارشاد نبوی ہے:

 $^{776}$  أن هذا المسجد لا يبال فيه . وإنما بني لذكر الله وللصلاة  $^{776}$  أن هذه المساجد لا تصلح لشيء من هذا القذر والبول والخلاء، وإنما هي لذكر الله عز وجل والصلاة ولقراءة القرآن $^{777}$ 

<sup>775</sup> - بحر العلوم ج 4 ص 334 المؤلف : أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم السمرقندي (المتوفى : 375 - بنن ابن ماجه ج 1 ص 376 حديث نمبر : 376 المؤلف : محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني الناشر : دار الفكر — بيروت تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي والأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

<sup>777 -</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 7 ص 661 حديث نمبر : 20791 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ)المحقق : بكري حيايي – صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م مصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية

\* فَإِنَّ لاَ أُحِلُّ الْمَسْجِدَ لِحَائِض وَلاَ جُنُبِ »778

\*عن واثلة بن الأسقع – أن النبي صلى الله عليه و سلم قال (جنبوا مساجدكم صبيانكم ومجانينكم وشراركم وبيعكم وخصوماتكم ورفع أصواتكم وإقامة حدودكم وسل سيوفكم. واتخذوا على أبوابحا المطاهر وجمروها في الجمع ) في الزوائد إسناده ضعيف . فإن الحارث بن نبهان متفق على ضعفه 779

ہ مختلف مریضوں کے اجتماع کے بعد مسجد میں ہر طرح کی دنیوی باتیں آپس میں شروع ہوجائیں گی، شور و شغب کی آوازیں بلند ہو نگی، بعض لوگ موبائل پر ہر طرح کے ویڈیو دیکھیں گے اور گیم تھیلیں گے ، پاک وناپاک ، خوشبودار وبد بودار کھانے کھائے جائیں گے ، وغیرہ اس طرح مسجد کاسارااحترام رخصت ہوجائے گا، جس کو بھی گوارا نہیں کیا جاسکتا اس کوعلامات قیامت میں شار کیا گیاہے ، مسجد کوپاک صاف رکھنے کا حکم دیا گیاہے ، یہاں تک کہ کوئی بد بودار چیز کھا کر مسجد کے اندر آنے سے منع کیا گیاہے :

« إِنَّ هَذِهِ الصَّلاَةَ لاَ يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلاَمِ النَّاسِ إِنَّا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ »780

عَنِ الْحُسَنِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " يَأْتِي عَلَى النَّاسِ وَمَانُ يَكُونُ حَدِيثُهُمْ فِي مَسَاجِدِهِمْ فِي أَمْرِدُنْيَاهُمْ، فَلَا تُجَالِسُوهُمْ، فَلَيْسَ زَمَانُ يَكُونُ حَدِيثُهُمْ فِي مَسَاجِدِهِمْ فِي أَمْرِدُنْيَاهُمْ، فَلَا تُجَالِسُوهُمْ، فَلَيْسَ

<sup>778 -</sup> سنن أبي داود ج 1 ص 92 حديث غبر :232 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي

<sup>&</sup>lt;sup>779</sup> - سنن ابن ماجه ج 1 ص 274 حديث غبر :750 المؤلف : محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني الناشر : دار الفكر – بيروت تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي والأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

<sup>&</sup>lt;sup>780</sup> - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 2 ص 70 أيه للقلق : 1227 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

لِلَّهِ فِيهِمْ حَاجَةٌ " هَكَذَا جَاءَ مُرْسَلًا 781

غرض مسجد کوکووڈ سینٹر بنانے میں بہت سی قباحتیں موجود ہیں، اور یہی خرابیاں مسجد سے ملحق حصہ پر سینٹر کھولنے میں بھی پیش آئیں گی، اس لئے وہاں بھی اس کی اجازت نہیں دی جاسکتی، نیز فناء مسجد کئی امور میں مسجد کے حکم میں ہے، اس لئے اس کا بھی احترام اسی طرح فرض ہے:
و فی الْمُجْتَبَی وَفِنَاءُ الْمَسْجِدِ له حُکْمُ الْمَسْجِدِ يَجُوزُ الْإِقْتِدَاءُ فيه وَإِنْ لَمَ تَكُنْ الصَّفُوفُ مُتَّصِلَةً وَلَا تَصِحُ في دَارِ الضِّيَافَةِ إِلَّاإِذَا اتَّصَلَتْ الصَّفُوفُ 1820

علاوہ دیگر متبادل جگہیں موجو دہیں ،اگر اس قسم کے سینٹر زکی ضرورت ہے تواسکول ،مدرسے ،شادی خانے وغیرہ کی عمار تیں اس کے لئے موجو دہیں ، متبادل کے رہتے ہوئے مساجد کی حرمت کو متأثر کرنے کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔

یہاں پراس روایت سے غلط فہمی نہ ہو، جس میں آتا ہے کہ نبی کریم منگا اللّٰہ علیہ بعض زخمیوں مثلاً حضرت سعد بن معاذّ کا خیمہ مسجد میں لگوایا تھا، جن کے زخم کا خون فرش پر بہنے لگنا تھا، اور حضرت رفیدہ فرخمیوں کے دیکھ بھال کی انچارج بنائی گئی تھیں ، جب کہ حقیقت یہ ہے کہ روایت کے مصداق میں یہ طے نہیں ہے کہ یہ واقعہ مسجد نبوی یاکسی اصطلاحی مسجد کا ہے، ابن حجر اوغیرہ کا یہی خیال ہے:

قیل المواد المسجد الذي کان النبي صلی الله علیه و سلم أعده للصلاة فیه فی دیاربنی قریظة أیام حصارهم ولیس الموادبه المسجد النبوی بالمدینة

 $<sup>^{781}</sup>$  - : شعب الإيمان ج 4 ص  $^{780}$  حديث غبر : 2701 المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الحراساني، أبو بكر البيهقي (المتوفى :  $^{458}$ ه) حققه وراجع نصوصه وخرج أحاديثه : الدكتور عبد العلي عبد الحميد حامد أشرف على تحقيقه وتخريج أحاديثه : مختار أحمد الندوي ، صاحب الدار السلفية ببومباي – الهند الناشر : مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند الطبعة : الأولى ،  $^{458}$  ه –  $^{2003}$  م عدد الأجزاء :  $^{458}$  (  $^{458}$  ) ومجلد للفهارس )

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 1 ص 385 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926ه/ سنة الوفاة والناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت 936

لیکن بہت سے محققین علماء کے نزدیک بیہ اصطلاحی مسجد کاواقعہ نہیں ہے، بلکہ بنو قریظہ میں جنگ کے موقعہ پر نماز پڑھنے کے لئے عارضی جگہ بنائی گئی تھی اوراسی کے قریب حضور صَلَّا اللَّهِ عَلَیْ کَا بھی قیام تھا، اور وہیں کچھ ہٹ کر حضرت رفیدہ کا بھی خیمہ تھا، اس لئے حضرت سعد کووہاں تھہر ایادیا گیا کہ رسول الله صَلَّا لَّیْ اِللَّهُ عَلَیْ لِیْ اِللَّهُ عَلَیْ لَیْ اِللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ لَیْ اللَّهُ عَلَیْ لَیْ اللَّهُ عَلَیْ لَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَیْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

قيل المرادبه المسجد الذي كان النبي أعده للصلاة فيه في ديار بني قريظة أيام حصارهم وفي كلام ابن إسحاق ما يدل أنه كان مقيما في مسجد المدينة حتى بعث إليه رسول الله ليحكم في بني قريظة وفيه فلما خرج إلى بني قريظة كان سعد في مسجد المدينة والقول الأول أصح من المسجد: الذي كان النبي – صلى الله عليه وسلم – أعده للصلاة فيه في دياربني قريظة أيام حصارهم، وليس المراد به المسجد النبوي 785 فيه في دياربني قريظة أيام حصارهم، وليس المراد به المسجد النبوي علامه انورشاه شمير كا كي مجى يهي رائے ہے:

باب الْخَيْمَةِ فِى الْمَسْجِدِ لِلْمَرْضَى وَغَيْرِهِمْ :463 - حَدَّثَنَا وَكَرِيَّاءُبْنُ يَحْيَى قَالَ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ نُمَيْرٍ قَالَ حَدَّثَنَا هِشَامٌ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ أُصِيبَ سَعْدٌ يَوْمَ الْخَنْدَقِ فِى اللهُ عَلْيه وسلم - خَيْمَةً فِى اللهُ عليه وسلم - خَيْمَةً فِى اللهُ عليه وسلم - خَيْمَةً فِى

 $<sup>^{783}</sup>$  - فتح الباري شرح صحيح البخاري ج 7 ص  $^{412}$  المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الشافعي الناشر : دار المعرفة – بيروت ،  $^{137}$  تحقيق : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الأجزاء :  $^{13}$ 

<sup>784</sup> - عمدة القاري شرح صحيح البخاري ج 25 ص 455 المؤلف : بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني (المتوفى : 855هـ)

حمد الفجر الساطع على الصحيح الجامع ج60 شرح مغربي ممتع على صحيح الإمام البخاري المؤلف عمد الفضيل بن محمد الفاطمي الشبيهي

الْمَسْجِدِ لِيَعُودَهُ مِنْ قَرِيبٍ، فَلَمْ يَرُعْهُمْ - وَفِي الْمَسْجِدِ خَيْمَةٌ مِنْ بَنِي غِفَارِ - إِلاَّ الدَّمُ يَسِيلُ إِلَيْهِمْ فَقَالُوا يَا أَهْلَ الْخَيْمَةِ، مَا هَذَا الَّذِي يَأْتِينَا مِنْ قِبَلِكُمْ فَإِذَا سَعْدٌ يَغْذُو جُرْحُهُ دَمًا ، فَمَاتَ فِيهَا . أطرافه 2813، 2814 ، 4117،4122 - تحفة 16978والمتبادر منه المسجد النبوي، و هو الذي يَقْتَضِيه «سنن البخاري» وكالامُ الحافظ، ويُسْتفاد مِنْ سِيرة محمدبن إسحق أنَّه مسجدٌ آخر دون المسجد النبوي، وقد عُرِف من عادة النَّبي صلى الله عليه وسلّم في السِير أنَّهُ كان إذا نَزَلَ منزِ لا اتَّخَذَّ مكانًا لِصنالاتِهِ يَحْجزُهُ من أطرافه، و أصحاب السِير يَذْكُر ونه بلفظ المسجدسواءٌ يُسمِّيه الفقهاء مسجدًا أوْلا، وهذه واقعةُ الأحزابِ حين اغتسل النَّبي صلى الله عليه وسلَّم بعد فَرَاغِهِ عنها و جاءه جبريل عليه السلام وأشارَ إلى بني قُرَيْظَة فحاصروهم فنزلوا على حُكْم سعد، وكان حليفهم في الجاهلية فَحَكَمَ فيهم بقضاء الله ،فجاءه فقال: «قوموا إلى سيدكم»، لأنَّه كان جريحًا ؛ القصة بطولها ولعلَّ النَّبي صلى الله عليه وسلّم لما حاصرَ هُم إلى عِدَّةِ أيام، اتخذ هناك موضعًا لِصلاتِهِ فما يَحْكُم به الوجدان أنَّ المرادمن المسجد هو هذا وبه يُناسب قوله: (ليَعُودَه مِنْ قريب) فإنَّ المسجدالنبوي كان على ستة أميالِ منه فأين كان يَعُوده مِنْ قريب وحينئذٍ لا يثبت مارَامَهُ البخاري رحمه الله تعالى من التوسيع في أحكام المساجد، فإنَّه وإنْ كان في مسجدٍ، لكنَّه لم يكن مسجدًا ممانحن بصدده وهو المسجد الفقهي ، على أنَّك قد عَلِمْتَ أنَّ تلك الواقعة كانت مَحْفُوفة بالقرائن إلا أنَّ البُخَاري يَسْتَنْبط منها مسألة و لا بيالي 786

اوراگر مسجد نبوی یا کوئی مسجد ہی رہی ہو تو بیہ فناء مسجد کا قصہ ہو گا،اس لئے کہ مسجد میں خون بہنے

كاتصور نهيس كباجاسكتا\_

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>786 -</sup> فيض الباري على صحيح البخاري ج 2 ص 83 المؤلف: (أمالي) محمد أنور شاه بن معظم شاه الكشميري الهندي ثم الديوبندي (ت ١٣٥٣هـ)المحقق: محمد بدر عالم الميرتهي، أستاذ الحديث بالجامعة الإسلامية بدابهيل (جمع الأمالي وحررها ووضع حاشية البدر الساري إلى فيض الباري)الناشر:دار الكتب العلمية بيروت ،لبنان الطبعة:الأولى،٢٠٦١هـ - ٢٠٠٥م عدد الأجزاء: ٦

اورآخری بات یہ ہے کہ اس دور میں کوئی دوسر امتبادل موجود نہیں تھا،ایک مجبوری کی صورت حال تھی، آج کے حالات کوان پر قیاس کرنادرست نہیں، یوں بھی یہ واقعہ جنگ کے دوران پیش آیاتھا، اور جنگ کے حالات امن کے حالات سے مختلف ہوتے ہیں ۔۔۔ یہی وجہ ہے کہ ابتدائی عہد میں بعض مرتبہ قید یوں کو بھی مسجد کے اندر باندھ کرر کھا گیاتھا، مگروہ ایک وقتی مجبوری تھی،اس کو مستقل عمل کے لئے سند جواز نہیں بنایا جاسکتا، علامہ کشمیری کی کھتے ہیں:

قوله: (وقال إبراهيم) .. إلخ وإنّما لأنّ في إبراهيم لينًا ولِعَدم الاتصالِ أيضًا قلتُ: وما أخرجَ المصنّف رحمه الله تعالى من الأحاديث في إثباتِ أفعال غير الصّلاةِ في المسجد كلّها واردة على الوقائع على سبيلِ القِلّة، ولعلّ الفقهاء أيضًا لا يُنْكِرُونها، وإنّما الكراهة فيما إِذَا اعتادَ بها، أمّا إذا كانتْ مرة أو مرتين فهي جائزة عِنْدَهم أيضًا، فإنْ أَراد المصنّف رحمه الله تعالى مِنْ هذه التراجِم ثبوتَ هذه الأفعالِ فقط فهو مُسلّم ولا يخالف الفقهاء وإنْ أراد به التوسيع في أحكام المساجِد فلا يثبت مُدَّعاه مِنْ هذه الأحاديث، لأنّك قد علمتَ أنّها لا تَدُلِ على أنّ المستجد كانت تُفعل فيها هذه الأفعال كأنّها مهيأة لها، وإذا كان المستحبّ في النّوافِلِ أَنْ تُصلّى في البيوتِ فما بالله هذه الأفعال كانتها مهيأة لها،

\_\_\_\_\_

<sup>787 -</sup> فيض الباري على صحيح البخاري ج 2 ص 53 المؤلف: (أمالي) محمد أنور شاه بن معظم شاه الكشميري الهندي ثم الديوبندي (ت ١٣٥٣هـ)المحقق: محمد بدر عالم الميرتهي، أستاذ الحديث بالجامعة الإسلامية بدابهيل (جمع الأمالي وحررها ووضع حاشية البدر الساري إلى فيض الباري) الناشر: دار الكتب العلمية بيروت – لبنان الطبعة: الأولى، ٢٠٢٦هـ - ٢٠٠٥م عدد الأجزاء: ٦

# محور چہارم کر وناسے متأثر مریض کی تیار داری

(۱) فقہاء نے صراحت کی ہے کہ مریض کی تیاداری فرض کفاریہ ہے، جس کی ذمہ داری رشتہ داروں، دوستوں، پڑوسیوں اور پھر عام انسانوں پر عائد ہوتی ہے، اگر کوئی تیار داری نہ کرے توسب لوگ گناہ گار ہونگے:

صرح الفقهاء بأن التمريض فرض كفاية ، فيقوم به القريب، ثم الصاحب ثم الجار، ثم سائر الناس <sup>788</sup>

اس کی اہمیت کااندازہ اس سے ہوتاہے کہ تیارداری کی ذمہ داری کی بناپر جمعہ اور جماعت کی حاضری سے بھی تیاردار کور خصت دے دی گئ ہے، تقریباً تمام فقہاء کے یہاں جزوی فرق کے ساتھ یہ مسکلہ مصرح ہے:

\*أو يَكُونُ قَائِمًا بِمَرِيض <sup>789</sup>

\*( وقيامه بمريض ) أي يحصل له بغيبته المشقة والوحشة كذا في الإمداد \*ومنها أن يكون قيما بمريض يخاف ضياعه لان حفظ الآدمي أفضل من حفظ الجماعة ومنها أن يكون له قريب مريض يخاف موته لانه يتألم عليه

<sup>788 -</sup> الموسوعة الفقهية الكويتية ج 14 ص 18 صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت عدد الأجزاء : 45 جزءاالطبعة : ( من 1404 – 1427 هـ) الطبعة الثانية ، دارالسلاسل – الكويت ، بحوالم : القوانين الفقهية ص 438 ، وروضة الطالبين 2 / 35 ، 36 .

 $<sup>^{789}</sup>$  -البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 1ص  $^{367}$ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{970}$ ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>790 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ابن عابدين. ج 1ص 556 الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8

بذلك أكثر مما يتألم بذهاب المال 791

البتہ چو نکہ یہ ایک متعدی مرض ہے اور ڈاکٹر ایسے مریض سے عام لوگوں کو ملنے کی اجازت نہیں دیتے ،خو در سول اللہ عنگا لیڈیٹم کا طرز عمل اس باب میں مختلف رہاہے ، کبھی آپ نے بیعت کے لئے آئے ہوئے جذا می شخص سے ملنے سے انکار کر دیا، اور کبھی جذا می کی پلیٹ میں ساتھ بیٹھ کر کھانا تناول فرمایا، کبھی ارشاد فرمایا کہ بیار آدمی صحتمند کے پاس نہ جائے ،وغیرہ ، علاء ارشاد فرمایا کہ بیار اور تو ت ایمانی پر منحصر ہے ،بلاشبہ اہل یقین اور نے اس سے یہ نتیجہ نکالا ہے ،یہ انسان کی کیفیت دروں اور قوت ایمانی پر منحصر ہے ،بلاشبہ اہل یقین اور اصحاب تو کل کے کئے متعدی امر اض میں مبتلا افراد سے اجتناب کی حاجت نہیں ہے ،لیکن عام لوگوں کے لئے اسباب کے درجہ میں احتیاط ہی مناسب ہے ،اس طرح دو مختلف طرز عمل اور کیفیات کی بناپر متعدی امر اض کے مریضوں کی تیارداری کی ذمہ داری کسی شخص متعین پر عاکد نہیں کی جاسکتی ،البتہ جیسا کہ فقہاء نے لکھا ہے کہ یہ فرض کفایہ ہے ،اس کی ادائیگی بہر حال ضروری ہے خواہ خود سے انجام دہی کی جائے یا فرالا ور اسپتالوں کے ذریعہ ، تیارداری میں بہر حال کو تاہی نہیں ہونی چاہئے ،یہ کو تاہی شرعاً جرم قرار فرالا اور اسپتالوں کے ذریعہ ، تیارداری میں بہر حال کو تاہی نہیں ہونی چاہئے ،یہ کو تاہی شرعاً جرم قرار یا گیا ،حافظ ابن حجرائے فادی میں یوری تفصیل کے ساتھ یہ مسکلہ موجود دہے:

(وسئل)ماحكم تمريض المجذوم والأبرص والذي فيه طاعون والذي فيه علة وقال أهل الطب إنها تعدي ؟ ( فأجاب ) بقوله قد ورد في العدوى وعدمهاأحاديث ظاهرها التعارض فمن ذلك حديث ابن ماجه وغيره أن النبي صلى الله عليه وسلم قال { لا تديموا النظر إلى المجذومين } وحديث النسائي والترمذي ومسلم في إفراده {أنه كان في وفد ثقيف رجل مجذوم فأرسل إليه النبي صلى الله عليه وسلم فقال ارجع فقد بايعناك } وروى البخاري تعليقا من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال { فر من المجذوم كما تفرمن الأسد } فهذه كلها صلى الله عليه وسلم قال { فر من المجذوم كما تفرمن الأسد } فهذه كلها

<sup>----</sup> حواشی ------

 $<sup>^{791}</sup>$  - المهذب في فقه الإمام الشافعي ج 1ص 94إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي أبو إسحاق مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 2

ظاهرة في إثبات العدوى ومن الأحاديث الظاهرة بل الصريحة في نفى العدوى {أنه صلى الله عليه وسلم أخذ بيد رجل مجذوم فأدخلها معه في القصعة فقال كل بسم الله ثقة بالله و توكلا عليه }خرجه ابن أبي شيبة والترمذي وابن ماجه و قال صلى الله عليه وسلم { لايوردن ممرض على مصح } رواه الشيخان و قال صلى الله عليه وسلم { لاعدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر } و الجواب عن ذلك أنه لا تنافي بين هذه الأحاديث لأنه صلى الله عليه و سلم إنما أمر بالفرار من المجذوم وبعدم إدامة النظر إليه و برجوعه و مبايعته من بعيد شفقة على أمته وخشية أن يصيب من يقرب منه بالمخالطة وغيرها الجذام فيسبق إلى قلب بعضهم أن نحوالجذام يعدي بطبعه وهواعتقادبعض الكفار كمايأتي وأماالذي عليه المحققون فهو انتفاء العدوى أصلا فقدفاها صلى الله عليه وسلم بقوله ردا على من أثبتها فمن أعدى الأول و بقوله لا عدوى الحديث وبقوله أنه لا يعدي شيء شيئا ولهذا أكل مع المجذوم ثقة بالله وتوكلا عليه وبذلك علم الجمع بين هذه الأخبار وجمع بينها أيضا بأنه صلى الله عليه وسلم خاطب كل أحد من الناس بمايليق به فبعض الناس يكون قوي الإيمان فخاطبه بطريق التوكل وبعضهم لايقوى على ذلك فخاطبه بالاحتياط والأخذ بالتحفظ وقد فعل صلى الله عليه وسلم الحالتين معا فاجتنب المجذوم تارة رعاية لما فيه من البشرية وخالطه تارة أخرى لماغلب عليه من القوة الإلهيةوأيضافليتأسى به كل من سالكي المقامين و يكون لكل طبقة من الناس حجة بحسب حالهم وعلى ما يليق بمم والذي مال إليه النووي وغيره الجمع الأول وحاصله أن الجاهلية كانت تعتقد أن الأمراض المعدية تعدي بطبعها من غير إضافة شيء إلى الله سبحانه وتعالى فأبطل صلى الله عليه وسلم اعتقادهم بقوله لا عدوى وأرشد في

الحديث الآخر إلى مجانبة ما قد يحصل عنده عادة الضرر بقضاء الله سبحانه وتعالى وقدره .وأجاب ابن قتيبة بأن القرب من المجذوم وصاحب السل قد يؤدي إلى السقم لكن بالرائحة لابالعدوى وردبأن الرائحة من أحدأسباب العدوى وأجاب الطبراني بأن أمره صلى الله عليه وسلم بتجنب ذلك على سبيل الاحتياط و مخافة ما يقع بالنفس من العدوى ثم فعل خلاف ذلك حيث خالط وقال لا عدوى ليبين أن أمره بالفرار ليس للوجوب . وقال الباجي الأمر بالفرار للإباحة أي إذا لم تصبر على أذاه وكرهت مخالطته فيباح لك أن تفر منه وروي عنه صلى الله عليه وسلم { كل مع المجذوم وبينك وبينه قيد رمح أو رمحين } وقيد بكسر القاف بمعنى قدر وروي عنه أيضا { أنه مر على الجذمي فخمر أي غطى أنفه فقالوا يا رسول الله أليس قلت لا عدوى قال بلى ولكن أقذرهم } قال وكيع أحد رواته هذا رخصة وأجابت عائشةرضي الله تعالى عنهاوغيرهابأن الأمربالفرار ونحوه منسوخ بخبر لا عدوى ونحوه وبمواكلته للمجذوم وذهب بعضهم إلى إثبات ذلك بأن أبا هريرة رضى الله عنه كان يحدث بحديث { لا عدوى ولا طيرة } وبحديث { لا يورد ممرض على مصح } ثم أمسك عن الأول فراجعوه فيه وقالوا إنا سمعناك تحدثه فأبي أن يعترف به قال أبو سلمة الراوي عنه فلا أدري أنسى أبو هريرةأونسخ أحد الحديثين بالآخر أي العدوى باقية والأمربالفرار منسوخ وهذا قول فاسد والحاصل أن في المسألة أقوالا أربعة الأول أن المرض يعدي بطبعه وحده وهو قول الكفار الثابي أن المرض يعدي بأمرخلقه الله سبحانه وتعالى وأودعه فيه ولاينفك عنه أصلاإلاإن وقع لصاحب معجزةأوكرامةفيتخلف وهذامذهب إسلامي لكنه مرجوح الثالث أن المرض يعدي لكن لا بطبعه بل بعادة أجراها الله سبحانه و تعالى فيه

عادة وقدتتخلف بإرادة الله تعالى على ندورفي العادةالرابع أن المرض لا يعدي أصلالا طبعا ولا عادة بل من اتفق له وقوع ذلك المرض فهو بخلق الله سبحانه وتعالى ذلك فيه ابتداءولهذا نرى الكثير ممن يصيبه المرض الذي يقال أنه يعدي يخالطه الصحيح كثيرا ولا يعديه ولايصيبه منه شيء والراجح هوالأخير و إن كان الثالث مشهورا أيضا لقوله صلى الله عليه وسلم { لايعدي شيء شيئا } وقوله فمن أعدى الأول ومن ثم قال المحققون معنى لا عدوى أنه لا يعدي شيء شيئا بطبعه حتى يكون الضرر من قبله وإنماهو بتقدير الله عز وجل وفعله وإرادته قيل ولاعدوى نهى عن أن يقال ذلك أو يعتقد وقيل هو خبر أي لا يقع ومعنى الطيرة التشاؤم من التطيرمصدرتطيريتطير طيرة مأخوذ من اسم الطير وقد كانت العرب إذاأرادت أمراجاءت إلى وكر الطيرفنفرته فإن تيامن يمنت به وسمته الشامخ ومضت لماعزمت عليه وإن تياسر سمته البارح وتشاءمت به وتركته فزجرهم النبي صلى الله عليه وسلم و عرفهم أنمالاتضرولاتنفع وأما قوله لا يورد ممرض على مصح قال الخطابي و أبوعبيد ليس المراد به الرجل المريض على الصحيح وإنماالممرض الذي مرضت ماشيته والمصح صاحب الصحاح وليس النهي من أجل أن المرض يعدى الصحاح ولكن من أجل أن الصحاح إذا مرضت بقدر الله تعالى يوقع في نفس صاحبها أن ذلك من قبيل العدوى فيفتنه ذلك ويشككه في أمره فأمر باجتنابه 792والمباعدة عنه لذلك لا للعدوى ، والله سبحانه وتعالى أعلم

(۲) اگر افراد خاندان علاج اور تیار داری کے اخر اجات کے متحمل نہ ہوں تو ظاہر ہے کہ فرض

کفایہ کی بنیاد پریہ ذمہ داری درجہ بدرجہ حکومت اور ساج پر بھی عائد ہوتی ہے واللہ اعلم بالصواب۔

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>792</sup> - الفتاوى الفقهية الكبرى [شافعي] ج 8 ص 382 ، 383 المؤلف : شهاب الدين أحمد بن محمد، ابن حجر الهيتمي (المتوفى : 974هـ)

# محور پنجم

# کروناسے فوت ہونے والوں کی نجہیز و تکفین اور جنازہ کے مسائل کروناسے مرنے والے شخص کو عسل دینے کامسکلہ

کے کروناسے فوت شدہ لوگوں کی لاشیں عموماً ہاسپیٹل کی طرف سے کور میں پیک کرکے حوالے کی جاتی ہیں اور ور ثہ کے لئے ان کو کھو لنے کی اجازت نہیں ہوتی، ایسی صورت میں تجہیز و تکفین کامسکہ بہت پیچیدہ ہوجا تاہے، رہامیت کے عنسل کامعاملہ، تواگر عنسل دینا قانونی ممانعت کی وجہ سے ممکن نہ ہوتو کور پر ہی پانی بہادینا عنسل کے لئے کافی ہوگا، فقہاء نے ایسی لاشوں کے لئے جس کو عنسل دینا ممکن نہ ہو بہی تھم تحریر کیاہے:

لَوْ کَانَ الْمَیِّتُ مُتَفَسِّخًا یَتَعَدَّرُ مَسْدُهُ کَفَی صَبَبُ الْمَاءِ عَلَیْهِ وَ793

اگر عنسل دینے کی کوئی صورت نہ ہو اور تیمم دینا ممکن ہو ، چېرہ اور دونوں ہاتھ کھولنے کی اجازت ہو

#### توتیم کرایاجائے گا:

و َإِذَا مَاتَ الرَّجُلُ فِي السَّفَرِ وَلَيْسَ هُنَاكَ مَاءٌ طَاهِرٌ يُيمَّمُ وَيُصلَّى عَلَيْهِ، هَكَذَا فِي الْمُحِيطِ رَجُلُ مَاتَ وَلَمْ يَجِدُوا مَاءً فَيمَّمُوهُ وَصلَّوْاعَلَيْهِ ثَأَيْهِ ثَأَنِيًا فِي فَيمَّمُوهُ وَصلَّوْاعَلَيْهِ ثَأَيْهِ ثَانِيًا فِي فَيمَّمُوهُ وَصلَّيْ عَلَيْهِ ثَانِيًا فِي قَولِ أَبِي يُوسُف – رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى – كَذَا فِي فَتَاوَى قَاضِي فَولِ أَبِي يُوسُف – رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى – كَذَا فِي فَتَاوَى قَاضِي خَانْ. 794

و َلِأَنَّ تَرْكَ الْغُسْلِ لَوْ كَانَ لِلتَّعَذُّرِ لَأَمَرَ أَنْ يُيَمَّمُوا، كَمَا لَوْ تَعَذَّرَ غُسْلُ الْمَيِّتِ فِي زَمَانِنَا لِعَدَمِ الْمَاءِ، 795

<sup>793 -</sup> بنديم الْبَابُ الْحَادِي وَ الْعِشْرُونَ فِي الْجَنَائِزِ الْفَصْلُ الثَّانِي فِي غُسْلِ الْمَيِّتِ: ١/١٥٨

<sup>794 -</sup> ہندیہ ۲۰۱۱

<sup>&</sup>lt;sup>795</sup> - بدائع الصنائع: 324/1

لیکن اگر عنسل یا تیم کی کوئی صورت ممکن نه ہو تو مجبوراً بلا عنسل ہی نماز جنازہ پڑھ کراس کو دفن کر دیا جائے گا، فقہاء نے لکھاہے کہ اگر عنسل دینا ممکن نه ہو تو عنسل ساقط ہو جائے گا،البتہ نماز جنازہ پڑھی جائے گی۔

فَلَوْدُفِنَ بِلاَغُسْلِ وَلَمْ يُمْكِنْ إِخْرَاجُهُ إِلاَّبِالنَّبْشِ سَقَطَ الْغُسْل وَصُلِّي عَلَى قَبْرِهِ بِلاَغُسْلِ لِلضَّرُورَةِ796

قوله (وإن صلى عليه أولا)أي ثم تذكرواأنه دفن بلاغسل قوله (استحسانا )لأن تلك الصلاة لم يعتد بهالترك الطهارة مع الإمكان والآن زال الإمكان وسقطت فريضة الغسل جوهرة 797

وَشَرْطُهَا إسْلَامُ الْمَيِّتِ وَطَهَارَتُهُ مَا دَامَ الْغُسْلُ مُمْكِنًا وَإِنْ لَمْ يُمْكِنْ بِأَنْ دُفِنَ قَبْلَ الْغُسْلِ وَلَمْ يُمْكِنْ إِخْرَاجُهُ إِلَّا بِالنَّبْشِ تَجُوزُ الْمُعَلِّ الْخُرَاجُهُ إِلَّا بِالنَّبْشِ تَجُوزُ الصَّلَاةُ عَلَى قَبْرِهِ لِلضَّرُورَةِ ـ 798

## كروناسے مرنے والے شخص كى تكفین كامسکلہ

(۲) جہاں تک کفن کامسکہ ہے تو مجبوری کی حالت میں اس کورکوشر عی طور پر کفن متصور کیاجاسکتاہے،اس لئے کہ فقہاء نے لکھاہے کہ زندگی میں جس چیز کو پہنناجائز ہے،اس کو کفن بنانا بھی جائز ہے،البتہ اس کاساتر ہوناضر وری ہے، کہ اندر سے جسم کی کھال نمایاں نہ ہو:

اتَّفَقَ الْفُقَهَاءُ عَلَى أَنَّ تَكْفِينٌ الْمَيِّتِ بِمَا يَسْتُرُهُ فَرْضٌ عَلَى الْكَفَابَة وَ 199

<sup>&</sup>lt;sup>796</sup> - الموسوعة الفقهية:16/28-29

 $<sup>^{797}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ابن عابدين. ج  $^{2}$  ص  $^{2}$  الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$ ه -  $^{2000}$ م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{8}$ 

<sup>798 -</sup> الفتاوى الهندية [حنفي] ج 4 ص 446المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي

 $<sup>^{799}</sup>$  - الموسوعة الفقهية:465/13 بحواله شرح فتح القدير 1 / 452 ، وحاشية الرهوني 2 / 465 ط الأميرية ببولاق ، والمجموع 2 / 140 ط المنيرية ، وكشاف القناع 2 / 200 ط عالم الكتب ، والبخاري 2 / 20 ط محمد على صبيح

وَ يُشْتَرَطُ فِي الْكَفَنِ أَلاَّ يَصِفَ الْبَشَرَةَ، لأِنَّ مَا يَصِفُهَا غَيْرُ سَاتِرِ فَوُجُودُهُ كَعَدَمِهِ ، وَيُكْرَهُ إِذَا كَانَ يَحْكِي هَيْئَةَ الْبَدَنِ، وَإِنَّ لَمْ يَصِفِ الْبَشَرَةَ 800

ويجب تكفينه بما يستره ولو لم يملك غيره ولابأس بالزيادة مع التمكن من غير مغالاة ويكفن الشهيد في ثيابه التي قتل فيها وندب التطيب بدن الميت وكفنه أقول: أما تكفينه بما يستره فلأمره صلى الله عليه وسلم بإحسان المكفن كمافي حديث " إذا كفن أحدكم أخاه فليحسن كفنه" وهو في صحيح مسلم وغيره من حديث أبي قتادة والكفن الذي لا يستره ليس بحسن.

اسی طرح کفن کے نصاب کی تکمیل بھی کی جائے گی،اگر کور کااستر ایک ہی ہو تو مرد کے لئے عدد مسنون تین یا کم از کم دواور عورت کے لئے یانچ یا کم از کم تین کا نصاب بورا کرناضر وری ہے، بایں طور کہ اسی کوریر مزید کفن لپیٹ دیئے جائیں،اس سے کم بغیر مجبوری کے مکروہ ہے۔

وَكُلُّ مَا يُبَاحُ لِلرِّجَالِ لُبْسُهُ فِي حَالِ الْحَيَاةِ يُبَاحُ تَكْفِينُهُ بَعْدَ الْوَفَاةِ وَكُلُّ مَا يُبَاحُ لَهُ لُبْسُهُ حَالَ الْحَيَاةِ لَا يُبَاحُ تَكْفِينُهُ بَعْدَ الْوَفَاةِ، كَذَا فِي شَرْح الطَّحَاوِيّ، 802

وَيُكْرَهُ أَنْ يُكَفَّنَ فِي تَوْبٍ وَاحِدٍ؛ لِأَنَّ فِي حَالَةِ الْحَيَاة تَجُوزُ صَلَلَاتُهُ فِي تَوْبٍ وَاحِدٍ؛ لِأَنَّ فِي حَالَةِ الْمَوْتِ يُكْرَهُ أَنْ صَلَاتُهُ فِي تَوْبٍ وَاحِدٍ مَعَ الْكَرَاهَةِ، فَكَذَا بَعْدَ الْمَوْتِ يُكْرَهُ أَنْ يُكَفَّنَ فِيهِ إلاّعِنْدَ الضَّرُورَةِ بِأَنْ كَانَ لَا يُوجَدُ غَيْرُهُ لِمَا رُوِيَ أَنَّ يُكَفَّنَ فِيهِ إلاّعِنْدَ الضَّرُورَةِ بِأَنْ كَانَ لَا يُوجَدُ غَيْرُهُ لِمَا رُويَ أَنَّ «مُصنعَبَ بْنَ عُمَيْرِ لَمَّا أُسْتُشْهِدَ كُفِّنَ فِي نَمِرَةٍ فَكَانَ إِذَا غُطِّيَ «مُصنعَبَ بْنَ عُمَيْرِ لَمَّا أُسْتُشْهِدَ كُفِّنَ فِي نَمِرَةٍ فَكَانَ إِذَا غُطِّي

<sup>----</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

الموسوعة الفقهية:13/468 بحوالم بدائع الصنائع 1 / 307 ، والمجموع 5 / 147 ، والشرح الموسوعة الفقهية:468/13 بحوالم بدائع الصنائع 1 / 307 ، والمجموع 5 / 464 ط الرياض ، ونهاية المحتاج 2 / 549 ط المكتبة الإسلامية ، وكشاف القناع 2 / 103 ، وروضة الطالبين 2 / 109 المحتاج 2 / 447 ط المكتبة الإسلامية ، وكشاف القناع 2 / 103 ، وروضة الطالبين 2 / 109 المتوفى : محمد بن علي بن محمد الشوكاني (المتوفى :  $^{801}$  – الدراري المضية شرح الدرر البهية ج ١ ص 140 المؤلف : محمد بن علي بن محمد الشوكاني (المتوفى :  $^{801}$  – الدراري المحمد المعمد الطعبة الأولى 1407هـ – 1987م

<sup>802 -</sup> بنديم الْبَابُ الْحَادِي وَالْعِشْرُونَ فِي الْجَنَائِزِ الْفَصْلُ الثَّالِثُ فِي التَّكْفِينِ: ١/١٦١

بِهَا رَأْسُهُ بَدَتْ رِجْلَاهُ، وَإِذَا غُطِّيَ بِهَا رِجْلَاهُ بَدَا رَأْسُهُ فَأَمَرَ النَّبِيُّ – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – أَنْ يُغَطَّى بِهَا رَأْسُهُ وَيُجْعَلَ عَلَى رِجْلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ الْإِذْخِرِ». وَكَذَا رُوِيَ «أَنَّ حَمْزَةَ – رَضِيَ عَلَى رِجْلَيْهِ شَيْءٌ مِنْ الْإِذْخِرِ». وَكَذَا رُوِيَ «أَنَّ حَمْزَةَ – رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ – لَمَّا أُسْتُشْهِدَكُفِّنَ فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ لَمْ يُوجَدْ لَهُ غَيْرُهُ» فَدَلَّ عَلْهُ الْجُوَازِ عِنْدَالضَّرُورَةِ. 803

وَيُكْرَهُ الْاقْتِصَارُ عَلَى ثَوْبَيْنِ لَهَا وَكَذَا لِلرَّجُلِ عَلَى ثَوْبٍ وَلَا لِلرَّجُلِ عَلَى ثَوْبٍ وَاحِدٍ إِلَّالِلضَّرُ ورَةٍ، 804

وَأَدْنَى مَا يُكَفَّنُ فِيهِ فِي حَالَة الإَخْتِيَارِ ثَوْبَانِ: إِزَارٌ وَرِدَاءٌ لِقَوْلِ الصِّدِيقِ: كَقِنُونِي فِي ثَوْبَيَ هَذَيْنِ؛ وَلِأَنَّ أَدْنَى مَا يَلْبَسُهُ الرَّجُلُ فِي تَوْبَيَ هَذَيْنِ؛ وَلِأَنَّ أَدْنَى مَا يَلْبَسُهُ الرَّجُلُ فِي مَا يَلْبَسُهُ الرَّجُلُ فِي حَالِ حَيَاتِهِ ثَوْبَانِ، أَلَا تَرَى أَنَّهُ يَجُوزُ لَهُ أَنْ يَخْرُجَ فِيهِمَا وَيُصِلِّيَ فِيهِمَا مِنْ غَيْرِ كَرَاهَةٍ، فَكَذَا يَجُوزُ أَنْ يُكَفَّنَ فِيهِمَا أَنْ يُحُوزُ أَنْ يُكَفَّنَ فِيهِمَا أَنْ يُنْ يُكَفِّنَ فِيهِمَا

وَأَدْنَى مَا تُكَفَّنُ فِيهِ الْمَرْأَةُ ثَلَاثَةُ أَثْوَابٍ: إِزَارٌ، وَرِدَاءٌ، وَخِمَارٌ؛ لِأَنَّ مَعْنَى السَّتْرِفِي حَالَةِالْحَيَاةِ يَحْصُلُ بِثَلَاثَةِ أَثْوَابٍ حَتَّى يَجُوزِ لَأَنَّ مَعْنَى السَّتْرِفِي حَالَةِالْحَيَاةِ يَحْصُلُ بِثَلَاثَةِ أَثْوَابٍ حَتَّى يَجُوزِ لَهَا أَنْ تُصَلِّيَ فِيهَاوَ تَخْرُجَ فَكَذَلِكَ بَعْدَالْمَوْتِ وَيُكْرَهُ أَنْ تُكَفَّنَ الْمَرْأَةُ فِي ثَوْبَيْنِ، 806 الْمَرْأَةُ فِي ثَوْبَيْنِ، 806

# كروناسے مرنے والے شخص پر نماز جنازہ

 $<sup>^{803}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 1 ص  $^{307}$  علاء الدين الكاساني سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{807}$  الدر دار الكتاب العربي سنة النشر  $^{307}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{307}$  وكذافى حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 2 ص  $^{307}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر  $^{307}$  المختار شرح  $^{307}$  عدد الأجزاء  $^{307}$ 

<sup>804 -</sup> بنديم الْبَابُ الْحَادِي وَ الْعِشْرُونَ فِي الْجَنَائِزِ الْفَصْلُ الثَّانِي فِي غُسْلِ الْمَيِّتِ: ١/١٥٨

<sup>805 -</sup> بدائع الصنائع:306،307/1

<sup>806 -</sup> بدائع الصنائع: 307/1

(۳) اگر کروناسے مرنے والے شخص کی تدفین نماز جنازہ کے بغیر کر دی گئی ہواوراس کی قبر معلوم ہو تو اس کی قبر پر نماز جنازہ ادا کی جائے گی ، جب تک کہ لاش کے متغیر ہو جانے کا اندازہ نہ ہو،اس کی کوئی مدت مقرر نہیں ہے، موسم اور علاقہ کے لحاظ سے اس کا اندازہ کیاجائے گا۔

(وَإِنْ دُفِنَ) وَأُهِيلَ عَلَيْهِ التُّرَابُ (بِغَيْرِ صَلَاةٍ) أَوْ بِهَا بِلَا غُسْلٍ أَوْمِمَّنْ لَا وِلَايَةَ لَهُ (صُلِّيَ عَلَى قَبْرِهِ) اسْتِحْسَانًا (؛مَا لَمْ يَغْلِبْ عَلَى الْشَرِهِ) اسْتِحْسَانًا (؛مَا لَمْ يَغْلِبْ عَلَى الظَّنِ تَفَسُّخُهُ) مِنْ غَيْرِ تَقْدِيرٍ هُوَ الْأَصنَجُ.807

(٣) ليكن الرمقام تدفين كاعلم نه به و توغائبانه نماز جنازه حنفيه كنزديك درست نهيل به: (قَوْلُهُ: وَشَرْطُهَا) أَيْ شَرْطُ صِحَتِهَا ..... وَهِيَ: سَتْرُ الْعَوْرَةِ، وَحُضُورُ الْمَيِّتِ، وَكَوْنُهُ أَوْ أَكْثَرُهُ أَمَامَ الْمُصَلِّي 808 وَحُضُورُ الْمَيِّتِ، وَكَوْنُهُ أَوْ أَكْثَرُهُ أَمَامَ الْمُصَلِّي 808 وَمِنْ الشُّرُ وطِ حُضُورُ الْمَيِّتِ وَوَضَعُهُ وَكَوْنُهُ أَمَامَ الْمُصَلِّي فَلَا تَصِحُ عَلَى غَائِبِ 809

## كروناسے مرنے والامسلمان شہيد كے حكم ميں

(۵) کرونانھی طاعون کی طرح ایک وبائی مرض ہے اور احادیث میں طاعون سے مرنے والوں کو حکماً شہید قرار دیا گیاہے، یعنی آخرت میں اس کو شہید کا ثواب ملے گا، لیکن دنیا میں اس کی تجہیز و تکفین عام مر دوں کی طرح کی جائے گی، اور اس پر نماز جنازہ پڑھی جائے گی ، اس کو نظیر بناکر کروناسے وفات پانے والے مسلمانوں کو بھی حکمی طور پر شہید کہا جاسکتا ہے، بشر طیکہ صبر واحتساب کے ساتھ اس کی موت ہوئی ہو، اور فرار اور بے صبر کی کا اس نے مظاہرہ نہ کیا ہو:

عن عائشة رضي الله عنها زوج النبي صلى الله عليه و سلم قالت:سألت رسول الله صلى الله عليه و سلم عن الطاعون فأخبرين أنه (عذاب يبعثه الله على من يشاء وأن الله جعله رحمة للمؤمنين ليس من أحد يقع

<sup>807 -</sup> در مختار مع الشامي، كتاب الصلاة، باب صلاة الجنازة: ٣/١٢٥ بيروت، ٢/٢٢٣

<sup>&</sup>lt;sup>808</sup> - شامى: 207/2

<sup>809 -</sup> بنديم الْبَابُ الْحَادِي وَ الْعِشْرُونَ فِي الْجَنَائِزِ الْفَصْلُ الْخَامِسُ فِي الصَّلَاةِ عَلَى الْمَيِّتِ: 164/1

الطاعون فيمكث في بلده صابرا محتسبا يعلم أنه لا يصيبه إلا ماكتب الله له إلاكان مثل أجرشهيد)810

\*عن عائشة: أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: لا تفنى أمتي إلا بالطعن والطاعون قلنا: يا رسول الله قد عرفنا الطعن فما الطاعون? قال: غدة كغدة الإبل المقيم بها كالشهيد و الفار منها كالفار من الزحف قال حسين سليم أسد: إسناده حسن 811

\*عن عمرو بن جابر الحضرمي أنه سمع جابر بن عبد الله يقول سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول: في الطاعون الفار منه كالفار يوم الزحف ومن صبر فيه كأن له أجر شهيد تعليق شعيب الأرنؤوط: حسن لغيره وهذاإسناد ضعيف لضعف عمرو بن جابر الحضرمي 812

\*وبه أنه سمع جابربن عبد الله يحدث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكرالطاعون فقال الفارمنه كالفارمن الزحف والصابرفيه له أجرشهيد813

 $<sup>^{810}</sup>$  - الجامع الصحيح ج 3 ص 1281 حديث غبر : 3287 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا التميمي  $^{811}$  - مسند أبي يعلى ج 7 ص 379 حديث غبر :  $^{4408}$  المؤلف : أحمد بن علي بن المثنى أبو يعلى الموصلي التميمي الناشر : دار المأمون للتراث – دمشق الطبعة الأولى ،  $^{408}$  –  $^{408}$  تقيق : حسين سليم أسد عدد الأجزاء :  $^{810}$ 

<sup>812 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 3 ص 352 حديث غبر: 14835 المؤلف: أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر: مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء: 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

دار المعجم الأوسط ج 3 ص 293 حديث نمبر: 3193 المؤلف : أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني الناشر : دار 10 الحرمين – القاهرة ، 1415 تحقيق : طارق بن عوض الله بن محمد ,عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني عدد الأجزاء : 10

# محور ششم کروناو یکسین سے متعلق مسائل

الكوحل آميز سينديثا ئزر كااستعال

(۱) اگر سینیٹائزر کامادہ انگور یا تھجورسے کشید کیا گیاہوتو یہ نجس اور حرام ہے، قلیل و کثیر پچھ بھی اس کااستعال درست نہیں ،اس لئے کہ اس وقت یہ اصطلاحی خمر کے دائرے میں آئے گاجس کی حرمت قرآن کریم کی نص قطعی سے ثابت ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَاا خُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ<sup>814</sup> الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ<sup>814</sup>

قر آن کریم نے جس خمر کو حرام قرار دیاہے مفسرین کے مطابق وہ انگوراور کھجورسے تیار ہوتا تھا،

اس لئے بغیر کسی علت کے اس کی حرمت ثابت شدہ ہے ، البتہ بعض ماہرین کی تحقیق سے معلوم ہواہے کہ آج کل اکثر الکوحل انگوراور کھجور کے علاوہ دیگر چیزوں سے (مثلاً گیہوں ، جو، شہد ، انجیر وغیرہ) تیار کیا جاتا ہے <sup>815</sup> ،اس لئے اب اس کی حرمت حضرت امام اعظم ابو حنیفہ اور حضرت امام ابو یوسف کے اصول پر علت سکر کے ساتھ مقید ہوگی ، اور قلیل غیر مسکر کے استعال کی گنجائش ہوگی ، جب کہ حضرت امام محمد مالکیہ ، شافعیہ ، اور حنابلہ کے نزدیک اس صورت میں بھی اس کا استعال خواہ قلیل ہویا کثیر درست نہیں ہے ، حفیہ کے یہاں بھی مفتی بہ قول حضرت امام محمد ہی کاماناجا تاہے ، لیکن ضرورت کی صورت میں شیخین کے قول یہ علم کیا جائے گا:

(وحرم قليلها وكثيرها) بالاجماع (لعينها) أي لذاتها، وفي قوله تعالى: \* (إنماالخمر والميسر)\*(المائدة: 09) الآية عشر دلائل على حرمتها

<sup>814</sup> ـ المائدة: 90

<sup>&</sup>lt;sup>815</sup> -عالمی وباکوروناوائر س احکام ومسائل ص ۲۳مؤلفه مفتی شبیر احمد عثانی ڈیوزبری، ناشر مدرسه حراڈیوزبری برطانیہ

مبسوطة في المجتبى وغيره (وهي نجسة نجاسة مغلظة كالبول ويكفر مستحلها وسقط تقومها) في حق المسلم (لا ماليتها) في الاصح (وحرم الانتفاع بها) ولو لسقي دواب أو لطين أو نظر للتلهي، أو في دواء أو دهن أو طعام أوغيرذلك إلا لتخليل أو لخوف عطش بقدر الضرورة ---- (وحرمها محمد) أي الاشربة المتخذة من العسل والتين ونحوهما.قاله المصنف (مطلقا) قليها وكثيرها (وبه يفتى) ذكره الزيلعي و غيره ،واختاره شارح الوهبانية وذكر أنه مروي عن الكل، نظمه فقال: وفي عصرنا فاختير حد وأوقعوا طلاقا لمن من مسكر الحب يسكر وعن كلهم يروى وأفتى معمد بتحريم ما قد قل وهو المحرر قلت: وفي طلاق البزازية، وقال محمد: ما أسكر كثيره فقليله حرام، وهو نجس أيضا، ولو سكر منها المختار في زماننا أنه يحد. 816

\* (وَأَمَّا) قَوْهُمُ إِنَّ هَذِهِ الْأَشْرِبَةَ خَمْرٌ لِوُجُودِ مَعْنَى الْمَمْرِ فِيهَا ، وَهُوَ صِفَةُ عُخَامَرةِ الْعَقْلِ قُلْنَا : اسْمُ الْخَمْرِلِلتِي عِمِنْ مَاءِ الْعِنَبِ إِذَا صَارَ مُسْكِرًا حَقِيقَةٌ ، وَلِسَائِرِ الْأَشْرِبَةِ عَجَازٌ ؛ لِأَنَّ مَعْنَى الْإِسْكَارِ وَالْمُخَامَرةِ فِيهِ كَامِلٌ وَفِي غَيْرِهِ مِنْ الْأَشْرِبَةِ نَاقِصٌ فَكَانَ حَقِيقَةً لَهُ مَجَازًا لِغَيْرِهِ ، وَهَذَا لِأَنَّهُ لَوْكَانَ وَفِي غَيْرِهِ مِنْ الْأَشْرِبَةِ نَاقِصٌ فَكَانَ حَقِيقَةً لَهُ مَجَازًا لِغَيْرِهِ ، وَهَذَا لِأَنَّهُ لَوْكَانَ وَفِي غَيْرِهِ مِنْ الْأَشْرِبَةِ نَاقِصٌ فَكَانَ حَقِيقَةً لَهُ مَجَازًا لِغَيْرِهِ ، وَهَذَا لِأَنَّهُ لَوْكَانَ حَقِيقَةً لَهُ عَلَى مُسَمَّيَاتٍ عُكُونَ اسْمًا مُشْتَرَكً ، وَ وَهَهُ الْمُشْتَرِكُ مَا يَقَعُ عَلَى مُسَمَّيَاتٍ مُخْتَلِفَةِ الْخُدُودِوَالْحَقَائِقِ ، الْمُعْنَى ، فَالِاسْمُ الْمُشْتَرِكُ مَا يَقَعُ عَلَى مُسَمَّيَاتٍ مُخْتَلِفَةِ الْخُدُودِوَالْقَائِقِ ، الْمُعْنَى ، فَالِاسْمُ الْمُشْتَرِكُ مَا يَقَعُ عَلَى مُسَمَّيَاتٍ مُخْتَلِفَةِ الْخُدُودِوَالْقَائِقِ ، الْمُعْنَى ، فَالِاسْمُ الْمُشْتَرِكُ مَا يَقَعُ عَلَى مُسَمَّيَاتٍ مُخْتَلِفَةِ الْخُدُودِوَالْقَائِقِ ، الْمُعْنَى ، فَالِاسْمُ الْمُشْتَرِكُ مَا يَقَعُ عَلَى مُسَمَّيَاتٍ مُخْتِلِفَةِ الْخُدُودِوَالْقَائِقِ ، كَاسُمُ الْمُعْنَى ، فَالْولِ الْمُعْنَى النَّافِي لِأَنَّ مِنْ شَرْطِ اللَّشَطُ لَامُتَفَاوِتَةً ، وَلَمْ يُوجَدُ التَّسَاوِي هَهُنَا ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ بِطَرِيقِ الْخَقِيقَةِ اللَّشَاوِي هَهُنَا ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ بِطَرِيقِ الْحُقِيقَةِ اللَّهُ اللَّالُولُ لَامُتَفَاوِتَةً ، وَلَمْ يُوجَدُ التَّسَاوِي هَهُنَا ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ بِطَرِيقِ الْحُقِيقَةِ اللَّسَاقِي هَا هُولَا اللَّهُ يَكُنْ بِطَوقِ الْمُعْنَى الْدَى الْقَاقِقَةِ السَّاقِيةِ الْعُلْمُ الْمُعْنَى اللَّولَةِ الْمَعْنَى اللَّولِي الْمُعْنَى اللَّولِي الْمُعْنَى الْقَاقِيقِ الْمُعْمَى اللَّولَالِ الْمُ الْمُعْنَى الْمُعْنَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْنَى الْمُومِ الْمُؤْمِ الْمُعْمَى اللَّهُ الْمُعْنَى اللَّهُ الْمُعْنَى الْمُؤَالِ الْمُومِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُعْمِي الْمُؤْم

---- حواشی ------

<sup>816 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 7 ص 4 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن على الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)

تَعَيَّنَ أَنَّهُ بِطَرِيقِ الْمَجَازِ فَلَا يَتَنَاوَهُمَا مُطْلَقُ اسْمِ الْخَمْرِوَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَعْلَمُ 817

## كروناو يكسين لكوانے كاحكم

(۲) انسان اگر بیار ہوجائے تو بیاری خواہ کیسی ہی شدید ہوشریعت میں اس کاعلاج واجب نہیں ہے بلکہ زیادہ سے زیادہ مستحب یامباح ہے، اس لئے کہ علاج سے شفاملنا یقینی نہیں ہے، پھر جوانسان ابھی بیار نہیں ہوا اس پر کروناو یکسین لگانے کالزوم کیوں کر ہوسکتا ہے، ویکسین بیاری کاعلاج نہیں ہے بلکہ حفظ ما نقدم کی ایک تدبیر ہے، جس کی کامیابی کی کوئی ضانت نہیں ہے، اس لئے ویکسین لگانے کو زیادہ سے زیادہ مباح قرار دیا جاسکتا ہے، بشر طیکہ اس کی افادیت ثابت ہو اور منفی نقصانات و مصرات سے پاک ہو:

\*ولا بأس بالحقنة لأنها من باب التداوي وأنه أمر مندوب إليه قال النبي عليه الصلاة والسلام "تداووا فإن الله تعالى لم يخلق داء إلا وقد خلق له دواء إلاالسام والهرم"818

\* جَازَتْ الْحُقْنَةُ لِلتَّدَاوِي وَجَازَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى ذَلِكَ الْمَوْضِعِ لِلضَّرُورَةِ لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَ السَّلَامُ { لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءٌ ، وَإِذَا أَصَابَ الدَّوَاءُ الدَّاءَ بَرِئَ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى } رَوَاهُ مُسْلِمٌ ، وَأَحْمَدُ وَرُوِيَ أَنَّ { الْأَعْرَابَ قَالَتْ يَا بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى } رَوَاهُ مُسْلِمٌ ، وَأَحْمَدُ وَرُوِيَ أَنَّ { الْأَعْرَابَ قَالَتْ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلَانَتَدَاوَى قَالَ نَعَمْ عِبَادَ اللَّهِ تَدَاوَوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَمْ يَضَعْ دَاءً إلَّا وَضَعَ لَهُ شِفَاءً أَوْدَوَاءً إلَّا دَاءً وَاحِدًا قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَمَا هُوَ قَالَ الْمُومَ } رَوَاهُ الرَّهُولَ اللَّهِ ، وَمَا هُو قَالَ اللَّهُ مَرَوَاهُ أَوْدَوَاءً إلَّا دَاءً وَاحِدًا قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَمَا هُوَ قَالَ اللَّهُ مَلُومُ } رَوَاهُ الرَّرُمِذِيُّ وَ صَحَّحَهُ وَ رَوَاهُ جَمَاعَةٌ ، وَمِنْ النَّاسِ مَنْ كَرِهَ اللَّهُ عَلَيْهِ التَّذَاوِيَ لِمَا رَوَى ابْنُ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ التَّذَاوِيَ لِمَا رَوَى ابْنُ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ التَّذَاوِيَ لِمَا رَوَى ابْنُ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ التَّذَاوِيَ لِمَا رَوَى ابْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

<sup>817 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 11 ص 341 تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان الطبعة الثانية 1406هـ - 1986

<sup>818 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 11 ص 372 تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان الطبعة الثانية 1406هـ - 1986م

362

وَسَلَّمَ قَالَ {يَدْخُلُ اجْنَّةَ مِنْ أُمَّتِي سَبْعُونَ أَلْفًابِغَيْرِحِسَابِ هُمْ الَّذِينَ لَا يَسْتَرَقُونَ ، وَلَا يَتَطَيَّرُونَ ، وَلَا يَكْتَوُونَ وَعَلَى رَجِّمْ يَتَوَكَّلُونَ } رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ، وَمُسْلِمٌ ، وَأَحْمَدُ ، وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ {أَنَّ امْرَأَةً سَوْدَاءَ أَتَتْ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَتْ إِنِّي أُبَرْسَمُ ، وَإِنِّي أَتَكَشَّفُ فَادْعُ اللَّهَ لي قَالَ إِنْ شِئْتِ صَبَرُت ، وَلَك الْجُنَّةُ، وَإِنْ شِئْتِ دَعَوْت اللَّهَ تَعَالَى أَنْ يُعَافِيَك فَقَالَتْ أَصْبِرُ فَإِنِّي أَتَكَشَّفُ فَادْعُ اللَّهَ أَنْ لَاأَتَكَشَّفَ فَدَعَا لَهَا } رَوَاهُ أُولَئِكَ الثَّلَاثَةُ ، وَلَنَا مَا رَوَيْنَا وَرَوَى الْبُخَارِيُّ ، وَأَحْمَدُ أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قَالَ { مَا أَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ شِفَاءً } وَ رُويَ أَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ تَدَاوَى وَاحْتَجَمَ . وَقَالَ جَابِرٌ إِنَّ { رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُوى سَعْدَ بْنَ مُعَاذِ فِي أَكْحَلِهِ مَرَّتَيْنِ } رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهُ ، وَمُسْلِمٌ مِعْنَاهُ ، وَلَا جُنَاحَ عَلَى مَنْ تَدَاوَى إِذَا كَانَ يَرَى أَنَّ الشَّافِي هُوَ اللَّهُ دُونَ الدَّوَاءِ،وَأَنَّ الدَّوَاءَجَعَلَهُ سَبَبًا لِذَلِكَ وَ الْمُعَافِي فِي الْحُقِيقَةِ هُوَ اللَّهُ تَعَالَى عِنْدَ ذَلِكَ ، وَمَا رَوَاهُ بَعْضُهُمْ مِنْ الْأَخْبَارِ مَا يَدُلُّ عَلَى كَرَاهِيَةِ التَّدَاوي فَذَاكَ إِذَا كَانَ يَرَى الشِّفَاءَ مِنْ الدَّوَاءِ، وَيَعْتَقِدُ أَنَّهُ لَوْ لَمْ يُعَا جُ لَمَا سَلِمَ وَنَحْنُ نَقُولُ لَا يَجُوزُ لِمِثْل هَذَاالتَّدَاوي 819

\*قوله ( بخلاف الأدوية ) أي الموقوفة في التيمارخانة فإن الحاجة إليهادون الحاجة إلى السقاية فإن العطشان لو ترك شرب الماء يأثم ولوترك المريض التداوي لا يأثم 820

\*قال في الشرنبلالية عن الاختيار قال إن الله ليؤجرفي كل شيء حتى اللقمة

 $<sup>^{819}</sup>$ - تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج  $^{6}$  ص  $^{83}$  فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي.الناشر دار الكتب الإسلامي.سنة النشر  $^{819}$ ه.مكان النشر القاهرة.عدد الأجزاء  $^{8*}$ 

 $<sup>^{820}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ابن عابدين.  $^{4}$  ص  $^{99}$  الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$ ه -  $^{2000}$ م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{8}$ 

يرفعهاالعبد إلى فيه فإن ترك الأكل والشرب حتى هلك فقد عصى لأن فيه إلقاءالنفس إلى التهلكة وإنه منهي عنه في محكم التنزيل اه بخلاف من امتنع عن التداوي حتى مات إذ لا يتيقن بأنه يشفيه كما في الملتقى وشرحه قوله (مفاده إلخ )أي مفاد قوله ومأجورعليه فإن ظاهره أنه مندوب وبه صرح في متن الملتقى فيفيد جواز الترك 821

# محورهفتم

## کروناوائرس کے پھیلاؤ کوروکنے کے لئے اسلامی ہدایات

#### وباکے د فعیہ کے لئے اذان دینا

(۱) د فع بلاء کے لئے اذان دیناجائز بلکہ مستحب ہے، ائمۂ احناف سے تو اس سلسلے میں کوئی قول منقول نہیں ہے، لیکن فقہاء شافعیہ نے بعض احادیث کی بنیاد پر اس کو مستحب قرار دیا ہے۔

روایت میں ہے کہ حضور مَنَّالِیَّا اِنْمِ نے ایک موقعہ پر حضرت علی گوبے حد عمکین دیکھ کرار شاد فرمایا کہ علی! تمہارے اہل خانہ میں سے کوئی تمہارے کان میں اذان دے،اس لئے کہ اذان رنج وغم کاعلاج ہے ۔۔۔۔۔ چنانچہ بہت سے اکابرنے اس کا تجربہ کیااورایئے حق میں بہت مفیدیایا۔

ایک اورر وایت میں حضورا کرم مثالیّاتیّاً کا بیہ ارشاد گرامی نقل کیا گیاہے، کہ کسی انسان یاجانور میں بدتمیزی اور شر ارت دیکھوتواس کے کان میں اذان دو۔

متأخرین حنفیہ نے بھی ان احادیث کی بنیاد پر فقہ شافعی کے مطابق اذان دینے کو مستحب قرار دیا ہے ، مذکورہ احادیث گو کہ صحت کے لحاظ سے بلند پایہ نہیں ہیں ، لیکن فضائل اعمال میں حدیث ضعیف سے بھی استدلال درست ہے خصوصاً ایسے امور میں جن میں مذہب میں کوئی مخالف قول موجو د نہ ہو۔

<sup>821 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ابن عابدين. ج 6 ص 339 الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8

البتہ مذکورہ روایات سے ظاہر ہو تاہے کہ یہ ایک اتفاقی امر تھا،اس لئے اس کولاز می معمول نہ بنایاجائے،اورنہ اس کوسنت قائمہ کادرجہ دیاجائے،اسی طرح یہ اذان مسجد میں نہیں دی گئی تھی،اس لئے یہ اذان مسجد سے نہ دی جائے، کہ نماز کی اذان کااشتباہ پیداہو،اورنہ اس کے لئے کسی مخصوص ہیئت یااجتاعی کیفیت کااہتمام کیاجائے۔

قال الحافظ شمس الدين بن الجزرى في كتاب أسنى المطالب في مناقب على بن أبي طالب أخبرنا شيخنا الإمام المحدث جمال الدين محمد بن يوسف بن محمد بن مسعود السرمدى مشافهة أنبأنا شيخنا الإمام أبو الثناء محمود بن محمد بن محمود المقرئ أنبأنا شيخنا أبو أحمد عبد الصمد بن أبي الجيش أنبأنا أبو محمد يوسف بن عبد الرحمن بن على ابن الجوزى أنبأنا والدى أنبأنا محمدبن ناصر الحافظ أنبأنا أبو بكر محمد بن أحمد بن على بن خلف أنبأنا عبد الرحمن السلمي أنبأنا عبد الله بن موسى السلامي أنبأنا الفضل بن عياش الكوفي أنبأناالحسين بن هارون الضبي حدثنا عمر بن حفص بن غياث عن أبيه عن جعفر بن محمد عن أبيه عن على بن الحسين عن أبيه عن على بن أبي طالب قال: رآبي النبي - صلى الله عليه وسلم -حزينافقال يا ابن أبي طالب أراك حزينا قلت هو كذلك قال فمر بعض أهلك يؤذن في أذنك فإنه دواء للهم قال ففعلت فزال عنى قال الحسين جربته فوجدته كذلك قال على بن الحسين جربته فوجدته كذلك قال محمد بن على جربته فوجدته كذلك قال جعفربن محمد جربته فوجدته كذلك قال حفص بن غياث جربته فوجدته كذلك قال عمربن حفص جربته فوجدته كذلك قال الحسين بن هارون جربته فوجدته كذلك قال الفضل جربته فوجدته كذلك قال عبد الله بن موسى جربته فوجدته كذلك قال عبد الرحمن جربته فوجدته كذلك قال أبو بكر جربته فوجدته كذلك قال ابن الجوزى لم أسمع ابن ناصر يقول فيه شيئا بل جربته فوجدته كذلك قال أبو محمد يوسف جربته فوجدته كذلك قال عبد الصمد جربته فوجدته كذلك قال أبوالثناء جربته فوجدته كذلك قال ابن الجوزى ولم أسمع شيخناالسرمدى يقول فيه شيئا و لكن جربته فوجدته كذلك قلت وسمعت هذاالحديث من الحافظ تقى الدين محمد بن فهد بسماعه من الجزرى وقال جربته فوجدته كذلك قال ابن الجزرى حسن التسلسل لم أر فى رجاله من تكلم فيه بقدح . [كنز العمال 1001]822

 $^*$  من ساء خلقه من إنسان أو دابة فأذنوا في أذنه ."الديلمي  $^{823}$  الحسين بن على  $^{823}$ 

\*( قوله : وخرج بالفرائض إلخ ) قال الرملي أي الصلوات الخمس فلا يسن للمنذورة و رأيت في كتب الشافعية أنه قد يسن الأذان لغير الصلاة كمافي أذان المولود والمهموم والمفزوع و الغضبان ومن ساء خلقه من إنسان أو بهيمةوعند مزدحم الجيش وعند الحريق قيل وعند إنزال الميت القبر قياسا على أول خروجه للدنيا لكن رده ابن حجرفي شرح العباب وعند تغول الغيلان أي عندتمرد الجن لخبر صحيح فيه أقول : ولا

 $<sup>^{822}</sup>$  - جامع الأحاديث ج  $^{82}$  ص  $^{822}$  المؤلف : جلال الدين السيوطي\* جمع الجوامع أو الجامع الكبير للسيوطي ج  $^{822}$  ل  $^{822}$  المصدر : موقع ملتقى أهل الحديث منسقه : قام بتنسيقه وفهرسته للموسوعة الشاملة  $^{822}$  أبوعمر (80) لملتقى أهل الحديث\* كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج  $^{822}$  ص  $^{822}$  حديث غير: $^{824}$  المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى :  $^{827}$  ه) المحقق : بكري حياني – صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة  $^{822}$ 

<sup>823 -</sup> كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 15 ص 421 حديث غبر: 41662 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ)المحقق : بكري حياني - صفوة السقا الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م

بعد فیه عندنا 824

\*مطلب في المواضع التي يندب لها الأذان في غير الصلاة قوله ( لا يسن لغيرها)أي في الصلوات وإلا فيندب للمولودوفي حاشية البحر للخير الرملي رأيت في كتب الشافعية أنه قد يسن الأذان لغير الصلاة كما في أذن المولودو المهموم و المصروع و الغضبان ومن ساء خلقه من إنسان أو بهيمة وعند مزدحم الجيش وعندالحريق قيل وعندإنزال الميت القبرقياساعلى أول خروجه للدنيا لكن رده ابن حجر في شرح العباب وعند تغول الغيلان أي عند تمردالجن لخبر صحيح فيه - أقول ولا بعد فيه عندنا اه أي لأن ما صح فيه الخبر بلا معارض فهو مذهب للمجتهد و إن لم ينص عليه لما قدمناه في الخطبة عن الحافظ ابن عبد البر والعارف الشعراني عن كل من الأئمة الأربعة أنه قال إذا صح الحديث فهو مذهبي على أنه في فضائل الأعمال يجوز العمل بالحديث الضعيف كما مر أول كتاب الطهارة هذا وزادابن حجر في التحفة الأذان والإقامة خلف المسافر - قال المدنى أقول وزاد في شرعة الإسلام لمن ضل الطريق في أرض قفرأي خاليةمن الناس- وقال المنلا على في شرح المشكاة قالوا يسن للمهموم أن يأمر غيره أن يؤذن في أذنه فإنه يزيل الهم كذا عن على رضى الله عنه ونقل الأحاديث الواردة في ذلك فراجعه 825

\* فَلَا يُرَدُّ طَلَبُ الْأَذَانِ فِي أُذُنِ مَنْ سَاءَ خُلُقُهُ ، وَلَوْ جَمِيمَةً أَوْ الْمَعْمُومَ

المحور الرائق شرح كنز الدقائق ج3 ص11 المؤلف : زين الدين بن إبراهيم بن نجيم ، المعروف بابن نجيم المصري المتوفى : 970هـ)

الناشر دار  $^{825}$  حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ابن عابدين.  $^{825}$  الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$   $^{1420}$  مراكب الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$ 

أَوْ الْمَصْرُوعَ أَوْالْغَضْبَانَ أَوْعِنْدَمُزْدَحَمِ الْجَيْشِ ، أَوْ عَلَى الْحُرِيقِ أَوْ وَقْتَ تَغَوُّلِ الْغِيلَانُ ، وَطَلَبُهُمَا مَعًا خَلْفَ الْمُسَافِرِ وَفِي أُذُنِيَ الْمَوْلُودِ 826 تَغَوُّلِ الْغِيلَانُ ، وَطَلَبُهُمَا مَعًا خَلْفَ الْمُسَافِرِ وَفِي أُذُنِيَ الْمَوْلُودِ 826

\*وقد يسن الاذان لغير الصلاة، كما في أذن المهموم والمصروع والغضبان ، ومن ساء خلقه من إنسان أو بهيمة، وعند الحريق، وعند تغول الغيلان – أي تمرد الجن –وهو والاقامة في أذني المولود وخلف المسافر 827

\* ( قوله وعند تغول الغيلان ) أي تصور مردة الجن والشياطين بصور مختلفة بتلاوة أسماء يعرفونها هم وإنما سن الأذان عند ذلك لأنه يدفع الله شرهم به لأن الشيطان إذا سمع الأذان أدبر 828

\*نَعَمْ قَدْ يُسَنُّ الْأَذَانُ لِغَيْرِ الصَّلَاةِ كَمَا فِي آذَانِ الْمَوْلُودِ ، وَالْمَهْمُومِ ، وَالْمَصْرُوعِ ، وَالْغَضْبَانِ وَمَنْ سَاءَ خُلُقُهُ مِنْ إِنْسَانٍ ، أَوْ بَهِيمَةٍ وَعِنْدَ مُزْدَحَمِ الْمُيْتِ لِقَبْرِهِ قِيَاسًا عَلَى أَوَّلِ خُرُوجِهِ الْخُيْشِ وَعِنْدَ الْحُرِيقِ قِيلَ وَعِنْدَ إِنْزَالِ الْمَيِّتِ لِقَبْرِهِ قِيَاسًا عَلَى أَوَّلِ خُرُوجِهِ لِللَّانِيَا لَكِنْ رَدَدْته فِي شَرْحِ الْعُبَابِ وَعِنْدَ تَعَوُّلِ الْعِيلَانِ أَيْ تَمَرُّدِ الْجِنِّ لِللَّانِيَا لَكِنْ رَدَدْته فِي شَرْحِ الْعُبَابِ وَعِنْدَ تَعَوُّلِ الْعِيلَانِ أَيْ تَمَرُّدِ الْجِنِّ لِللَّانِ أَيْ تَمَرُّدِ الْجِنِ لِللَّانِ مَنْ مَوْ ، وَهُو ، وَالْإِقَامَةُ خَلْفَ الْمُسَافِرِ 829

عميرة عميرة ج 2 ص 130 المؤلف : شهاب الدين القليوبي (المتوفى : 1069 هـ) وأحمد البرلسي عميرة (المتوفى : 957 هـ) [ هي حاشية على كتاب المنهاج للنووي (المتوفى : 957 هـ) ]

<sup>827 -</sup> فتح المعين بشرح قرة العين ج 1 ص 267 المؤلف : زين الدين بن عبد العزيز بن زين الدين ابن علي بن أحمد المعبري المليباري الهندي (المتوفى : 987هـ) مصدر الكتاب : موقع يعسوب [ هو شرح للمؤلف على كتابه هو المسمى قرة العين بمهمات الدين ] [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ]

<sup>828 -</sup> حاشية إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين لشرح قرة العين بمهمات الدين ج 1 ص 230 أبي بكر ابن السيد محمد شطا الدمياطي(المتوفى: بعد 1302هـ) [ هو حاشية على حل الفاظ فتح المعين لشرح قرة العين بمهمات الدين / لزين الدين بن عبد العزيز المعبري المليباري (المتوفى: 987 هـ) ]الناشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع مكان النشر بيروت

<sup>829 -</sup> تحفة المحتاج في شرح المنهاج ج 5 ص 51 المؤلف : شهاب الدين أحمد بن حجر الهيتمي (المتوفى : 974هـ)[ هو شرح متن منهاج الطالبين للنووي ( المتوفى 676 هـ) ]

## د فع وباکے لئے اجتماعی نمازو دعا کا حکم

(۲) د فع وباکے لئے اجتماعی نماز کا ثبوت نہیں ہے ،عہد نبوت میں جاند وسورج گر ہن ، قحط، آند ھی طوفان اورزلزلے وغیرہ کے بعض واقعات بیش آئے مگر نماز کسوف اوراستسقا کو جیموڑ کر کسی کے لئے آپ نے اجتماعی نماز نہیں پڑھی ،اور نہ اجتماعی دعاکااہتمام فرمایا،البتہ ایسے مواقع پر آپ انفرادی طور پر توبہ اورر جوع الی الله کی تلقین فرماتے تھے،روایت میں آتاہے کہ آپ تیز ہوا، یاطوفان بادوباراں کے آثار دیکھتے تومسجد تشریف لے جاتے اور دعاواستغفار میں مشغول ہو جاتے ، ظاہر ہے کہ آپ کی اتباع میں صحابہ بھی یہی كرتے ہونگے ،اس كئے اسوة نبوئ كوسامنے ركھتے ہوئےكسى وبايابلاكے موقعہ ير دعاواستغفار كااہتمام کیاجاناجاہئے، بالخصوص مانور دعاؤں کا،انفرادی نمازیں پڑھی جائیں،اجتماعی نماز ثابت نہیں ہے۔ \*عَنْ عَائِشَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ -صلى الله عليه وسلم- أَنَّهَا قَالَتْ كَانَ النَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم- إِذَا عَصَفَتِ الرّيحُ قَالَ « اللَّهُمَّ إِنَّ أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا فِيهَاوَخَيْرَ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا ۚ وَ شَرِّ مَا فِيهَا وَشَرّ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ ».قَالَتْ وَإِذَا تَخَيَّلَتِ السَّمَاءُ تَغَيَّرَ لَوْنُهُ وَخَرَجَ وَ دَخَلَ وَأَقْبَلَ وَأَدْبَرَ فَإِذَا مَطَرَتْ سُرّى عَنْهُ فَعَرَفْتُ ذَلِكَ في وَجْهِهِ . قَالَتْ عَائِشَةُ فَسَأَلْتُهُ فَقَالَ « لَعَلَّهُ يَا عَائِشَةُ كَمَا قَالَ قَوْمُ عَادٍ (فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُوا هَذَاعَارِضٌ مُمْطِرُنَا)<sup>830</sup>

\*حَدَّثَنِي ثَابِتُ بْنُ قَيْسٍ أَنَّ أَبَاهُرَيْرَةَقَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم - يَقُولُ « الرِّيحُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ ». قَالَ سَلَمَةُ فَرَوْحُ اللَّهِ تَأْتِى بِالرَّحْمَةِوَ تَأْتِى بِالْعَذَابِ فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَافَلاَ تَسُبُّوهَا وَسَلُوا اللَّهَ خَيْرَهَا

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>830 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 3 ص 26 حديث غبر: 2122 المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة. بيروت الطبعة: عدد الأجزاء ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

 $^{831}$ وَاسْتَعِيذُوا بِاللَّهِ مِنْ شَرِّهَا

### والله اعلم بالصواب وعلمى اتم واحكم

### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

"کروناوبا کی وجہ سے جہاں دوسرے شعبہ ہائے حیات میں مشکلات پیداہوئیں، وہیں عبادات کے بعض اہم مسائل میں بھی رکاوٹیں پیداہوئیں، جن میں سے چند کے احکام یہ ہیں۔

ا- کوروناجیسی پابندیوں کے ماحول میں ایک مسجد میں پنج وقتہ اور جمعہ وعیدین کی نماز میں ایک سے زائد جماعت کی اجازت ہوگی ،البتہ اس کاخیال رکھاجائے کہ ہر جماعت کاامام الگ ہواور دوسری جماعت تبدیلی ہیئت کے ساتھ ہو۔

۲-عام حالات میں جب کہ نمازیوں کی تعداد بہت زیادہ ہواور ایک مرتبہ میں مسجد کے اندرنہ آسکتے ہوں اور نمازیوں کے مسجد سے باہر نمازاد اکرنے میں دشواریاں پیداہوتی ہوں، تواس صورت میں توسیع مسجد یادوسری مسجد کی تغمیر ہونے تک ایک مسجد میں ایک سے زائد جماعت کی گنجائش ہے۔

س-کورونا جیسے وبائی دور میں طبی اورانتظامی ہدایات اور تقاضوں کے مطابق مسجد کی جماعت کے علاوہ متعدد مقامات و مکانات میں نماز جمعہ پڑھنادرست ہے۔

۷-جولوگ کوروناجیسی پابندیوں کی وجہ سے اپنے گھروں میں نماز ظہر پڑھناچاہتے ہیں، ان کے لئے جماعت سے بھی پڑھنادرست ہے اورا نفر اداً بھی۔

۵-اگر کورونایابندیوں کی وجہ سے میت کو عنسل دینایا تیم کراناد شوار ہو تو فریصنه

<sup>831 -</sup> سنن أبي داود ج 4 ص 486 حديث غبر :5099 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستانيالناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي

غسل ساقط ہو جائے گا اوراس پر نماز جنازہ ادا کرنا درست ہو گا۔

۲-اگر کورونامیت کو کفن مسنون دیناد شوارنه ہو توکور پر کفن مسنون پہنانا بہتر ہے، اور د شواری کی صورت میں کورہی کفن کے حکم میں ہوگا۔

2-اگر کورونامیت کو نماز جنازہ پڑھے بغیر دفن کر دیا گیاہو تواس کی قبر پراس وقت تک نماز جنازہ پڑھی جاسکتی ہے جب تک کہ اس کی لاش کے تغیر کا ظن غالب نہ ہو 832۔

تجاویز مجلس تحقیقات نثر عیه، دارالعلوم ندوة العلماء لکھنو کروناکے بارے میں نثر عی تصور

ا- وباالیسی بیماری ہے جو تیزی کے ساتھ پھیلتی ہے، اور دیکھتے ہی دیکھتے پوری آبادی کو اپنی لیپیٹ میں لے لیتی ہے، اور اکثر و بیشتر جان لیواہو تی ہے، کتاب و سنت میں اس کے تصورات واضح طور پر ملتے ہیں، یہ مجھی بنو آدم کی بداعمالیوں کے نتائج ہوتے ہیں ، اور مجھی انسان بطور آزمائش بھی اس سے دوچار کئے جاتے ہیں، جس میں تنبیہ الہی ہوتی ہے، بہر صورت جب کوئی شخص و بامیں مبتلا ہو تو وہ ہدر دی اور تعاون کا مستحق ہوتی ہے۔ ۔ ۔

۲- شریعت میں وباء سے تحفظ کی ہدایات موجود ہیں، جن میں ظاہری تدابیر بھی ہیں ، جسے صفائی ستھرائی کا اہتمام ، بلاضر ورت ایک مقام سے دوسرے مقام تک آمدور فت سے بچنااوراطباء وماہرین کی ہدایات پر عمل کرنا، اور باطنی تدابیر بھی ہیں جن میں توبہ واستغفار، دعاوا بتہال، رجوع الی اللہ اور صدقہ وغیرہ ہیں۔
س-د فع وبا کے لئے اجتماعی نماز کے اہتمام کا ثبوت کتاب و سنت سے نہیں ہے۔

<sup>832 -</sup> بموقعه ٢٩ وال اور ١٣٠٠ فقهي سيمينار بمقام المعهد العالى الاسلامي حيدرآ بإد منعقده اتا ١٩ اكتوبر ٢٠٢١ ع

۷- صحت و بیاری اللہ کے ہاتھ میں ہے اور کوئی بھی انسان اللہ ہی کے فیصلہ سے بیاری میں مبتلا ہو تاہے یاصحتیاب ہو تاہے، لیکن بعض بیاریاں متعدی ہوتی ہیں، یہ اسلام کے تصور تو حید کے خلاف نہیں ہے۔

#### کروناکے زمانہ میں عبادات میں تخفیف

۵-وباء کے زمانہ میں جب کہ مساجد میں باجماعت نمازاد اکرنے پر پابندی ہو تو مساجد کے بجائے گھروں میں جماعت کے ساتھ یاا نفرادی طور پر نمازاد اکی جائے گی۔ ۲ - وباء کے دور میں اگر ماہرین صحت کی ہدایت ہو کہ لوگ بڑی تعداد میں جمع نہ ہوں تومسجد میں پہلی جماعت کے بعد ہیئت بدل کر متعد دجمعہ اور جماعت کی اجازت ہوگی۔

ے-وبائی دور میں طبی وانتظامی ہدایات کے مطابق مسجد کی جماعت کے علاوہ متعدد مقامات اور مکانات میں نماز جمعہ اور عیدین پڑھنادرست ہے۔

۸- وباء کے دور میں جمعہ کے دن جولوگ پابند بوں کی وجہ سے اپنے گھروں میں نماز ظہر پڑھنا درست ہے اورانفرادی طور پر بھی۔ طور پر بھی۔

9- طبی ہدایات کی بناپر ماسک لگاکر نماز پڑھی جاسکتی ہے، اور صفوں کے در میان فاصلہ رکھنے کی بھی گنجائش ہے۔

• ا- کروناسے متأثر افر اد کامسجد میں آنااور جماعت میں شریک ہوناممنوع ہے۔ ۱۱ - کروناسے متأثر افر اد کے لئے اطباء کے مشورہ پر روزہ نہ رکھنے کی گنجائش ہے۔

کروناکے زمانہ میں مساجد سے متعلق مسائل

۱۲-مسجد الله رب العزت كاگھر اور مقدس عباد تگاہ ہے، ہر حال میں اس كو آبادر كھنے

کا حکم ہے ، اس لئے کرونایا کسی بھی وبائی مرض کے زمانہ میں مساجد کو مکمل طور پر بند کر دینایا معطل کر دیناجائز نہیں ہے۔

۱۳-اگر کسی وجہ سے مسجد میں جماعت کے ساتھ نماز پڑھنامو قوف ہو جائے تب بھی اپنے وقت پر اذان کا اہتمام کرناضر وری ہے۔

۱۳- کثرت جماعت شرعاً مطلوب ہے ،البتہ اگر دباء کی وجہ سے حکومت کی ہدایات کی بناپر افراد کو محدود کرنے کی مجبوری ہو تواس پر عمل کرناچاہئے۔

۱۵-مسجد کے احترام و تقدس کے پیش نظر مسجد کے کسی حصہ کو کووڈ سینٹر بناناجائز نہیں۔

#### کروناہے متأثر مریض کی تیار داری

17- کروناسے متأثر مریض کوبالکل الگ تھلگ کردینااوراس کی تیارداری نہ کرنااسلامی تعلیمات کے منافی اورانسانیت کے خلاف ہے۔

21- کروناسے متأثر مریض اگر اپناعلاج خودنہ کر اسکے تواقرباء کی ذمہ داری ہے کہ اس کے علاج کا بندوبست کریں اور اس کو بے سہارانہ چھوڑیں، اگر ان میں استطاعت نہ ہویاوہ غفلت برتیں تو حکومت اور ساج اس کے علاج اور دیکھ رکبھ کے ذمہ دار ہونگے۔

کروناسے فوت ہونے والے افراد کی نماز جنازہ اور عسل سے متعلق مسائل

۱۸-اگر کروناپابندیوں کی وجہ سے میت کو عنسل دینایا تیم کر انا د شوار ہو تو فریصنهٔ عنسل ساقط ہو جائے گا، اور میت کی نماز جنازہ ادا کی جائے گی۔

۱۹-اگر کرونامیت کو کفن مسنون دیناد شوارنه هو تو کور (Cover) پر کفن پهنادینا

چاہئے اور د شواری کی صورت میں کورہی کفن کے حکم میں ہو گا۔

•۲-اگر کرونامیت کو نماز جنازہ پڑھے بغیر دفن کر دیا گیااوراس کی قبر پر اس وقت تک نماز جنازہ پڑھی جاسکتی ہے جب تک کہ اس کی لاش کے تغیر کا ظن غالب نہ ہو۔ ۲۱-اگر میت کو بغیر جنازہ دفن کر دیا گیااوراس کی قبر کی جگہ بھی معلوم نہ ہو تواس کی

غائبانه نماز جنازه پڑھی جاسکتی ہے۔

۲۲- کروناوباسے انتقال کرنے والے مسلمان ان شاء اللہ شہادت کے اجر کے مستحق ہونگے۔

کروناو کیسین سے متعلق مسائل

۲۷-الکوحل آمیز سینٹائزر کااستعال مباح ہے۔

۲۴- کروناو کیسین ایک قشم کی دواور حفاظتی تدبیر ہے ضرورت کے تحت اس کالگواناجائز ہے <sup>833</sup>۔

\_\_\_\_\_

# يو کھينيزيا(EUTHANASIA)کانٹر عي حکم <sup>834</sup>

زندگی اور موت اللہ کے ہاتھ میں ہے، نہ زندگی کسی کو اپنے اختیار سے ملتی ہے اور نہ موت، اللہ جس کو جب تک چاہتا ہے ، اور جب چاہتا ہے موت دیے دیتا ہے ، زندگی کے کتنے لمحات کس کے لئے مقرر ہیں؟ یہ بھی کسی کے علم میں نہیں، ایک اچھا خاصا انسان اچانک رخصت ہو جاتا ہے ، اور ایک مجبور و بیار شخص بر سول زندگی کی د شواریوں کو جھیاتار ہتا ہے۔

#### زوال پذیرزندگی

زندگی لمحہ بہ لمحہ کتنے رنگ بدلتی ہے، اور کن کن مرحلوں کے بعد انسان موت ہے ہم آغوش ہوتا ہے ؟ تجربہ سے پہلے ان کا تصور بھی مشکل ہے۔۔۔اسی لئے اسلام نے جو تصور حیات دیا ہے ، اس میں انسا نول کے لئے کافی سامان تسکین موجو دہے ، سب کچھ اللہ کے حوالے ، اللہ جس حال میں رکھے ، بندہ ہر آن اس پر راضی رہتا ہے ، زندگی کی ہزار تبدیلیاں بھی اسے فریب نہیں دے سکتیں ، وہ ہر چیز کارشتہ اللہ سے جوڑتا ہے ، اور ہر منظر میں وہ قدرت الہی کی جھلک دیکھتا ہے۔مومن کو تعلیم دی گئی ہے :

(۱)" فلا تغرنكم الحيوة الدنيا و لا يغرنكم با لله الغرور <sup>835</sup>" ترجمه: دنياكى زندگى تهمين دهو كه مين نه داك، اورالله كه معاطح مين كسى فريب كا شكارنه موجاؤ

ایک حدیث میں ہے:

"مايصيب المسلم من نصب ولا وصب ولاهم ولاحزن ولا المايصيب المسلم من نصب ولا وصب ولاهم ولاحزن ولا الذي ولا غم حتى الشوكة يشاكها الاكفرالله بهامن خطاياه"836

<sup>834 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانثریف، بتاریخ۵ / محرم الحرام ۲۸ با ه مطابق ۲۵ / جنوری کوم با و

<sup>835 -</sup> لقمان:۳۳

<sup>836</sup> \_\_ بخاري على فتح الباري ج٠١٥ / ١١٠

کوئی کانٹا بھی چبھتاہے تواللہ تعالی ان تکلیفوں کو اس کے لئے کفارہ گناہ بنادیتے ہیں۔

اسلام نے تعلیم دی ہے کہ سخت سے سخت مصیبت میں بھی اللہ سے بیز اری اور رحمت خداوندی سے مایوسی کی کیفیت نہیں پیدا ہونی چاہیئے:

"قل يا عبادى الذين اسرفواعلى انفسهم لا تقنطوا من رحمة الله"837

ترجمہ: آپ میرے ان بندوں سے فرمادیں جنہوں نے اپنے اوپر زیاد تیاں کی ہیں کہ اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہوں۔

#### موت کی تمناجائز نہیں

ہر حال میں خدائے کریم سے لولگانا اور اس کے کرم کی آس رکھنا ایسی نعمت ہے جو مومنوں کے علا وہ کسی کو نصیب نہیں ، اسی لئے بڑی سے بڑی پریشانی میں بھی مؤمن کو تمنائے موت کی بھی اجازت نہیں، چہ جائے کہ تدبیر موت کی ، نبی کریم صَلَّى اللَّائِمُ نے ارشاد فرمایا:

" لا يتمنين احد كم الموت من ضر اصابم"838

ترجمہ: دنیا کی کسی تکلیف کے سبب کوئی شخص موت کی آرزونہ کرے۔

ایک دوسری حدیث میں ارشادہے:

"لايتمنى احد كم الموت اما محسنا فلعلم ان يزدادو امامسيئا فلعلم ان يستتاب"839

ترجمہ: مومن ہر گزموت کی تمنانہ کرے،جو تکلیف وہ اٹھار ہاہے،اگر وہ نیکو کارہے

<sup>837 -</sup> الزمر: ٣٢

<sup>838</sup> \_ بخارى على فتح البارى ج اص / 4٠١

<sup>839</sup> \_ بخاري على فتح الباري ج اص/١١٠

توشایدیہ تکلیفیں اس کی نیکی میں زیادتی کا ذریعہ بنیں گی، اور اگر بد کارہے توشاید اس کے لئے معافی کا ذریعہ بنیں۔

## خود کشی جائز نہیں

اسی طرح اسلام میں اس کی بھی اجازت نہیں کہ شدت بیاری یاد نیاوی پریشانی کے سبب سے کوئی شخص خو دکشی کرے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

"ولا تلقوا بايديكم الى التهلكة<sup>840</sup>

ترجمه: اینے ہاتھ ہلاکت میں نہ ڈالو۔

حضرت ابوہریرہ ﷺ مروی ہے کہ رسول الله صَالِقَيْهُم نے ارشاد فرمایا:

"من تردى من جبل فقتل نفسه فهو فى نارجهنم يتردى فيها خالدامخلدا فيها ابدا ومن تحسى سما فقتل نفسه فسمه فى يد يتحساه فى نا رجهنم خالدا مخلدا فيها ابداءومن قتل نفسه بحديدة فحديدته فى يده يتوجأ بها فى بطنه فى نا رجهنم خالدا مخلدا ابدا "841

ترجمہ: جس شخص نے اپنے کو پہاڑسے گر اکر مار ڈالاوہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ گرتا چلا جائے گا، جس نے زہر پی کر اپنے کو ہلاک کیا اس کے ہاتھ میں زہر کا بیالہ ہو گا اور بیتیا ہوا ہمیشہ کے لئے جہنم میں داخل ہو جائے گا، اور جس نے کسی دھار دار چیز سے اپنے کو قتل کیا وہ قتل کی اسی شدید ترین کیفیت کے ساتھ ہمیشہ کے لئے جہنم میں ڈالدیا جائے گا۔

<sup>840</sup> \_ بقره: ۱۹۵

<sup>841</sup> \_ مسلم مع فتح الملهم: جراص/٢٦٥، تريذي مع تحفة الاحوذي جساص/١٥٩

#### انسانی جان کی حرمت

قر آن وحدیث کی ان تصریحات سے ثابت ہو تاہے کہ اسلام کے نز دیک انسان کس قدر محترم ہے، کہ انسان کو اپنی جان وجسم کو بھی نقصان پہونچانے کا اختیار نہیں ہے، فقہاءنے لکھاہے کہ:

کم خوری کی ایسی ریاضت جس سے انسان کمزور ہو جائے اور ادائے عبادت میں بھی د شواری ہونے لگے ، جائز نہیں ، اس لئے کہ نبی کریم صَّالِعَیْمَ نے ارشاد فرمایا:

نفسک مطیتک فار فق بها"

ترجمہ: تمہاری جان تمہاری سواری ہے،اس لئے اس کے ساتھ نرمی بر تو۔

اور نرمی بیہ ہے کہ اسے تکلیف نہ پہونچائی جائے ،اور نہ اسے بھو کار کھا جائے 842

ظاہر ہے کہ جب انسان اپنے جسم و جان کے حق میں بھی صاحب اختیار نہیں ہے ، توکسی دوسرے کی جان لے نے یااس کو نقصان پہونچانے کی اجازت کیو نکر ہوسکتی ہے ، اسلام نے پوری شدت و تاکید کے ساتھ کسی کے قتل ناحق کی ممانعت کی ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

"و لاتقتلوا النفس التي حرم الله الا بالحق"843

ترجمه: کسی محترم جان کوناحق قتل نه کرو۔

دوسری جگه ارشادہ:

"من قتل نفسابغيرنفس اوفساد في الارض فكأنماقتل الناس جميعا"844

ترجمہ: جس نے کسی انسان کو قصاص یافساد کے علاوہ ناحق طور پر قتل کیااس نے گویا

842 \_ غمز عيون البصائر شرح الاشباه والنظائر للحموى: ج اص/ ١٠٢، مجمع الانهر: ج ٢ص/ ٥٢٣

843 \_انعام:ا۵ا

844 \_ ما كده: ٢٣

ساری انسانیت کو قتل کر دیا۔

نبی کریم صَلَّاللَّیْمِ نِے ارشاد فرمایا:

"لوان اهل السماء و الارض اشتركوا في دم مؤ من لأكبهم الله في الناررواه الترمذي"845

ترجمہ:اگر آسانوں وزمین کے سارے ہی لوگ کسی ایک مومن شخص کے قتل میں شریک ہو جائیں تواللہ ان سب کو جہنم میں ڈالدے گا۔

## جواز قتل کے اسباب

اسلام نے قتل کے قانونی جواز کے لئے کچھ بنیادیں مقرر کی ہیں:

حضرت عثمان غَنَّ كى روايت ہے كه رسول الله صَلَّالَيْنَةِ مِّم نے ارشاد فرمایا:
"لا يحل دم امرئ مسلم الا باحدى ثلث: زنا بعد احصا ن او كفر بعد اسلام او قتل نفس بغير حق فقتل به روا ه التر مذى

ترجمہ: کسی مسلمان کاخون تین باتوں میں سے کسی ایک بات کی بنا پر حلال ہو سکتا ہے : (۱) شادی کے بعد مرتد ہو جا کے اسلام قبول کرنے کے بعد مرتد ہو جا کے (۲) اسلام قبول کرنے کے بعد مرتد ہو جا کے (۳) یا کسی کو ناحق قتل کر دیے۔

ان مقررہ بنیا دوں کے علاوہ کسی بھی صورت میں کسی بھی معصوم جان کا قتل حرام ہے۔

## بوتھیننیریا

<sup>845</sup> \_ مشكوة: ص / ۴۰۰ ـ

<sup>846</sup> \_ مشكوة كتاب القصاص: ص / ٣٠١

امید نہ ہو،اگر وہ سخت تکلیف کا شکار ہے،اور اپنے گھر والوں اور تیار داروں کے لئے مصیبت ہے، تواس کواس تکلیف دہ زندگی سے نجات دلائی جائے،خواہ کوئی دوادے کر، یااس کاعلاج ترک کرکے۔

مغربی ملکوں اور مغرب کے زیر اثر ملکوں میں بیر رجان کا فی تیزی کے ساتھ بڑھ رہاہے ، اسلامی معاشرہ کے لئے یہ کوئی اہم مسکلہ نہیں ہے ، اس لئے کہ جس معاشرہ کی بنیاد ایمان ویقین ، عقیدہ اخرت ، اور خدمت خلق کے جذبہ پر ہو ، جس سوسائٹ میں بیہ تعلیم دی گئ ہو کہ زندگی اور موت اللہ کاعطیہ ہیں ، زندگی کی تکلیفوں پر صبر کرنا تقاضائے ایمان ہے ، ماں باپ کی خدمت جنت کی ضانت ہے ، اقرباء کے ساتھ حسن سلوک ، بیاروں کی تیار داری اور معذوروں کی امداد بہت بڑی سعادت ہیں ، اور جہاں دو سروں کی خدمت و کرکے معنوی راحت حاصل ہوتی ہے ، ایسی سوسائٹ کے لئے ایسے نا قابل علاج مریضوں کی خدمت و تیار داری ، حقیقت بیہے کہ کوئی مسکلہ نہیں ہے۔

البنۃ ایمان ویقین سے محروم سوسائٹی جس کے نزدیک دنیاہی سب کچھ ہے، یہیں کی تکلیف نکلیف ہوں اٹھا ہے، اور یہیں کا آرام آرام ہے، اس کے لئے یہ بہت بڑامسکلہ ہو سکتا ہے، آخر وہ کسی کے لئے تکلیف کیوں اٹھا کیں ؟ کسی کی خد مت سے ان کو کیا ملے گا؟ دوسروں کی خاطر اپنی زندگی میں تلخیاں کیوں گھولیں ؟ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ اس لئے ضروری ہے کہ نثر عی طور پر اس مسکلہ کا جائزہ لے کر تھم نثر عی منقح کیا جائے۔ لیو تحصین بیا کی فتسمیں کو کیا ہوں کھی منتر بیا کی فتسمیں

یو تھینیزیا (EUTHANASIA) (لیعنی نا قابل علاج اور شدید تکلیفوں میں مبتلا مریض کی زندگی کوختم کر دینا، تا کہ وہ اس تکلیف دہ زندگی سے نجات پاجائیں) کی دوقشمیں ہیں۔ (۱) عملی ( ACTIVE ) غیر عملی (PASSIVE)

(۱) ایکٹویو تھینیزیا کی صورت ہے کہ مریض کو موت تک پہونچانے کے لئے کوئی مثبت عمل کرنا پڑے، مثلا کینسر کامریض جو شدید تکلیف میں مبتلا ہو، یاوہ مریض جو طویل ہے ہوشی کا شکار ہو، اور اس کے بارے میں ڈاکٹر کاخیال ہو کہ اس کی زندگی کی اب کوئی توقع نہیں ہے، ایسے مریض کو ایسی دوادے دی

جائے، جس سے مریض کی سانس رک جائے۔

(۲) پیسیویو تھینیزیاکا مطلب ہے ہے کہ مریض کی جان لینے کے لئے کوئی عملی تدبیر نہیں کی جاتی ،البتہ اسے زندہ رکھنے کے لئے جو ضروری علاج کیا جانا چاہئے وہ نہیں کیا جاتا ،اور اس طرح وہ مریض مرجاتا ہے، مثلا کینسریا بیہوشی یا دماغی چوٹ ، یامینخجا کٹس کا مریض نمونیہ یاکسی ایسے مرض میں مبتلا ہو جائے ، جو قا بل علاج ہو ، لیکن ڈاکٹر اس لئے مرض کا علاج نہ کرے تاکہ اس کی موت جلد واقع ہو جائے ، اسی طرح ایسے بچ جو شدید طور پر معذور ہوں ، مثلا ان کی ریڑھ کی ہڑی میں ایسی خرابی ہوجس کی وجہ سے ٹا تکمیں مفلوج ہو ں ، یاپیشاب یا پاخانہ پر قابوبا قی نہ رہا ہو ، یا بچہ کا دماغ پیدائش کے وقت مجروح ہو چکا ہو ، ایسی حالت میں یہ زندگی بھر مریض بارگر ال بن کر زندہ رہے گا ، اب اگر ایسے بچوں کو نمونیہ یا کوئی دوسرا قابل علاج مرض پیدا ہو جائے توان کا علاج نہ کرکے انہیں ایسی گرانبار اور تکلیف دہ زندگی سے جلد نجات دلانے کی صورت بیدا ہو جائے توان کا علاج نہ کرکے انہیں ایسی گرانبار اور تکلیف دہ زندگی سے جلد نجات دلانے کی صورت

پہلی صورت کا خلاصہ ہے مریض کے لئے بالارادہ تدبیر موت اور دوسری صورت کا حاصل ہے ترک علاج برائے موت۔

عملی بو تھینیزیا

نتیج کے لحاظ سے بیہ دونوں صور تیں ہی انتہائی فتیج اور مذموم ہیں۔

(۱) جہاں تک پہلی صورت کامعاملہ ہے تو یہ واضح طور پر قتل ناحق ہے، قتل کے قانونی جواز کے لئے جو تین بنیادیں احادیث میں آئی ہیں (جن کا تذکرہ اوپر آچکاہے) ان میں شدت تکلیف یامرض کانا قابل علاج ہونا نہیں ہے۔

تحفظ جان فرض ہے

بلکہ شریعت میں جن بنیادی مصالح کے تحفظ کو فرض قرار دیا گیاہے ،ان میں ایک تحفظ جان بھی

اسی لئے شریعت نے جان بحپانے کی غرض سے مر دار کھانے اور حرام چیزوں کے بقدر ضرورت استعال کی بھی اجازت دی ہے۔

"فمن اضطر غيرباغ والاعاد فالااثم عليه"847

ترجمہ: جو شخص مجبور ہو جائے اور حدسے تجاوز نہ کرے اور نہ زیادتی کرے تو اس کے لئے اس میں کوئی گناہ نہیں ہے۔

غذاانسان کے تحفظ کے لئے ضروری ہے ، فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر کو ئی شخص غذااستعال نہ کر ہے ، اور مرجائے تووہ گنہ گار ہو گا<sup>848</sup>

فقہاءنے اس کی بھی تصر ت<sup>ح</sup> کی ہے کہ جان کی حفاظت کے لئے جسم کے جزوی نقصان کی ضرورت پڑے تو اس کو گوارا کیا جائے گا، مثلاً کسی کے ہاتھ میں ناسور ہو جائے، اور ڈاکٹر اس کو کاٹ کر الگ کرنے کی تجویز کرے تواس کی تجویز کے مطابق ہاتھ کاٹ دینے کی اجازت ہو گی

علامه عزالدين ابن عبد السلام تتحرير فرماتے ہيں:

"واما مالا يمكن تحصيل مصلحت الا با فسا د بعضم فكقطع اليد المتأكلة حفظا للروح اذا كان الغالب السلامة فانم يجوز قطعهاوان كان افسا دا لما فيم من تحصيل المصلحة الراجحة وهو حفظ الروح "849

ترجمہ: جس مصلحت کا حصول کسی جزوی نقصان کے بغیر ناممکن ہو، مثلاً حفاظت کے لئے سڑے ہوئے ہاتھ کو کاٹنے کی ضرورت ہو، توالیبی صورت میں اگر سلامتی جان کی غالب امید ہو تو جزوی نقصان کو گوارا کیاجائے گا۔

اس کئے کہ ہاتھ کے نقصان کے مقابلے میں تحفظ حبان کامسکہ زیادہ اہم اور قابل ترجیج ہے۔

---- حواشی ------

<sup>847</sup> \_ بقرہ: ۲ کے ا

<sup>848</sup> \_ فياوى منديه: ج۵ص/۳۵۵، فياوى بزازيه على الهنديه: ج۲ص/۳۱۷، مجمع الانهر شرح ملتقى الابحر: ج۲ص/۵۲۴ \_ فياوى منديه: ج849 \_ وقاعد الاحكام في مصالح الامام لعزين عبد السلام: ص/۷۸

نا قابل علاج مریض جس شدت مرض میں مبتلاہے، وہ اس کاجسمانی اور جزوی نقصان ہے، جان لینے کے مقابلہ میں اس جزوی نقصان کو گوارا کر نازیادہ آسان ہے، یہ ہر گز مناسب نہیں کہ کسی جسمانی تکلیف سے بچانے کے لئے جان لینے کی تکلیف میں مبتلا کر دیا جائے۔

#### مر ض الموت كي تكاليف تجفي نعمت ہيں

پھر موت کا ایک وقت مقررہے ، موت سے قبل انسان جن اذبیوں سے دوچار ہو تاہے ، اس میں بھی مریض کے لئے خیر کے بہت سے پہلوپوشیدہ ہوتے ہیں ، یہ امر اض گنا ہوں کا کفارہ بنتے ہیں ، رفع در جات کا ذریعہ ہوتے ہیں بہت سے ایسے لوگ جو زندگی بھر کی نیکیوں کی بدولت وہ مقام نہیں پاسکتے ، مرض الموت کی تکالیف انہیں بہونے دیتی ہیں۔

اس کئے مرض کی شدت ہویااس کی درازی ہر ایک میں خیر پوشیدہ ہے، اور جو پچھ ہوتا ہے اللہ کے حکم سے ہوتا ہے، اور بندہ کی بھلائی کے لئے ہوتا ہے، اس لئے کسی شخص کو یہ اجازت نہیں دی جاسکتی کہ وہ خدا کے مقرر کر دہ اس سلسلۂ خیر کو توڑ دے، اور جان کے در پے ہو جائے، یہ اختیار نہ خو دمریض کو ہے، اور نہ اس کے ڈاکٹر وں یا اعزاء اور تیار داروں کو، انسانی جان کا مالک صرف خدا ہے، انسان صرف اس کا پابند ہے کہ وہ صحت کی تدبیر کرے، باقی نتیجہ اللہ کے حوالے کر دے، اگر بجائے تدبیر صحت کے کوئی تدبیر موت شروع کر دے اپنے لئے یادو سرے کے لئے تو یہ قتل قرار پائے گا، جس کی کسی صورت میں اجازت نہیں دی حاسکتی۔

## (۲)غير عملي يو تھينيزيا

یو تھینیزیا کی دوسری قشم غیر عملی ہے ، یعنی مریض کو موت تک پہونچانے کے لئے کوئی عمل تو نہیں کیا جاتالیکن اس کاضروری علاج ترک کر دیا جاتا ہے ، اور اس کے نتیجے میں مریض مرجاتا ہے ، یہ صو رت بھی ناجائز ہے ، جس کی کئی وجوہ ہیں:

#### تحفظ حان کی تدبیر کرنا

(۱) پہلی بات میہ ہے کہ جان کا بچانا فرض ہے ، اور جان بچانے کے لئے ضروری تدابیر کا اختیار کرنا بھی فرض ہے ، کسی مریض کو بے علاج چھوڑ دینا تحفظ جان کی تدبیر کانزک کرنا ہے ، جو گناہ ہے ، تحفظ جان کے لئے جس طرح یانی اور غذا ضروری ہے ، دوا بھی ایک وسیلہ ہے۔

ني كريم مثاليًّ يُوم ن خود دوااستعال فرمائي، اور دوسرول كو بهى دواكے استعال كى ترغيب دى۔ اعن اسا من بن شريك قال: قالت الاعراب: يا رسول الله الانتداوى ؟ قال نعم يا عبا دالله! تداووا فان الله لم يضع داء الاوضع لم شفاء او دواء الاداء واحدا فقالوا: يا رسول الله إو ما هو ؟قال الهرم "850

ترجمہ: حضرت اسامہ بن شریک گہتے ہیں کہ کچھ دیہات کے لوگوں نے دریافت کیا کہ یار سول اللہ! کیا ہم دواعلاج کراسکتے ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا کہ ہاں! اے اللہ کے بندو! دواکر اؤ، اللہ نے ہر بیماری کی دوار کھی ہے، سوائے ایک بیماری کے ، انہوں نے عرض کیایار سول اللہ! وہ کونسی بیماری ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا: بڑھایا۔

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ دنیامیں کوئی بھی مرض نا قابل علاج نہیں ہے، بڑھا پا(اور نتیجاً موت) کے سواہر بیاری کی دواموجو دہے، یہ انسانی علم کی کو تاہی ہے کہ بیاری کی دوادریافت نہ ہوسکے، غرض جان بچانے کے لئے اس کی سعی کی جانی چاہیئے۔

#### علاج کی شرعی حیثیت

البتہ اس باب میں علاج کی معروف شرعی حیثیت سے غلط فہمی ہوسکتی ہے ، دراصل علاج کو جمہور علاء مباح کہتے ہیں ، اور شافعیہ زیادہ سے زیادہ اس کے استخباب کی طرف گئے ہیں <sup>851</sup>

<sup>850</sup> \_ ترمذي مع تحفة الاحوذي:جسس / ١٥٨

<sup>851</sup> \_ الموسوعة الفقهية: ج 1 اص / ١١٧

متعدد کتب فقہیہ میں اس قسم کی جزئیات آئی ہیں ، کہ اگر کوئی مریض اپنے مرض کا علاج نہ کرائے، اور نتیجةً مرجائے توگنہ گارنہ ہو گا۔<sup>852</sup>

#### تنقيح مسكه

اس طرح کی فقہی جزئیات سے ظاہر ہو تاہے کہ علاج کوئی ضروری امر نہیں ہے، اس لئے اس کے ترک سے گناہ نہ ہو گا، لیکن مسکلہ کی تنقیح کی جائے تو پوری حقیقت یہ نہیں ہے، دراصل مسکلہ کا مدار اس پر ہے کہ علاج میں شفاء کا یقین کس حد تک ہے؟ بیاری کی تشخیص اور اس کے لئے دوا کی تجویز ڈاکٹر کے تجربہ و شخیق پر مو قوف ہے، داکٹر نے بیاری کے لئے جس دوا کی تجویز کی ہے اس میں اس بیاری کی شفاء کی صلاحیت ہے یا نہیں؟ اس میں کتنی واقعیت ہے؟ مسکلہ واقعیت کا ہے، مقدر کا نہیں، شفاء مقدر میں ہے یا نہیں، یہ علم تو سوائے خدا کے کسی کو نہیں ہے۔

فقہاء کی گفتگو کا اصل محور شفاء کا تیقن ہے ، یعنی جس طرح کھانا کھانے سے یقین ہے کہ بھوک مٹ جائے گی ، اور انسان بھوک کی بناپر ہر گزنہیں مرے گا ، الایہ کہ موت ہی مقدر ہو ، کیا دواکے استعال سے بھی اسی درجہ کی شفاء کا یقین حاصل ہے ؟ ظاہر ہیکہ ڈاکٹر کی تمام تر تشخیص و تجویز فہم واجتہا دیر مبنی ہوتی ہے ، خود بیاری کی تشخیص بھی ظنی ، اور اس کے ساتھ دواؤں کی تجویز بھی ظنی۔

قدرتی بات ہے کہ ظنیات کو یقینیات کے درجہ میں نہیں رکھا جاسکتا ہے۔ چنانچہ فقہاءنے جہاں جہاں یہ حکم شرعی بیان کیا ہے، کہ ترک علاج گناہ نہیں ہے، وہاں اس کی توجیہ یہی کی ہے کہ شفاء یقینی نہیں ہے، مثلاً:

ﷺ عالمگیری میں فناویٰ قاضی خان کے حوالے سے ایک جزئید نقل کیا گیاہے، جس میں توجیہ مسلہ کے الفاظ یہ ہیں:

<sup>&</sup>lt;sup>852</sup> ـ ردالمحتار: ج۵ص/۱۳۳۳، فتاوی عالمگیری: ج۵ص/۱۳۵۵ بزازیه علی الهندیه: ج۲ص/۱۳۷۷، مجمع الانهر شرح ملتقی الابحر: ج۲ص/

"فلم يفعل حتى ما ت لايكون أثما لا نم لم يتيقن ان شفاءه فيم

85311

ترجمہ: مریض نے ڈاکٹر کی تبحویز پر عمل نہیں کیااور مرگیاتو گنہ گارنہ ہو گا،اس کئے کہ اس علاج میں شفاء یقینی نہیں ہے۔

اللہ اللہ کے حوالے سے عالمگیری ہی میں ترک طعام اور ترک علاج میں فرق واضح

كرتے ہوئے تحرير كيا گياہے:

"والفرق ان الأكل مقدار قوته مشبع بيقين فكان تركه اهلاكا ولا كذلك المعالجة والتداوى "854

ترجمہ: فرق بیہ ہے کہ کھانے سے آسودگی کا حصول یقین ہے، اس لئے ترک طعام اپنے کو ہلاک کرناہے، علاج و دواکی بیر کیفیت نہیں ہے۔

☆ فتاویٰ بزازیه میں ہے:

لأن عدم الهلاك بالأكل مقطوع والشفاء بالمعالجة مظنون وقد مر "855

ترجمہ: اس کئے کہ کھانے سے ہلاکت سے نی جانا یقینی ہے، جبکہ علاج سے شفاء ملنا ظنی ہے۔

اس طرح کی تصریحات دیگر کتب فقہ میں بھی موجو دہے 856 کھ عالمگیری میں فصول عمادیہ کے حوالے سے ایک اصولی بحث نقل کی گئی ہے: دفع ضرر کے اسباب تین طرح کے ہیں:

<sup>853</sup> \_عالمگيرى:ج٥ص/٣٥٨،٣٥٥

<sup>854</sup> \_ عالمگیری:ج۵ص/854

<sup>855</sup> \_ بزازيه على الهنديه: ج٢ص /٣٦٧

<sup>856</sup> \_رد المحتار: ج ۵ ص/۳۴۳، مجمع الانهر شرح ملتقى الابحر: ج٢ ص/ ۵۲۵

(۱) یقین: یعنی جن سے بالیقین د فع ضرر ہو جائے، مثلاروٹی اور پانی، بھوک پیاس مٹانے کا یقینی ذریعہ ہیں، وغیر ہ

حدید تغلیمی، ساجی، طبی، اور سائنسی مسائل

(۲) طنی: یعنی ایسے اسباب جن سے غالب امید ہو کہ دفع ضرر ہو جائے گا، مثلا علاج و معالجہ وغیرہ۔

(۳) موہوم: دفع ضرر کانہ یقین ہو اور نہ ظن ، بس ایک خیال کی حد تک بیہ بات ہو، مثلا دعاء، تعویذ اور ٹوناٹو ٹکاوغیر ہ۔

ان تینوں طرح کے اسباب کا تھم یہ ہے کہ پہلی قسم کے اسباب کو ہلاکت سے بچنے کے لئے اختیار کرنا واجب ہے، ان کاترک حرام ہے، دوسری قسم کے اسباب کو اختیار کرنا جائز ہے، اس کاترک کرنا حرام نہیں، البتہ حالات اور اشخاص کے اعتبار سے اختیار کرنا فضل ہے، تیسری قسم کے اسباب کو اختیار کرنا خلاف توکل ہے۔

#### ترقى يافتة طب

ان تمام تربحتوں کاخلاصہ ایک ہی بات ہے، وہ ہے شفاء کے یقین کامسئلہ، جس دور میں فقہاء نے بیہ بحثیں کی تھیں، اس دور میں طب اور میڈیکل سائنس نے اس قدر ترقی نہیں کی تھی، اس دور میں ڈاکٹروں اور اطباء کی تشخیصات و تجویزات کا مدار تجربہ و ظن پر ہوا کر تاتھا، لیکن آج جبکہ میڈیکل دنیا کافی آ گے بڑھ چکی ہے، اب تشخیص محض تجربہ و تفکر کی بناپر نہیں بلکہ معائنہ ومشاہدہ اور مشینی تجربہ کی بنیاد پر ہوتی ہے، ہر بیاری کی نوعیت و کیفیت کے لحاظ سے الگ الگ قسم کی دوائیں تجویز کی جاتی ہیں، اور ڈاکٹریقین یا کم از کم ظن غالب کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ اس مرض کا یہ علاج نہ کیا گیا تو خطر ناک صورت پیدا ہو سکتی ہے، ظاہر ہے کہ الیک صورت پیدا ہو سکتی ہے، ظاہر ہے کہ ایک صورت پیدا ہو سکتی ہے، ظاہر ہے کہ ایک صورت بیدا ہو سکتی ہیں کہ اس مرض کا یہ علاج نے گا، قدیم فقہاء کے زمانہ میں یقینی شفاء کے معیار کا کوئی علاج موجود نہ تھا، اس لئے ان حضر ات نے علاج کو صرف مباح یا مستحب قرار دیا، اس لئے کہ تحفظ جان کے لئے یہ کوئی

<sup>857</sup> \_ عالمگيري:جه ص/857

یقینی ذریعہ نہ تھا،لیکن جب معیار میں ترقی پیداہوئی،اور شفاء میں یلگونہ یقین یا کم از کم ظن غالب کی کیفیت پیداہوئی،اور ڈاکٹروں کے لب والہجہ میں بھی اعتاد ویقین کاانداز آیا، توخود ان فقہاء کی تصریحات و توجیہات کے مطابق بھی ترک علاج کو صرف مباح کہنا مشکل ہے۔

اس موقعہ پرشنخ الاسلام ابن تیمیہ گی یہ تحریر کافی اہمیت رکھتی ہے جوان کے مجموعۂ فتاویٰ میں موجو دہے، دواوعلاج کے حکم نثر عی پر تحقیقی بحث کرتے ہوئے رقمطر از ہیں:

"فان الناس قد تنازعوا في التداوي هل هو مباح او مستحب او واجب ؟و التحقيق ان منه ما هو محرم و منه ما هو مكرو ه ومنه ما هو مباح و قد يكون منه ما هو وا جب و هو ما يحكم انه يحمل به بقاء النفس لا بغيره كما يجب اكل الميتة عند الضرورة فا نه وا جب عندالا ئمةالا ربعة وجمهو رالعلماء،و قد قال مسروق: من اضطر الى اكل الميتة فلم يأ كل حتى ما ت دخل النار وقد يحصل احيا نا للا نسان اذا استحر المرض ما لم يتعالج معه ما ت و العلاج المعتاد تحصل معه الحياة كا لتغذية للضعيف وكاستخراج الدم احيا نا "858

ترجمہ: دواعلاج کے بارے میں علماء کی رائے مختلف ہے، بعض لوگ مباح کہتے ہیں،
بعض مستحب اور بعض واجب، لیکن شخقیق ہے ہے کہ علاج کبھی حرام، مکروہ، کبھی
مباح اور کبھی مستحب ہو تاہے، اور کبھی علاج واجب بھی ہو تاہے، وہ اس وقت جب
اس کے ذریعہ شخفظ جان کا یقین (یا کم از کم ظن غالب) حاصل ہو جائے، جس طرح
کہ ائمہ اربعہ اور جمہور علماء نے بوقت ضرورت مر دار کھانے کو واجب قرار دیاہے،
مسروق قرماتے ہیں کہ جو مر دار کھانے پر مجبور ہو جائے اور نہ کھائے اور مر جائے تو

<sup>858</sup> \_ مجموع الفتاويٰ شيخ الاسلام ابن تيميه: ج١٨ ص /١٢

صورت میں دوچار ہونا پڑتا ہے، کہ اگر علاج نہیں کرائے گاتو مرجائے گا،اور علاج و دواسے زندگی چ سکتی ہے، جیسے کمزور کے لئے غذا یا تبھی (بعض امراض میں)خون نکلواناوغیرہ۔

اس تفصیلی بحث سے ظاہر ہو تاہے کہ علاج کو جن فقہاء نے مباح کہاہے ، وہ ان حالات میں ہے ، جبکہ تحفظ جان اس پر مو قوف نہ ہو ، اور شفاء کا یقین یاغلبر طن نہ ہو ، اگر کسی صورت میں یہ یقین حاصل ہو جائے اور بقائے جان اس سے وابستہ ہو جائے تو بالیقین علاج واجب قرار پائے گا، اور اس کاترک حرام ہو گا۔

اس لئے ایسی صورت میں جبکہ ایک شخص کسی نا قابل علاج مرض میں مبتلاہے ، لیکن زندگی کے فوری خاتمہ کا اندیشہ نہیں ہے ، اگر اس کو کوئی ایسامر ض لاحق ہو جائے جو قابل علاج ہو اور علاج نہ ہو ئے ک صورت میں موت کا اندیشہ ہو ، تو ایسی صورت میں علاج کو مباح کہنا صحیح نہ ہو گا ، بلکہ علاج واجب ہو گا اس کی زندگی لئے کہ ڈاکٹروں کی رپورٹ (جو عموما صحیح ، یقین یا کم از کم غلبہ ظن کی حامل ہوتی ہے ) کے مطابق اس کی زندگی کی بقاء علاج پر مو قوف ہے ، اس صورت میں علاج کو بالارادہ ترک کرنا قتل نفس قرار پائے گا، اور اگر مریض کی اجازت سے ایسا کیا جاتا ہے توخو دکشی ہوگی۔

حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمی ؓ نے اس موضوع پر کافی محققانہ کلام فرمایا ہے، قاضی صاحب کاایک اقتباس ملاحظہ ہو:

"ایک شخص ایک ایسے مرض میں مبتلاہے جو اطباء کی نگاہ میں لاعلاج ہے، لیکن فوری طور پر مہلک نہیں ہے، اسی دوران اسے ایسا مرض لاحق ہو تاہے، جو طبی نقطۂ نظر سے مہلک اور جان لیوا ہے، لیکن اس نئے مرض کی دوائیں میڈیکل سائنس نے در یافت کر لی ہیں، جن سے شفاء کے حصول کا ظن غالب ہے، ایسی صورت میں دواکے یافت کر لی ہیں، جن سے شفاء کے حصول کا ظن غالب ہے، ایسی صورت میں دواکے استعمال سے جان نج جائے گی، اور دوااستعمال نہیں کی جائے گی تو یہ شخص مرجائے گا، اس کا ظن غالب ہے، توایسے حالات میں فقہاء کی عام عبار توں کا سہار الیکر ہے کہنا کہ علاج محض مباح ہے، اس لئے اس کا ترک گناہ نہیں ہوگا، صحیح نہیں ہے، بلکہ

صیح بات یہ ہے کہ جان بحیانے کے لئے دواکا استعمال اس صورت میں واجب ہوگا، اور اس کاترک گناہ <sup>859</sup>

#### مباح كاغلط استعمال جائز نهيس

(۲) نیزیهال به نکته بھی بہت اہم ہے کہ علاج مباح ہویا واجب ؟ زیر بحث صورت میں ترک علاج کا مقصد مریض کو موت تک پہونچانا ہے ، عام حالات میں ترک علاج مباح بھی ہو تواس مخصوص صورت میں اس کو مباح قرار نہیں دیا جا سکتا ، اس لئے کہ اس مباح کا ارتکاب ایک امر محظور کے لئے کیا جا رہا ہے۔ شریعت کا ضابطہ ہے کہ

"انما الاعمال بالنيات" (الحديث)860

ترجمہ: اعمال كادارومدار نيتوں پرہے۔ " الامور بمقاصدها "<sup>861</sup>

یعنی کسی بھی معاملے میں تھم شرعی لگاتے ہوئے اس کے مقاصد کو پیش نظر رکھنا ہو گا، اس لئے فقہاء نے تصریح کی ہے کہ "مباحات" کا تھم حالات کے لحاظ سے بدلتار ہتا ہے، علامہ ابن نجیم مصری الاشباہ میں لکھتے ہیں۔

"واما المباحات فانها تختلف صفتها باعتبارما قصدت لاجلم" 862

ترجمہ:مباح چیزوں کا حکم ان کے مقاصد کے لحاظ سے بدلتار ہتا ہے۔

859 \_ مباحث فقهیه: ص/۱۰۰

860 - صحيح البخاري ج ١ ص ١ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

اس لئے اگر علاج مباح ہو تو کسی کی جان لینے یا اپنی جان دینے کی غرض سے اس مباح کاتر ک جائز نہ ہوگا، حضرت قاضی صاحب ؓنے اپنے مضمون میں اس نکتہ کی طرف اشارہ فرمایا ہے، دیکھئے حوالہ بالا۔

## ترک عمل بھی عمل ہے

(۳) تیسر ااہم نکتہ جس کی طرف قاضی صاحب نے توجہ دلائی ہے قاضی صاحب ہی کے الفاظ ملاحظہ کریں:

"اس خاص صورت میں علاج و معالجہ سے گریز محض "ترک" نہیں بلکہ کف ہے،
یعنی کسی کام کا نہیں کر نابذات خود کوئی عمل نہیں، جس پر جواز وعدم جواز کا حکم لگا
یاجائے، لیکن اپنے کو کسی کام سے روک لینا عمل جسمانی نہیں، لیکن عمل نفسی ہے،
جس کا تعلق قلب کے ارادہ سے ہے، اس لئے اس پر ثواب و عتاب مرتب ہوگا، کہ
انسان جس طرح عمل جسمانی کا مکلف ہے، اسی طرح عمل نفسی کا بھی ذمہ دارہے،
اسی لئے جن امور سے شرع نے روکا ہے، ان کونہ کرنا کوئی عمل نہیں، محض "ترک
"ہے، لیکن اپنے کو اس عمل سے روک لینا عمل ہے، جسے "کف" کہا جا تا ہے، اور
اس پر ثواب مرتب ہو تا ہے، دیکھئے الا شباہ و النظائر اور دیگر کتب اصول فقہ،
"تروک" کی بحث کے تحت علامہ حموی ؓ نے جاشبہ میں لکھا ہے:

"ان الكف فعل النفس فان الفعل كما ينسب الى الجوارح ينسب الى النفس و حينئذ فالترك من حيث هو هو لا يتصوران يكون مثابا عليم"

ترجمہ: یعنی کف (کسی عمل سے اپنے کورو کنا) فعل نفس ہے، اس لئے کہ فعل جیسے اعضاء وجوارح کے ہوتے ہیں، نفس کے بھی ہوتے ہیں پس ترک عمل اس حیثیت سے کہ ترک ہے اس پر ثواب کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔

لیکن کسی کام سے اپنے کو بازر کھنا فعل وعمل ہے، جس پر تواب و گناہ مرتب ہو سکتا ہے، حموی نے

اس کی دلیل میہ لکھی ہے کہ قرآن نے " قرآن " کے عمل کو چھوڑ دینے کو قوم کا عمل بتایا ہے۔

" ان قومى اتخذ والهذا القرآن مهجو را "863

اور حدیث میں حفظ لسان (یعنی زبان سے کوئی لغواور حجموٹی بات نہ نکالنا) کو بہترین عمل قرار دیا

- 4

پس زیر بحث معاملہ میں علاج سے باز رہنا بھی ایک عمل ہے ، جس کا مقصد جان کوضائع کرناہے ، پس ایکٹویو تھینیزیا میں دوادے کرمارنا عمل جسمانی ہے ، اور پبیویو تھینیزیا میں دواسے روک کرمارنا ہے ، جو عمل نفسی ہے ، اس لئے دونوں ہی صور تیں ناجائز اور حرام ہیں <sup>864</sup>

#### جب علاج کلیتاً مفیرنہ رہے

البتہ مرض کی الیں انتہائی صورت جس میں ڈاکٹر نے مایوسی ظاہر کر دی ہو، اور علاج ہر گز مفید نہ ہو، اور محض مصنوعی آلات اور مشینوں کے ذریعہ سانس کی آمد ورفت باقی رکھی گئی ہو، تو ظاہر ہے کہ بیہ صورت محض مباح کی ہے، اس لئے کہ بقائے نفس علاج سے وابستہ نہیں رہا، مصارف اس کے علاوہ ہیں، اور حیات بھی مصنوعی محسوس ہوتی ہے، اسلئے ایسی صورت میں ان آلات اور مشینوں کو ہٹا لینے اور علاج ترک کر دینے کی اجازت ہوگی۔ واللہ اعلم بالصواب علمہ اتم واتھم

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

شریعت اسلامی میں انسانی جان کی بڑی اہمیت ہے اور حتی المقدوراس کی حفاظت خوداس شخص کااور دوسروں کافریضہ ہے،اس لئے:

<sup>863</sup> \_ فرقان: ۲۰۰۰

<sup>864</sup> \_مباحث فقهید: ص/۱۰،۴۹۲

ا-کسی مریض کوشدید تکلیف سے بچانے یااس کے متعلقین کوعلاج اور تیار داری کی زحمت سے نجات دلانے کے لئے عمداً ایسی تدبیر کرنا کہ جس سے اس کی موت واقع ہوجائے حرام ہے اور یہ قتل نفس کے حکم میں ہے۔

۲-ایسے مریض کو گومہلک دوانہ دی جائے مگر قدرت کے باوجو داسکاعلاج ترک کر دیاجائے تا کہ جلد سے جلداس کی موت واقع ہوجائے، یہ بھی جائز نہیں ہے -865۔

# موت کی حقیقت - چند مسائل واحکام 866

موت ایک نا قابل انکار حقیقت ہے، ہر زندہ وجود کو موت کی تلخی سے دوچار ہونا ہے، مگر خود موت کی حقیقت کیاہے؟ امام غزالی کے بقول انسان کے لئے اس کا سراغ نکالنامشکل ہے، اس لئے کہ موت زندگی کے ساتھ جڑی ہوئی ہے ، اور انسان کو زندگی کی حقیقت بھی معلوم نہیں ، کیونکہ زندگی کی حقیقت جاننے کے لئے حقیقت روح کی تفصیل نصوص میں نہیں ملتی۔ جاننے کے لئے حقیقت روح کی تفصیل نصوص میں نہیں ملتی۔

#### حقيقت روح

قرآن نے صرف اتنا کہنے پر اکتفاکیا ہے: "قل الروح من امر ربی "<sup>867</sup> ترجمہ: آپ فرمادیں کہ روح میرے رب کے امرسے ہے۔

امر رہ سے کیامر اوہے؟ علماء کے کئی اقوال ہیں، پھر جس روح کو "امر الٰہی" قرار دیا گیاہے اس
سے کون می روح مرادہے؟ "یسئلونک عن الروح " میں سوال کس روح کے تعلق سے ہے؟ قرآن کی آیات
میں روح کا ذکر آیاہے اس سے مراد کیاہے؟ یہ بھی علماء اور مفسرین کے در میان مختلف فیہ مسئلہ ہے، گئ
اقوال ملتے ہیں: (۱)روح انسان (۲)روح حیوان (۳) جر ئیل (۴) عیسئی (۵) قرآن (۲) وحی (۷) فرشتہ جو
روز قیامت تنہاصف میں کھڑا ہو گا(۸) فرشتہ جس کے پاس گیارہ ہزار پر اور چرے ہیں (۹) فرشتہ جس کے
پاس ستر ہزار زبانوں میں اللہ کی تسبیحات ادا ہور ہی ہیں اور ہر تشبیح سے ایک فرشتہ پید اہور ہا ہے (۱۱)
اور ہر زبان سے ہزار زبانوں میں اللہ کی تسبیحات ادا ہور ہی ہیں اور ہر تشبیح سے ایک فرشتہ پید اہور ہا ہے (۱۱)
ایک قول ہے ہے کہ اس سے مرادوہ فرشتہ ہے جس کا سرعرش اعظم کے پاس اور پاؤں زمین کے نچلے جھے میں
ایک قول ہے ہے کہ اس سے مرادوہ فرشتہ ہے جس کا سرعرش اعظم کے پاس اور پاؤں زمین کے نچلے جھے میں

<sup>866 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منور وانثریف، بتاری ۲۵ / ذی الحجه کے ۴۲ اور

<sup>867</sup> \_ آل عمران. ۱۲۹

سے وغیر ہ۔<sup>868</sup>

غرض روح انسانی کے بارے میں آج تک قطعیت کے ساتھ تو کوئی بات نہیں کہی جاسکی ، بلکہ شروع سے علماء کے ایک بڑے طبقہ کی رائے بیر رہی کہ اس باب میں سرے سے لب کشائی ہی کی گنجائش نہیں ہے ، اس لئے کہ خود اللہ اور رسول نے اس راز سے پر دہ نہیں اٹھایا ہے ، اس لئے ادب اور احتیاط یہی ہے کہ وہی تعبیر اختیار کی جائے جواللہ اور رسول نے اختیار کی ہے اپنی طرف سے اس میں کوئی اضافہ نہ کیا جائے۔

امام الطریقۃ شخ ابو النجیب السہروردی (صاحب عوارف المعارف) اور امام غزالی و غیرہ کی رائے کہی ہے ، البتہ تاویل کی کسی درجہ میں اجازت دی ہے ، اس کے بالمقابل شخ جنید بغدادی اور متاخرین صوفیاء وعلماء نے اس میں گفتگو کی اجازت دی ہے چنانچہ متعدد علماء اور صوفیاء سے روح کی تشریح کے ذیل میں مختلف اقوال منقول ہیں ، مثلاً:

(۱) بعض نے اس کامصداق نفس داخل اور نفس خارج کو قرار دیاہے، یعنی سانس جو اندر اور باہر جااورآرہی ہے۔

(۲) ایک قول بیہ ہے کہ اس سے مراد حیات ہے۔

(m) بعض کے نزدیک اس سے مراد وہ جسم لطیف ہے جو پورے بدن میں سرایت کئے ہوئے

ے۔

#### (۴) ایک رائے خون کی بھی ہے ، وغیر ہ۔

کہاجاتا ہے کہ اس سلسلے میں ایک سو(۱۰۰) کے قریب اقوال ہیں جن میں باہم کافی تضاد بھی پایا جاتا ہے، مگر ابن مندہ نے بعض متکلمین کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ عام لوگوں کو ایک روح مگر ہر نبی کو پانچ (۵)روحیں اور ہر مومن کو تین (۳)روحیں دی جاتی ہیں، بعض لوگوں نے روح اور نفس کو ایک کہاہے، اور بعض نے الگ الگ قرار دیاہے، کچھ حضرات نے روح پر قلب کا اطلاق کیا ہے تو کچھ نے نفس پر 869

<sup>868</sup> \_ فتح الباري شرح البخاري ج / ۸ ص / ۵۱۲،۵۱۳

<sup>869 -</sup> فتح الباري ج/ ۸ ص/ ۵۱۵، عوارف المعارف للسهر وردى باب ۵۱ مطبوعه قاهره ص/ ۲۸۸ ۲۸۸

#### حقیقت موت

اس طرح انسان اپنی حیات اور موت دونوں کی حقیقتوں سے بے خبر ہے ، زندگی اور موت کے مختلف مر احل اور علامات کے بارے میں جو کچھ بحث کی جاتی ہے اس کا تعلق استقر اءاور اجتہاد سے ہے ، نصوص میں بھی جن مقامات پر موت وحیات کا ذکر آیا ہے وہاں گفتگو کا محور موت وحیات کے اگلے اور بچھلے مر احل واحوال اور ان سے مطلوب نتائج اور تقاضے ہیں ، زیادہ سے زیادہ موت کی بعض علامات کا تذکرہ کیا گیا ہے ، مثلاً قر آن کریم میں ہے:

"ولوترى اذالظالمون في غمرات الموت والملئكة باسطوا الديهم اخرجواانفسكم الآية "870

ترجمہ: اور اگر آپ دیکھیں اس مرحلے کو جب ظالم موت کی سختیوں (بے ہوشی اور بے چینی کی کیفیت) میں مبتلا ہوتے ہیں، اور فرشتے ان کی طرف ہاتھ بڑھاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اپنی جانیں نکالو"

"تدور اعينهم كالذي يغشى عليه من الموت "871

ترجمه: ان کی آئکھیں اس طرح گردش کرتی ہیں جیسے ان پر موت کی غشی طاری ہو تی ہو" "کانما بساقون الی الموت و هم ینظرون"<sup>872</sup>

ترجمہ: گویاان کوموت کی طرف کھینچاجار ہاہواور وہ ایک ٹک تاک رہے ہوں"

اس قسم کے مضامین کی متعدد آیات قرآن کریم میں موجود ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ

بے ہوشی، غشی،اور آئکھوں کا بھٹ جاناو غیر ہموت کے وقت کی کیفیات ہیں۔

بعض احادیث میں بھی موت کی بعض علامات کی طرف اشارہ کیا گیاہے:

🖈 حضرت ام سلمه ٌروایت کرتی ہیں که رسول الله صَالَّاتُیْوَم نے ارشاد فرمایا:

<sup>&</sup>lt;sup>870</sup> - انعام: ۹۳

<sup>871 -</sup> الاحزاب:19

<sup>872 -</sup> الانفال: ٢

"ان الروح اذا قبض تبعم البصر "873

ترجمہ:روح جب قبض ہوتی ہے تو نگاہ کھلی رہ جاتی ہے"

الله مَثَالِثُانِيَّةُ فِي روايت ہے كه رسول الله مَثَالِثَانِيَّةُ فِي ارشاد فرمايا: ﴿ حَضِرت شَداد بن اوسُّ كي روايت ہے كه رسول الله مَثَالِثَانِيَّةُ فِي ارشاد فرمايا:

"اذا حضرتم موتاكم فا غمضوا البصر فان البصريتبع الروح"874 ترجمه: مرنے والے شخص كے پاس آؤتواس كى آئكھيں بند كردو،اس لئے كه آئكھ

روح کے ساتھ کھلی رہ جاتی ہے"

اس قسم کی آیات و روایات اور روز مرہ کے تجربات کی روشنی میں فقہاء نے بھی بعض علامات موت کا ذکر کیاہے، مثلاً جسم کا ٹھنڈ اہونا، قد موں کا ڈھیلا پڑجانا، سانس کا منقطع ہو جانا، ناک میں مجی پید اہونا، کنیٹی کا دھنس جانا، خصیہ کا اندر چلا جانا اور کھال لٹک جانا، تتصلیوں کا ڈھیلا پڑجانا وغیرہ 875

گر ظاہر ہے کہ یہ سب صرف علامات ہیں جو موت کے وقت یااس کے بعد ظاہر ہوتی ہیں، موت کی حقیقت نہیں ہے، عام طور پر فقہ کی کتابوں میں احکام شرع کو ظاہر کی علامات ہی سے متعلق کیا گیا ہے،اس کئے کہ موت ایک باطنی عمل ہے جس کاعلم قرائن وآثار ہی کے ذریعہ ممکن ہے 876 یوں موت کی اصطلاحی تعریف عام طور پر کی جاتی ہے کہ:

"هو مفارقة الروح للجسد"877

"روح کا جسم سے الگ ہو جانا" بیعنی اعضاء جسم روح کی اطاعت سے آزاد ہو جائیں ، اور جسم پر اس کا کنٹر ول باقی نہ رہے۔

جبیبا کہ عرض کیا گیا روح ایک غیر مادی اور لطیف نثیؑ ہے ، اس کا جسم میں جانا اور جسم سے نکلنا \*

---- حواشی ــــــ

873 - مسلم ج/ ۲ص/۱۳۴۸ مطبوعه عيسي الحلبي

874\_ابن ماجه ج / اص / ۲۲۸

875 -البحر الرائق ج٢ص ٢٩٨، ردالمخارج/ ٣س/ ٣٤، فآويٰ مهنديه ج/ اص/ ١٥٤، روضة الطالبين ج/ ٢ص/ ٩٨

876 - ديکھئے المغنی لابن قدامہ ج/٣٣ص/٣٦٧، مطبوعہ هجر

877 المجموع شرح المهذب ج/۵ص/۵۰ا،مغنی المحاج ج/اص/۳۲)

سراسر غیر محسوس عمل ہے، اس کا ادراک قرائن ہی کے ذریعہ ممکن ہے، تخلیق کے مرحلے میں نفخ روح کی ایک مدت ( \* ۱۲ دن ) معلوم ہے، لیکن خروج روح کے لئے پختہ مدت کا علم خدا کے علاوہ کسی کو نہیں ہے، اس لئے بہت ایسا ہوتا ہے کہ انسان مرچکا ہوتا ہے اور لوگوں کو خبر نہیں ہوتی، لوگ جب دیکھتے ہیں کہ اس کے اعضاء کام نہیں کر رہے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ مرچکا ہے، روح کی اسی لطافت و معنویت کی طرف قرآن کی اس آیت میں اشارہ کیا گیا ہے:

"فلو لا اذا بلغت الحلقوم ، وانتم حينئذ تنظرون ونحن اقرب اليه منكم ولكن لاتشعرون فلو لاان كنتم غير اليه منكم ولكن لاتشعرون فلو لاان كنتم غير مدينين ، ترجعونهاان كنتم صادقين "878 ترجمه: جب جان علق تك پهونج جاتى ہے اور تم وہال موجود د كيم رہے ہوتے ہو اور ہم اس مرنے والے شخص سے تم سے زیادہ قریب ہوتے ہیں لیکن تم دیکھتے نہیں اگر تم روز جزاء پر یقین نہیں رکھتے تو اس روح كولو ٹالو اگر تم سے ہو "

#### فلاسفه کی رائے

فلاسفہ قدیم نے جو موت کی توجیہ و تشریح کی ہے اس کے لحاظ سے بھی موت ایک انتہائی درجہ کا اندرونی عمل ہے جس کا براہ راست مشاہدہ وادراک ناممکن ہے، فلاسفہ کا خیال ہے کہ حیات جسمانی کے لئے رطوبت غریزیہ اور حرارت غریزیہ دونوں ضروری ہیں، زندہ جسم میں یہ دونوں رطوبتیں اور توانائیاں ایک توازن کے ساتھ لازماً ہوتی ہیں، البتہ حرارت غریزیہ رطوبت غریزیہ کو رفتہ رفتہ تحلیل کرتی رہتی ہے، یہاں تک کہ رطوبت بالکلیہ ختم ہوجاتی ہے، اور رطوبت کے ختم ہوتے ہی حرارت بھی فنا ہوجاتی ہے، اور موت واقع ہوجاتی ہے، اور موت ہر زندہ جسم کے لئے لازم ہے 879

<sup>878 -</sup> واقعه: ۸۳،۸۷

<sup>879 -</sup>التفير الكبير للرازي ج/٨ص/٢٠٦

## مراحل تخليق وموت

البته کتاب و سنت کے مطالعہ سے معلوم ہو تاہے کہ تمام قدرتی امور کی طرح تخلیق کا معاملہ بھی مرحلہ وار مکمل ہو تاہے، خدا کا امر "کن" اسباب کی رعایت میں بتدر یج ظہور میں آتا ہے، قرآن میں تخلیق انسانی کے مراحل کی نشاند ہی کی گئی ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

"ولقد خلقنا الانسان من سللة من طين ثم جعلنه نطفة في قرارمكين ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عظاماً فكسونا العظام لحماً، ثم انشأنه خلقاً خر، فتبارك الله احسن الخالقين880

ترجمہ: اور ہم نے انسان کو چنی ہوئی مٹی سے پیدا کیا، پھر ہم نے اس کو ایک مقررہ جگہ پر نطفہ بنایا، پھر ہم نے اس نطفہ سے جماہوالہو بنایا، پھر اس جے ہوئے لہوسے گوشت کی بوٹی بنائی، پھر اس بوٹی سے ہڈیاں بنائیں، پھر ان ہڈیوں پر گوشت کالباس پہنایا، پھر ہم نے اس کو ایک نئی صورت عطاکی، سوبڑی برکت اللہ کی ہے جو سب سے بہتر بنانے والا ہے۔

اس آیت سے واضح ہو تا ہے کہ انسانی تخلیق دفعۃ نہیں ہوتی بلکہ اس کی تخلیق میں ایک مدت درکار ہوتی ہے اور اس کو کئی مرحلوں سے گزرنا پڑتا ہے، نظام کا کنات کے اس فطری اصول کا تقاضا ہے کہ یہ ضابطہ تخلیق کی طرح موت کے معاملہ میں بھی جاری ہو، اس لئے عین ممکن ہے کہ موت بھی دفعۃ واقع نہ ہو، بلکہ عمل موت کی شمیل کئی مرحلوں میں ہو، چنانچہ قرآن کریم کی مذکورہ بالا آیت میں مراحل تخلیق کے ذکر بلکہ عمل موت کی بھی ذکر کیا گیا ہے:

<sup>880 -</sup> مومنون:۱۲،۱۴

<sup>&</sup>lt;sup>881</sup> - مؤمنون:۱۹،۱۵۱

اس سے بھی اس طرف اشارہ ملتا ہے کہ موت کے معاملہ میں بھی قدرت کا تدریجی اصول کار فرما ہے، چنانچہ اطباء اور ماہرین نے تسلیم کیا ہے کہ انسان پر بحیثیت کل موت واقع ہو جانے کے بعد بھی اس میں کچھ دیر تک یکگونہ حیات باقی رہتی ہے۔

عصر حاضر کے مشہور فقیہ و محقق اور ممتاز عالم دین حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمی ؓ نے انسانی زندگی اور اس کے فقد ان کا اچھا تجزیہ کیا ہے ، تحریر فرماتے ہیں کہ:

"انسانی زندگی جس کے فقد ان کانام موت ہے اس کی چند صور تیں ہیں:

(۱)وہ انسانی زندگی جو بیداری کی حالت میں ہوتی ہے ، جس میں احساس، شعور ، اور حرکت تینوں ہی موجو د ہوتے ہیں۔

(۲) دوسری قشم جسے حیات جسمانی کہتے ہیں ، یعنی نیند کی حالت جس کے خود کئی درجہ ہیں ، نیند کا ابتدائی درجہ وہ ہے جس میں ایک درجہ بیداری بھی پائی جاتی ہے ، اور احساس و حرکت کا بھی فقد ان ہوجا تاہے ، اور فوری طور پر انسانی شعور بھی باتی نہیں رہتا۔

(۳) تیسری صورت عضوی زندگی، اس سے مراد وہ زندگی ہے جو انسان کی موت کے بعد بھی اس کے بعد بھی اس کے بعض اعضاء میں باقی رہتی ہے، اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ انسانی دماغ تو مر چکا ہوتا ہے ، لیکن مصنوعی اعضاء کے ذریعہ قلب کی حرکت جاری رکھی جاتی ہے، یہ در اصل بحیثیت فرد انسان کی زندگی نہیں، بلکہ ایک طرح کی جزوی حیات ہے، جو اس کے اعضاء قلب، جگر، گردے وغیرہ میں محدود مدت کے لئے باقی رہ سکتی ہے، اس طرح کہ ان اعضاء کو وہ ساری غذا بہونچائی جاتی رہے جو دوران حیات بہونچائی جاتی تھی۔

(۲) چوتھی قشم حیات نسیجی (TISSCOE'S LIFE ) کہلاتی ہے،اس سے مراد خلیوں کے مجموعے کی ایک خاص نوع کی زندگی ہے۔ (۵) پانچویں قسم جسے حیات خلویہ (CELLULAR LIFE) کہتے ہیں، کسی ایک انسانی خلیے کی خاص نوع کی زندگی جس کا تجربہ لبریٹریز (تجربہ گاہوں) میں مطالعہ کے سلسلے میں کیا جاتا ہے، غور کرنے سے ایسامعلوم ہو تا ہے کہ انسانی زندگی کا آغاز حیات خلویہ سے ہو تا ہے، لینی ایک خلیہ پہلے وجود میں آتا ہے پھر آہستہ آہستہ اس کی تعداد بڑھی جاتی ہے، یہاں تک کہ وہ حیات نسیجی کے مرحلے کو بہونچتا ہے، پھر اس میں روح پھونکی جاتی اس میں اعضاء پیدا ہوتے ہیں، جو حیات عضوی ہے، پھر اس میں روح پھونکی جاتی ہے، اور اس میں حیات جسدی خواب اور بیداری کے مراحل تک بہونچتی ہے، اور جب موت آتی ہے تواس کے بالکل بر عکس پہلے انسان بیداری کی مکمل زندگی سے محروم ہوتا ہے، پھر عضوی زندگی، اور اس کے بعد نسیجی زندگی ختم ہوتی ہے، اور اس کے بعد نسیجی زندگی ختم ہوتی ہے، اور اس کے بعد نسیجی زندگی ختم ہوتی ہے، اور آخرش حیات خلویہ تک جابہونچتی ہے۔

اس سلسلے میں حضرت قاضی صاحب ؓنے اطباء کی عالمی یو نین کے اس اعلامیہ کا بھی حوالہ دیا ہے جو آسٹر ملیا کے شہر سٹرنی میں 1910ء میں اپنی بائیسویں کا نفرنس کے موقع پر جاری کیا گیا تھا، اعلان سٹرنی میں بیہ بات کہی گئی ہے کہ:

" خلیے (CELLS) یا انسجہ (TISSUES) کی سطح پر موت ایک تدریجی عمل ہے اور انسجہ آئسیجن سے محرومی کو ہر داشت کرنے میں ایک دوسرے سے مختلف ہیں، مسلہ بیہ اہم نہیں ہے کہ مختلف اعضاء یا خلیات کے مجموعے کی موت کا وقت مقرر کیا جائے، اہم ترین بات اصل اس بات کا یقین حاصل کرنا ہے کہ موت کا عمل ایسے نقطہ تک پہونچ گیا ہے کہ جہاں پہونچ کے بعد اس کاروکنا ممکن نہیں ہے، چاہے علاج کے کوئی سے بھی وسائل استعال کر لئے جائیں اور یہ بھی کہ کسی عضویا خلیات

<sup>882</sup> ـمباحث فقهيه ص٣٧٢،٣٧٣

کے مجموعے کے زندہ رہنے کا بیہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ وہ انسان زندہ ہے <sup>883</sup>

اس تفصیل سے بیہ بات ظاہر ہموتی ہے کہ موت کا عمل بمر احل ہمو تا ہے، اور دل یا دماغ کے مرتے ہی انسان پر مکمل طور پر موت طاری نہیں ہو جاتی ، اب بیہ کہ موت کے ان مر احل کی پیکمیل کس شخص کے لئے کتنی دیر میں ہموتی ہے ہر شخص کے اپنے حالات اور وسائل اللہ کی مرضی پر موقوف ہے۔

کسی کومر ده قرار دینا

رہا ہے کہ کسی انسان کو بحیثیت کل مر دہ کب تصور کیاجائے؟ بیہ موضوع دراصل طب کا ہے، لیکن فقہ کے بہت سے مسائل اس سے مربوط ہیں، اس سلسلے میں سڈنی کا وہ پیراگراف بہت اہم ہے جس میں کہا گیاہے:

"اہم ترین بات دراصل اس بات کا یقین حاصل کرنا ہے کہ موت کا عمل ایسے نقطے تک پہونچ گیا ہے کہ جہاں پہونچنے کے بعد اس کارو کنا ممکن نہیں، چاہے علاج کے کوئی بھی وسائل استعال کر لئے جائیں، اور یہ بھی کہ کسی عضویا خلایا کے مجموعے کے زندہ رہنے کا یہ مطلب ہر گز نہیں کہ وہ انسان زندہ ہے "کسی شخص میں یہ صورت حال جب بھی پیدا ہو گی مان لیا جائے گا کہ اس کی موت کا عمل شروع ہو چکا ہے ، اور دنیا کی کوئی طاقت اب اسے زندگی کی طرف واپس نہیں لاسکتی، لیکن حبیبا کہ عرض کیا گیا کہ موت کا عمل شروع ہو جائے۔ ہوتے ہی کسی کو مردہ قرار نہیں دیا جائے گا جب تک کہ موت پوری طرح اس پر طاری نہ ہو جائے۔

## نظام جسم میں دل و دماغ کی اہمیت

<sup>883</sup> ـمباحث فقهيه ص/٣٧٣

بدولت دماغ اور پورے مجموع بہ جسم کی حیات وابستہ ہے، اسی طرح اعضاء اور حواس سے احساسات اور معلومات کارشتہ دماغ سے ، دماغ قائم نہ ہوتو پورانظام جسم معطل ہو کررہ جاتا ہے، دماغ سے رشتہ کٹنے کے بعد جسم مر دہ نہیں بے حس ہو جاتا ہے، جیسے کہ عارضی طور پر بوقت ضرورت جسم کے کسی جھے کو "سن" کیاجاتا ہے، مگر سن ہو جانے کی بناء پر جسم کے اس جھے کو مردہ نہیں کہاجائے گا۔

اس سلسلے میں پھیلی ہوئی بحثوں میں غور کرنے سے ایسالگتا ہے کہ دل اور دماغ کے بارے میں قدیم اطباء و محققین کی جو تحقیقات و تصورات ہیں ان میں بڑی حد تک واقعیت ہے، قدیم تصورات میں دل کو اصل سرچشمۂ حیات مانا گیاہے ، اور دماغ کو اس کے تابع ، اس لئے کہ دماغ کی زندگی دل کی زندگی سے وابستہ ہے، نہ کہ دل کی زندگی دماغ کی زندگی سے، دماغ اپنی زندگی کے لئے دل سے غذاحاصل کر تاہے، اگر دل کی طرِف سے دماغ کو غذاحاصل نہ ہو تو چند منٹ بھی وہ زندہ نہیں رہ سکتا، اور دماغ کے مرجانے کے بعد دوبارہ اس میں زندگی آنے کا امکان بہت کم رہتاہے، جدید میڈیکل انقلاب نے مصنوعی دل تیار کرکے اس کی اہمیت کم نہیں کی ہے ، اس کئے کہ مصنوعی دل بھی دل ہی کے قائم مقام ہے ، نظام جسم میں دل کی جو اہمیت ہے مصنوعی دل اس کی جگہ لے لیتاہے ، اور خون کی ترسیل کاجو کام حقیقی دل کے ذریعہ انجام یا تا تھاوہ مصنوعی دل انجام دیتا ہے،لیکن دل کے دوسرے اہم کام جو اخلاق وصفات اور معنی و کیف سے وابستہ ہیں مصنوعی دل کے دائر وُ اختیار سے باہر ہیں،اس لئے کہ مصنوعی آلات اور مشینیں معنوی چیز وں کابدل نہیں بن سکتیں،اور غالباً یہی وجہ ہے کہ جدید میڈیکل دنیا آج تک مصنوعی دماغ بنانے سے عاجز ہے ، کیونکہ دماغ کا تعلق علم ومعرفت اور احساس وشعور سے ہے،جو مصنوعی آلات کے دائر ہُ امکان سے باہر ہے،اگر میڈیکل د نیامصنوعی دماغ تیار کر سکتی تو جس طرح اصلی دل کے مرنے کے بعد مصنوعی دل لگا کر انسان کو محدود مدت کے لئے زندہ رکھنے کی کوشش کی جاتی ہے ، حقیقی دماغ کے مرنے کے بعد مصنوعی دماغ کے ذریعے انسان کو زندہ رکھنے کی کوشش بھی ضرور کی حاسکتی تھی۔

قر آن وحدیث اور فقہ اسلامی میں اس سلسلے میں کوئی واضح معیار موجود نہیں کہ دل کے مرنے سے موت واقع ہوگی یا دماغ کے مرنے سے؟ البتہ نظام جسم میں مجموعی طور پر دل کو مرکزی اہمیت دی گئ

ہے، مثلاً قرآن کریم میں ہے:

"افلم يسيروا في الارض فتكون بهم قلوب يعقلون بها او آذان يسمعون بها ، فانها لا تعمى الابصار وللكن تعمى القلوب التي في الصدور "884

ترجمہ: کیا یہ لوگ زمین میں نہیں چلتے ؟ کہ ان کے پاس دل ہوں جن سے عقل کا کام لیں، یا کان ہوں جن سے سنیں، اس لئے کہ آئکھیں اند ھی نہیں ہو تیں بلکہ سینوں میں جو دل ہیں وہ دل اندھے ہو جاتے ہیں۔

ایک حدیث پاک میں ارشاد نبوی ہے:

"الاوان في الجسد مضغة اذا صلحت صلح الجسد كلم واذا فسدت فسد الجسد كلم الا وبي القلب متفق عليم"588

ترجمہ: سنو! جسم میں ایک ٹکڑا ہے جب وہ ٹھیک ہو تا ہے تو سارا نظام جسم درست ہو تا ہے،اور جب وہ ٹکڑادل ہے" ہو تا ہے،اور جب وہ ٹکڑادل ہے"

<sup>884 -</sup> الحج:٢٦

<sup>885 -</sup> مشكوة على المرقات ج/٢ص/٣٦

للتعقل 886"

ترجمہ: آیت کریمہ سے اشارہ ملتا ہے کہ دل اس فہم وادراک کا آلہ ہے اس لئے ضروری ہے کہ قلب کو" مخزن عقل" قرار دیاجائے۔

صوفیاء نے دل اور دماغ دونوں ہی کو اہمیت دی ہے ، اور بعض جہتوں سے قلب اور بعض سے دماغ کو مرکز عقل قرار دیا ہے۔

اس موضوع کے مباحث اور انسان کے نظام جسم کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ انسان کے تمام اعضاء اور حواس دماغ سے براہ راست مر بوط ہیں، اور دل سے بواسط برماغ، اعضاء وجو ارح سے جب دماغ کار شتہ ٹو ٹا ہے تو دل سے بھی رشتہ ٹوٹ جاتا ہے، اور پھر انسانوں کے اعضاء اور خلیات میں جزوی حیات تو قائم رہتی ہے گر انسان جس شخصیت سے عبارت ہے وہ ختم ہو جاتی ہے۔

#### موت کا تعلق دل اور دماغ سے

عام طور پر علاء و فقہاء نے اس مسکے سے بحث نہیں کی ہے کہ موت حرکت قلب کے بند ہونے سے آتی ہے یاد ماغ کے منجمد ہوجانے سے ، فقہاء نثر ع کے نزدیک جسم سے روح کے نکلنے کا نام موت ہے ، اس کی تشر ت کے یہ کی جاتی ہے کہ اعضاء جسم انسان کے تابع نہ رہ جائیں اور اپناکام چھوڑ دے 887 مضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمی سے یہ فرماتے ہیں:

"روح کاجو کچھ عمل بتایا جاتا ہے اپنے آثار کے اعتبار سے وہی عمل ہے جو جذع دماغ

STEM BRAIN) کا آج کے اطباء بتاتے ہیں، پس یوں کہا جاسکتا ہے کہ روح کا
بدن سے جدا ہو جانا یہ نتیجہ پیدا کرتا ہے کہ اعضاء جسم انسانی دماغ کے تابع باقی نہیں

ر ہتے۔

---- حواشی-----

886 - التفسير الكبيرج/١١ص/٢٩٢

887 - احياء العلوم للغزالي ج/مهم ص/٥٢٥

روح اپناعمل بنیادی طور پر جذع دماغ (STEM BRAIN) کے ذریعہ جسم انسانی پر کرتی ہے، اور کسی بھی غیر مادی لطیف شی کو اپنے عمل کے اظہار کے لئے کسی مادی شی کو اپنا معمول بنانا پڑتا ہے، پس روح انسانی جذع دماغ کو اپنا مرکز بناکر اپنے تصرفات کرتی رہتی ہے، لیکن جب جذع دماغ اپناوجود کھو بیٹھتا ہے توروح اسے جھوڑ دیتی ہے 888

موت کی اس تشر تے سے ظاہر ہوتا ہے کہ جذع دماغ کی موت سے انسان کی موت واقع ہوتی ہے،
قلب کی موت سے نہیں — مگر جیسا کہ اوپر عرض کیا گیا کہ انسان کے نظام جہم میں قلب و دماغ دونوں کی
بنیاد کی اہمیت ہے، اور اعضاء جہم دماغ کے واسطے سے قلب سے مر بوط ہوتے ہیں، لیکن جب دماغ فیل ہو جاتا
ہے تو قلب سے اس کارشتہ ٹوٹ جاتا ہے، اس وقت اگر جب کہ قلب بھی زندہ اور متحرک ہوتا ہے اور
اعضاء جہم بھی، مگر در ممیانی واسطہ ختم ہو جانے کی بناء پر قلب کی ہدایات اعضاء جہم کک نہیں پہونچ پاتیں، اور
یہ اعضاء بذات خود زندہ ہونے کے باوجو دباہم مر بوط نہیں ہوتے، اس لئے میر احقیر خیال ہیہ ہے کہ چونکہ
سے اعضاء بذات خود زندہ ہونے کے باوجو دباہم مر بوط نہیں ہوتے، اس لئے میر احقیر خیال ہیہ ہو رات شریعت مطہرہ نے واضح اور متعین طور پر موت کو دل اور دماغ میں سے کی ایک کے ساتھ نہیں جوڑا ہے
احتیاط کا تقاضا ہیہ ہے کہ موت کو دل اور دماغ دونوں سے مشتر کہ طور پر مر بوط مانا جائے، اور جب تک دونوں
کی موت نہ ہو جائے انسان کو مر دہ تصور نہ کیا جائے، اگر دل پہلے بند ہو تا ہے اور دماغ تک مصنوعی آلات کی
مد دسے خون پہونچایا جاتا ہے اور دماغ اپناکام جاری رکھتا ہے تو انسان کو زندہ مانا جائے گا، اس لئے کہ دماغ کی
مد حسے نصناء وحواس کام کر رہے ہوتے ہیں، اور اگر دماغ پہلے مرتا ہے، اور مصنوعی آلات کی مد دسے دلی میت جاری رکھی جاتی ہے، اور اس کی مد دسے دیگر اعضاء کو زندگی پہونچائی جاتی ہے، تب بھی انسان کو زندہ مانا جائے گا جب تک کہ دل بھی اپناکام بند نہ کر دے۔

یعنی دل و د ماغ میں سے کسی ایک کی موت صرف موت کا آغاز ہو تاہے، اور دوسرے کی موت پر

<sup>888 -</sup>مباحث فقهيه 204،47 سا

اس کی تکمیل ہوتی ہے، اور در میانی مرحلہ موت کی تکمیل کا مرحلہ ہے نہ کہ موت کے بعد کا، زیادہ سے زیادہ اس کو انتہائی "مرض الموت "کانام دے سکتے ہیں، مرض الموت کی جو تعریف کی گئی ہے اس کا خلاصہ یہی ہے کہ بیاری کی ایسی انتہائی کیفیت جس میں بالعموم موت واقع ہوجاتی ہواور مریض اپنے مفاد کے حصول سے بالکلیہ معذور ہوجائے 889

اور اگر اس کو مرض الموت نہ قرار دیا جاسکے تو بھی زیادہ سے زیادہ اسے آغاز موت کہا جاسکتا مکمل موت کہنا مشکل ہے، اس لئے اس حالت میں اس کے ساتھ زندوں کی طرح معاملہ کیا جانا چاہئے، حسب استطاعت اس کاعلاج ہونا چاہئے، اور پیوند کاری کی غرض سے اس کے اعضاء کی قطع وبرید درست نہیں۔ جند مسائل

#### اس تفصیل کی روشنی میں چند مسائل پیش خدمت ہیں:

(۱) دماغی موت موت کاایک جزوہے،اس کی تنکیل قلب کی موت پر ہوتی ہے،اگر دماغ مرچکاہو لیکن مصنوعی آلات تنفس کے ذریعہ قلب کی حرکت اور سانس کی آمدورفت باقی رکھی گئی ہوتوالیسے شخص کو مر دہ قرار نہیں دیاجائے گا۔

<sup>889 -</sup> فتاويٰ منديية ج/مهم ١٤٦/، بدائع الصنائع ج/مهم /٢٢٨، تحرير الفاظ التندييه للنووي ص/١٣١

نوازل الفقر (جلد پنجم) نفساً الا وسعها " 890

ترجمه:الله كسى يراس كى وسعت سے بڑھ كربار نہيں ڈالتے"

بریم استفادہ کوزیادہ سے (۴) ڈاکٹروں کی ناامیدی کی صورت میں مصنوعی آلات تنفس کی مشین سے استفادہ کوزیادہ سے زیادہ جائز کہاجا سکتا ہے۔

(۵) موت کے احکام مثلاً نفاذ وصیت، اجراء میراث، اور آغاز عدت وغیرہ کا اعتبار ایسے غیر معمولی امراض کی صورت میں احتیاطاً اس وقت سے ہو گا جبکہ مشین ہٹالی جائے اور دماغ کے ساتھ قلب کی حرکت اور سانس کی آمدورفت بھی مو قوف ہو جائے۔

اس لئے کہ جس شخص میں زندگی کی فی الجملہ علامات موجود ہوں اس کوزندہ ہی تصور کیاجائے گا، موت کاوقفہ بعض صور توں میں طویل ہو سکتا ہے ، اس لئے آغاز موت کو موت قرار دینا درست نہیں۔واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم

### تجاویزاسلامک فقه اکیژمی انڈیا

ا - جب سانس کی آمدورفت بوری طرح رک جائے اور موت کی علامات ظاہر ہو جائیں ، تب ہی موت کے واقع ہونے کا حکم لگایا جائے گا، اور اسی وقت سے موت سے متعلق وصیت کا نفاذ، میر اث کا اجراء اور عدت کا آغاز وغیرہ احکام جاری ہونگے۔

۲-اگر مریض مصنوعی آلئے تنفس پر ہولیکن ڈاکٹراس کی زندگی سے مایوس نہ ہوئے ہوں ، اورامید ہو کہ فطری طور پر تنفس کا نظام بحال ہو جائے گا، تو مریض کے ورثہ کے لئے اسی وقت مشین کاہٹانا درست ہو گا جب کہ مریض کی املاک سے اس علاج کو جاری رکھنا ممکن نہ ہو، نہ ورثہ ان اخر اجات کو ہر داشت کرنے کی صلاحیت رکھتے ہوں ، اور نہ اس علاج کو جاری رکھنے کے لئے کوئی اور ذریعہ میسر ہو۔

 \_\_\_\_\_

---- حواشی \_\_\_\_\_\_\_\_ 891 - جدید مسائل اور فقه اکیڈمی کے فیصلے حصہ اول ص۲۳۳

## سریربالوں کی افزائش وزیبائش کے مسائل 892

جسم اللہ کی ایک امانت ہے، جس کی حفاظت و نگہد اشت اوراعتد ال میں رہتے ہوئے اس کی شخسین ونز کین انسان کی ذمہ داری ہے، جسم کو صحیح مطلوبہ حالت پرر کھنا اورا گر کوئی نقص پید اہو جائے تواس کی اصلاح کرنا تا کہ اپنی صحت کے علاوہ لو گول کے لئے بھی باعث کشش رہے، اسلام میں ناپیندیدہ نہیں بلکہ مطلوب ہے، قر آن کریم میں ارشادہے:

يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ} [الأعراف: 31]

ترجمہ: اے اولاد آدم! ہر نماز کے موقعہ پر زینت اختیار کرو، اور کھاؤ پیواور حدسے تجاوز نہ کرو، بلاشبہ حدسے تجاوز کرنے والے لوگ اللہ پاک کو پیند نہیں ہیں۔ ایک حدیث میں ہے:

أصلحوا رحالكم ، وأصلحوا لباسكم حتى تكونوا كأنكم شامة في الناس ، فإن الله 2 + 2 + 2 = 1 ، فإن الله 2 + 2 = 1 = 1 ، فإن الله 2 + 2 = 1 = 1 = 1

ترجمہ: اپنی سواریوں اور لباس کو درست رکھو، تا کہ لوگ تمہاری طرف متوجہ ہوں ،اللّٰہ یاک کو خراب حالت یابہ تکلف اپنی حالت خراب بنانا پیند نہیں ہے۔

## حدود نثریعت کو قائم رکھنے کانام اعتدال ہے

<sup>892 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منور واثریف بهار، بتاریخ ۸/ جمادی الثانیة ۱۳۸۱ بیره م ۳/ فروری ۲۰۲۰ بیوسوموار

<sup>893 - &</sup>quot; أُخرجه أبو داود ( 4 /945 - ط عزت عبيد عاس) وفي إسناده جهالة. ( ميزان الاعتدال للذهبي 392/3

شریعت نے جو حدود مقرر کر دیئے ہیں ،ان سے تجاوز نہیں ہوناچاہئے ،اسی لئے ایک طرف شریعت نے سر کے بال ،مونچھ ،ناخن ،زیرناف اورزیر بغل کے بال وغیرہ کاٹنے،اور تھنی اور کمبی ڈاڑھیوں میں تراش وخراش کی اجازت دی<sup>894</sup>، تووہیں ڈاڑھی کلیتاً مونڈنے اوراینے بنیادی ساخت میں غیر فطری تغیرات سے منع فرمایا، شریعت کے مقرر کر دہ حدود پر قائم رہنے ہی کانام اعتدال ہے،اور اعتدال کوبر قرارر کھتے ہوئے زینت اختیار کرنادرست بلکہ مطلوب ہے ،البتہ اعتدال سے انحراف کرنےوالی تحسینات اللہ کو پہند نہیں ہیں،اورایسی ہی تحسنات تبھی تغییر خلق اللہ کے دائرے میں داخل ہو جاتی ہیں، یہاں اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ وہ تحسین جسم کوزخمی کر کے حاصل کی گئی ہے یابلازخمی کئے ہوئے،اصل چیز تھم شریعت کالحاظ ہے، مثلاً عور توں کوزیورات پہننے کے لئے کان اور ناک حجید نے کی،اور مر دوں کوختنہ کرنے کی اجازت ہے،اسی طرح چور کاہاتھ کاٹنے کا حکم دیا گیا،وغیرہ ،جب کہ جسم کے دیگر حصوں میں حچید کرکے رنگ بھرنے کی <sup>895</sup>، یامر دوں کو خصی ہونے کی اجازت نہیں ہے <sup>896</sup>، شریعت نے ان کو تغییر خلق اللہ کامصداق

894 - جُزُّوا الشَّوَارِبَ وَأَرْخُوا اللِّحَى خَالِفُوا الْمَجُوسَ »( الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ١ ص ١٥٣ حديث نمبر:١٢٢٢المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق:الناشر: دار الجيل -2 بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات -1 الكتاب مشكول موافق للمطبوع كاملاً بحمد الله \*" كان يأخذ من لحيته من عرضها وطولها " أخرجه الترمذي ( 5 / 94 -ط الحلبي ) وفي إسناده عمر بن هارون البلخي ، وهو متهم بالكذب . (ميزان الاعتدال 3 / 228 <sup>895</sup> - عن أبي هريرة رضى الله عنه :عن النبي صلى الله عليه و سلم قال (لعن الله الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة ) [ 5602 ] [ ش ( الواصلة . . ) هي التي تصل الشعر بغيره والمستوصلة التي تطلب فعل ذلك أو يفعل لها . ( الواشمة ) التي تفعل الوشم وهو أن تغرز إبرة في الجلد حتى يخرج الدم ويحشى الموضع بكحل أو غيره فيتلون الموضع والمستوشمة التي تطلب فعل ذلك لها ] (الجامع الصحيح المختصرج ٥ ص ٢٢١٦ حديث نمبر :٥٥٨٩المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغاأستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا -

896 - سمعت سعد بن أبي وقاص يقول رد رسول الله صلى الله عليه و سلم على عثمان بن مظعون التبتل ولو أذن له لاختصينا (الجامع الصحيح المختصرج ۵ ص ١٩٥٢ حديث نمبر :٢٨١٣ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري

قرار دیاہے، اسی طرح ایساتصرف بھی ممنوع ہے جو جنس یابنیا دی ہیئت کی تبدیلی پر انز انداز ہو، یہ تغییر خلق اللہ ہے۔

## اعتدال سے تجاوز کانام تبدیل خلق اللہ ہے

الله پاک نے اس دنیامیں حسن وجمال کے بے پناہ مظاہر پیدافرمائے ہیں ،ان کے در میان انسان کا یہ فطری جذبہ مسابقت میں تبدیل ہوجاتا ہے ، شریعت نے اپنے مقرر کر دہ حدود کے ذریعہ اسی جذبہ مسابقت کو کنٹر ول کیا ہے۔ اکثر انسان حسن ظاہر کوبڑھانے کی دھن میں حسن باطن سے غافل ہوجاتا ہے ، جس کی طرف ایک روایت میں اشارہ کیا گیا ہے:

إِنِّ خَلَقْتُ عِبَادِى حُنَفَاءَ كُلَّهُمْ وَإِنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّيَاطِينُ فَاجْتَالَتْهُمْ عَنْ دِينِهِمْ 897

ترجمہ: میں نے اپنے تمام بندوں کوسید ھے طریق پر پیدا کیا، لیکن شیطان نے آکر ان کواپنے دین سے منحرف کر دیا۔

شریعت مطہرہ نے جو حدود مقرر کئے ہیں ان سے حسن ظاہر کی حفاظت کے ساتھ حسن باطن کی مخاطت کے ساتھ حسن باطن کی بھی حفاظت ہوتی ہے، شریعت میں حسن ظاہر کی اہمیت ہے مگر حسن باطن کی اہمیت اس سے بھی زیادہ ہے، ایک حدیث میں اسی حقیقت کی طرف ان الفاظ میں اشارہ کیا گیاہے:

الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق :د. مصطفى ديب البغاأستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا -

 $^{897}$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{897}$  ص  $^{897}$  حديث نمبر: $^{897}$  المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات [ ملاحظات بخصوص الكتاب ]  $^{1}$  الكتاب مشكول  $^{2}$ 

إنّ الله لا ينظر إلى أجسادكم ولا إلى صوركم ، ولكن ينظر إلى قلوبكم ٥٠٠

ایک اور روایت میں ہے:

تنكح المرأة لأربع : لمالها، ولحسبها، ولجمالها ، ولدينها ، فاظفر بذات الدين تربت يداك 899

یہی وہ معیار فطرت ہے جس کی تبدیلی اسلام کی نگاہ میں جرم ہے،اور یہی تبدیل خلق اللہ کااصل مصداق ہے <sup>900</sup>، قرآن کریم میں ہے:

فأقم وجهك للدين حنيفًا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيّم 901

کسی چیز میں ایسی تبدیلی کہ وہ دوسری چیز بن جائے اس کو بھی تبدیل خلق اللہ کے زمرہ میں شامل کیا گیاہے، مثلاً بوڑھے شخص کو جو ال صورت بنادینا، یہ تدلیس اور دھو کہ ہے، جو شرعاً حرام ہے: تغییرالشیب یعنی: نتفہ، فإنّ تغییرلونہ قداً مَربہ 902

## انسان اپنے جسم کامالک نہیں ہے

دراصل انسان اپنے جسم کامالک نہیں امین ہے،اس کئے شریعت کی اجازت کے بغیر انسان

 $^{898}$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{898}$  ص 11 حديث نمبر:  $^{892}$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{898}$  دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات [ ملاحظات بخصوص الكتاب  $^{1}$  الكتاب مشكول  $^{2}$ 

 $^{899}$  - الجامع الصحيح ج ۵ ص ۱۹۵۸ حديث غبر  $^{897}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{807}$  -  $^{807}$  تحقيق : د. مصطفى ديب البغاأستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{6}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا -

900 - تفسير البحر المحيط ج  $\gamma$  ص  $1 \times 1 \times 1$  المؤلف : أبو حيان محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان النحوي الأندلسي (المتوفى : 745هـ المفردات في غريب القرآن ص 157

901 - سورة الروم : 30

. 685 - لسان العرب (44/6) وانظر: النهاية في غريب الحديث ص $^{902}$ 

ا پنے جسم میں کسی طرح کے تصرف کا اختیار نہیں رکھتا، درر الحکام میں ہے:

وَلَوْ أُكْرِهَ بِالْقَتْلِ عَلَى أَنْ يَقْتُلَ نَفْسَهُ لَا يَسَعُهُ أَنْ يَقْتُلَ نَفْسَهُ 903

علامه ابن قيم لكھتے ہيں:

فإنه لا يجوز له الإقدام على قطع عضو لم يأمر الله ورسوله بقطعه ولا أوجب قطعه كما لو أذن له في قطع أذنه أو إصبعه فإنه لا يجوز له ذلك ولا يسقط الإثم عنه بالإذن904

ابن حزم لکھتے ہیں:

"واتفقوا أنّه لا يحل لأحدٍ أن يقتل نفسه ، ولا يقطع عضوًا من أعضائه ، ولا أن يؤلم نفسه في غير التداوي بقطع العضو الألم خاصّةً "<sup>905</sup>

اس اصولی گفتگو کے بعد اس ضمن میں پیداہونے والے چند سوالات کے جوابات پیش خدمت

#### ہیں:

## گنجاین ایک مرض ہے

سوال نمبر (۱)الف: اگر کسی کے سرسے بال ختم ہو گئے ہوں تو سرپر بالوں کی افز اکش علاج ومعالجہ میں داخل ہے، یازینت میں ؟

 $<sup>^{903}</sup>$  - درر الحكام شرح مجلة الأحكام ج  $^{7}$  ص  $^{80}$ علي حيدرتحقيق تعريب: المحامي فهمي الحسيني الناشر دار الكتب العلمية مكان النشر لبنان  $^{7}$  بيروت عدد الأجزاء  $^{10}$ 

<sup>904 -</sup> تحفة المودود بأحكام المولودج ١١ ص ١٣

مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات ج ١ ص ١٥٧ المؤلف : أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى : 456هـ)الناشر : دار الكتب العلمية - بيروت عدد الأجزاء : 1

کے نزدیک مستحب اور مالکیہ کے نزدیک واجب ہے اور شوہر تھکم کرے تو شوافع کے نزدیک واجب ہے <sup>906</sup>۔ حضرت عائشہ صدیقہ ﷺ بھی یہی فتو کی منقول ہے <sup>907</sup>۔

دراصل اس سوال کامنشائیہ ہے کہ علاج کا تعلق ضرورت یا جب جب کہ زینت تحسینیات کے قبیل سے ہے، فقہاء نے ضرورت وحاجت کے وقت بعض مخطورات کی اجازت دی ہے، جب کہ تحسینیات کادر جہ اس سے کمتر ہے، جبیبا کہ کتب اصول فقہ میں اس کی تفصیل موجو دہے <sup>908</sup>، اور او پر ابن حزم وغیرہ کی عبار توں سے ظاہر ہو تا ہے کہ جسم میں عمل جراحی بھی علاج کے علاوہ کسی اور غرض سے درست نہیں ہے، لیکن علاء اصول نے اس کی بھی وضاحت کی ہے کہ شحسین حاجت ہی کا تتمہ ہے، جس طرح کہ حاجت ضرورت کا تکملہ ہے، امام شاطبی تکھتے ہیں:

أن الحاجيات كالتتمة للضروريات، وكذلك التحسينات كالتكملة للحاجيات، فإن الضروريات هي أصل المصالح 909

اس کئے تحسین اگر کسی ظاہری نقص یاعیب کی اصلاح کے لئے اختیار کی جائے تو گو کہ اس پر

<sup>906 -</sup> حاشية ابن عابدين 5 / 239 ، وحاشية قليوبي 3 / 252 .الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني ج  $\Lambda$  ص  $\Lambda$  م المؤلف : أحمد بن غنيم النفراوي (المتوفى :  $\Lambda$  ص  $\Lambda$  م المؤلف : أحمد بن غنيم النفراوي (المتوفى :  $\Lambda$ 

<sup>907 -</sup> فقد روت امرأة بن أبي الصقر : أنها كانت عند عائشة رضي الله عنها ، فسألتها امرأة فقالت : يا أم المؤمنين إن في وجهي شعرات أفأنتفهن ، أتزين بذلك لزوجي ؟ فقالت عائشة : أميطي عنك الأذى ، وتصنعي لزوجك كما تصنعين للزيارة ، وإن أمرك فأطيعيه ، وإن أقسم عليك فأبريه ، ولا تأذين في بيته لمن يكره [ مصنف عبد الرزاق ] الكتاب : مصنف عبد الرزاق ج ٣ ١٣/١ مديث تمبر: ١٥٠ المؤلف : أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني الناشر : المكتب الإسلامي - بيروت الطبعة الثانية ، 1403 تحقيق : حبيب الرحمن الأعظمي عدد الأجزاء : 11

<sup>908 -</sup> أحكام القرآن للجصاص ( 147/1 ) \*شفاء الغليل للغزالي ص 246 ؛ الأشباه والنظائر للسيوطي ص 97

 $<sup>^{909}</sup>$  - الموافقات ج 7 ص 70 المؤلف : إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفى :  $^{909}$ 8) الحقق : أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان الناشر : دار ابن عفان الطبعة : الطبعة الأولى  $^{909}$ 8 محدد الأجزاء :  $^{909}$ 9 عدد الأجزاء :  $^{909}$ 1

حاجت کی پوری تعریف صادق نه آئے لیکن شرعاً اس کی اجازت ہوگی، اوراس کا ثبوت ایک حدیث پاک سے ہے، حضرت عرفجہ کی ناک ایک جنگ میں کٹ گئی تھی، انہوں نے اس عیب کو دور کرنے کے لئے چاندی کی ناک لگوائی، مگروہ بد بودار ہوگئی، تو حضور صَالَّا لَیْکُمْ کی اجازت سے سونے کی ناک لگوائی، ظاہر ہے کہ ناک کے بغیر بھی انسان بآسانی سانس لے سکتاہے، لیکن ظاہر کی نقص کی جکیل کے لئے ان کوسونے کے استعال نیز فی الجمله عمل جراحی کی اجازت دی گئی:

عن عرفجة بن أسعد قال:أصيب أنفي يوم الكلاب في الجاهلية فاتخذت أنفا أنفامن ورق فأنتن علي فأمرين رسول الله صلى عليه وسلم أن أتخذ أنفا من ذهب حدثناعلي بن حجرحدثناالربيع بن بدرمحمدبن يزيد الواسطي عن أبي الأشهب نحوه 910

غرض اصلاح نقص بھی بمنزلہ علاج ہے، گنجا پن ایک نقص بھی ہے اور مرض بھی، اس کئے شرعاً اس کی اصلاح اور بال اگانے کی تدبیر کرناجائزہے،خواہ اس کے لئے سرجری کی ضرورت پیش آئے،اوراس حکم میں مر دوعورت دونوں مساوی ہیں، اس لئے کہ علاج یاجسمانی عیب کی اصلاح کے معاملے میں مر دوعورت کی تفریق نہیں ہے۔جیسا کہ حضرت عرفجہ کی روایت سے اندازہ ہو تاہے، اس لئے کہ بیہ قصہ ایک مر دکے سلسلے میں مروی ہے، ظاہر ہے ناک لگوانے کے لئے یلگونہ سرجری کی ضرورت بھی پڑتی ہے، فقہاء نے دانت لگوانے کی بھی اجازت دی ہے، اس میں بھی سرجری کی ضرورت ہے ، فقہاء نے دانت لگوانے کی بھی اجازت دی ہے، اس میں بھی سرجری کی ضرورت ہے:

ولو سقط سنه يكره أن يأخذ سن ميت فيشدها مكان الأولى بالإجماع وكذا يكره أن يعيد تلك السن الساقطة مكانما عند أبي حنيفة ومحمد رحمهما الله ولكن يأخذسن شاة ذكية فيشدهامكانما وقال أبو يوسف رحمه الله لا بأس بسنه ويكره سن غيره قال ولايشبه سنه سن ميت

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>910 -</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ٣٠٠ ٢٣٠ حديث غبر: ١٧٧٠ المؤلف: محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء: 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها

استحسن ذلك وبينهماعندي فصل ولكن لم يحضري "ووجه"الفصل له من وجهين أحدهماأن سن نفسه جزء منفصل للحال عنه لكنه يحتمل أن يصيرمتصلا في الثاني بأن يلتئم فيشتدبنفسه فيعودإلى حالته الأولى وإعادة جزء منفصل إلى مكانه ليلتئم جائز كماإذاقطع شيء من عضوه فأعاده إلى مكانه فأما سن غيره فلا يحتمل ذلك. والثاني أن استعمال جزء منفصل عن غيره من بني آدم إهانة بذلك الغيروالآدمي بجميع أجزائه مكرم ولا إهانة في استعمال جزءنفسه في الإعادة إلى مكانه 191

## بالوں کی افزائش کے لئے سر جری کا حکم

سوال نمبر ۲: (الف )بالوں کی افزائش کے لئے ترانسپلائٹ آپریشن (سرجری)کرانا جائز ہے یانہیں؟

الجواب: جسم کے جس حصے پر فطری طور پر بال ہوتے ہیں وہاں بال نہ ہوناایک جسمانی مرض ہے،
عیب ہے، جس طرح کہ جو حصہ بال کا فطری مقام نہیں ہے، اس پر بال پیدا ہو جاناایک جسمانی مرض ہے مثلاً مردکی ہمتیلی پریاسی بے موقع جگہ پر، یاعورت کے چہرے پر بال نکل آئے توبہ مرض ہے مثلاً مردکی ہمتیلی پریاسی مرض کے علاج اور ظاہری نقص کی اصلاح کے لئے عمل جراحی کی اجازت دی گئی ہے،
جسیا کہ مذکورہ بالاحدیث عرفحہ سے ثابت ہو تا ہے، علامہ ابن حزم نے علاج کے لئے سر جری کے جواز پر علاء کا اتفاق نقل کیا ہے:

 $<sup>^{911}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{11}$  -  $^{11}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{912}$  -  $^{110}$  - بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{110}$  هـ  $^{110}$  محمد عارف بالله القاسمي  $^{110}$  -  $^{110}$  محمد عارف بالله القاسمي  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$  -  $^{110}$ 

" واتفقوا أنه لا يحل لأحدٍ أن يقتل نفسه ،ولا يقطع عضوًا من أعضائه،ولا أن يؤلم نفسه في غير التداوي بقطع العضو الألم خاصةً "913

عور توں کو اپنے چہرے کابال اکھاڑنے اور صاف کرنے کی اجازت دی گئی ہے بلکہ حنفیہ کے یہاں یہ مستحب اور مالکیہ کے یہاں واجب ہے، ظاہر ہے کہ بال نکالتے وقت چہرہ لہولہان ہو گا، لیکن بشرط سلامتی زخم ہونے کے باوجو دبال نکالنے کی اجازت ہو گی، حضرت عائشہؓ کے عہد میں ایک خاتون کے چہرے پر بال نکل آئے تھے، انہوں نے آپ سے مسئلہ دریافت کیا کہ آپ نے فرمایا کہ اپنے شوہر کے لئے زینت اختیار کرواور چہرے کے بال صاف کرلو:

فقدروت امرأةبن أبي الصقر:ألها كانت عند عائشة رضي الله عنها، فسألتهاامرأة فقالت: يا أم المؤمنين إن في وجهي شعرات أفأنتفهن، أتزين بذلك لزوجي؟فقالت عائشة:أميطي عنك الأذى ،وتصنعي لزوجك كما تصنعين للزيارة، وإن أمرك فأطيعيه، وإن أقسم عليك فأبريه، ولا تأذين في بيته لمن يكره 914

ابن عابرين كسي بين: قوله ( والنامصة إلى المنقاش اه ولعله محمول على المغرب النمص نتف الشعر ومنه المنماص المنقاش اه ولعله محمول على ما إذا فعلته لتتزين للأجانب وألا فلو كان في وجهها شعر ينفر زوجها عنها بسببه ففي تحريم إزالته بعدلأن الزينة للنساء مطلوبة للتحسين إلا أن يحمل على مالا ضرورة إليه لما في نتفه بالمنماص من الإيذاء وفي تبيين المحارم إزالة الشعر من الوجه حرام إلا إذا نبت للمرأة لحية أو شوارب فلا

 $<sup>^{913}</sup>$  -مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات ج 1 ص ۱۵۷ المؤلف : أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى :  $^{456}$ هـ)الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت عدد الأجزاء : 1  $^{914}$  - مصنف عبد الرزاق ج ۳  $^{101}$  المؤلف : أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني الناشر : المكتب الإسلامي – بيروت الطبعة الثانية ، 1403 تحقيق : حبيب الرحمن الأعظمي عدد الأجزاء :  $^{914}$ 

تحرم إزالته بل تستحب اه وفي التاترخانية عن المضمرات ولا بأس بأخذ الحاجبين وشعر وجهه ما لم يشبه المخنث اه<sup>915</sup>

فقہ مالکی کی معروف کتاب" حاشیۃ العدوی" میں ہے:

قَوْلُهُ : وَالْمُتَنَمِّصَاتِ ] بِضَمِّ الْمِيمِ وَفَتْحِ الْفَوْقِيَّةِ وَالنُّونِ وَتَشْدِيدِ الْمِيمِ الْمَكْسُورَةِ وَفَتْحِ الصَّادِ بَعْدَ الْأَلِفِ فَوْقِيَّةً جَمْعُ مُتَنَمِّصَةٍ وَهِيَ الَّتِي تَنْتِفُ شَعْرًا لِخَاجِبِ حَتَّى يَصِيرَدَقِيقًا حَسَنًا ، وَالنَّهْيُ عَمْمُولُ عَلَى الْمَوْأَةِ الْمَنْهِيَّةِ مَنْ اسْتِعْمَالِ مَا هُو زِينَةٌ لَهَا كَالْمُتَوَقَّ عَنْهَا وَالْمَفْقُودِ زَوْجُهَا فَلَا يُنَافِي عَنْ اسْتِعْمَالِ مَا هُو زِينَةٌ لَهَا كَالْمُتَوَقَّ عَنْهَا وَالْمَفْقُودِ زَوْجُهَا فَلَا يُنَافِي عَنْ اسْتِعْمَالِ مَا هُو زِينَةٌ لَهَا كَالْمُتَوقَى عَنْهَا وَالْمَفْقُودِ زَوْجُهَا فَلَا يُنَافِي عَنْ الْمَعْمُولُ عَنْ عَائِشَةَ مِنْ جَوَازِ إِزَالَةِ الشَّعْرِ مِنْ الْخَاجِبِ وَالْوَجْهِ وَفِي بَعْضِ مَا وَرَدَ عَنْ عَائِشَةَ وَالْمُتَنَمِّصَةَ فَالنَّامِصَةُ هِيَ الْمَعْمُولُ هَا ذَلِكَ وَمَا ذَكُرْنَاهُ الرِّوَايَاتِ : وَالنَّامِصَةَ وَالْمُتَنَمِّصَةَ هَالنَّامِصَةُ هِيَ الْمَعْمُولُ هَا ذَلِكَ وَمَا ذَكُرْنَاهُ الرِّوَايَاتِ : وَالنَّامِصَةِ عَنْ أَبِي دَاوُد وَقَدْ قَالَ بَعْضُ شُرًاحِ الْمُصَبِّفِ : ثُوقَالًا اللَّي تَنْتِفُ الشَّعْرَ مِنْ الْوَجْهِ ، وَالْمُتَنَمِّصَةُ وَقَدْ قَالَ بَعْضُ شُرَاحِ الْمُصَبِّفِ : وَقَدْ قَالَ بَعْضُ شُرَاحِ الْمُصَبِّفِ : وَالْمُتَنِي مِنْ الْوَجْهِ ، وَالْمُقَلِجَاتِ وَقَدْ قَالَ بَعْضُ مَنْ الْوَجْهِ ، وَالْأَوْلُ وَقَدْ قَالَ بَعْضُ مَنْ الْوَجْهِ ، وَالْمُتَفِي عَنَافٍ مَا عَدَا الْحَاجِبَيْنِ مِنْ الْوَجْهِ ، وَتَفْسِيرُ عِيَاضٍ يَقْتَضِي جَوَازَ نَتْفِ شَعْرِ مَا عَدَا الْحَاجِبَيْنِ مِنْ الْوَجْهِ ، وَتَفْسِيرُ عِيَاضٍ يَقْتَضِي خِلَافَ ذَلِكَ [ قَوْلُهُ : وَالْمُتَفَلِجَات ] 610

الفواكه الدواني ميں ہے:

وَقَيَّدْنَاذَلِكَ بِالرَّجُلِ لِمَامَرَّمِنْ أَنَّ الْمَرْأَةَ يَجِبُ عَلَيْهَاإِزَالَةُ مَاعَدَا شَعْرَ رَأْسِهَا 917

 $<sup>^{915}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{7}$  ص  $^{8}$ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$ هـ -  $^{2000}$ م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{8}$ 

 $<sup>^{916}</sup>$  - حاشية العدوي على شرح كفاية الطالب الرباني ج ٢ ص  $^{900}$  المؤلف : على بن أحمد الصعيدي العدوي (المتوفى : 1189هـ) تحقيق يوسف الشيخ محمد البقاعي الناشر دارالفكرسنة النشر 1412مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 2  $^{917}$  - الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني ج ٨ ص ٨٩ المؤلف : أحمد بن غنيم النفراوي (المتوفى :  $^{917}$  -  $^{917}$  المؤلف : أحمد بن غنيم النفراوي (المتوفى :  $^{917}$ 

اسى كى نظيريه بهى ہے كه جسم كے كسى حصه پركوئى عيب دار چيز نكل آئے، مثلاً ذاكد انگلى، يا ذاكد به الله على وغيره، توفقهاء كرام نے اس كى سرجرى كى اجازت دى ہے بشر طيكه سلامتى كا پہلوغالب ہو۔ ومن وجوه التحسن للهيئة: قطع الأعضاء الزائدة في البدن كالسن الزائدة ، و الأصبع الزائدة ، والكف الزائدة ، كما فيها من التشويه ويقاس على ذلك سائر التشوهات في البدن، ويشترط في ذلك أن تكون السلامة هى الغالبة في إزالته 918

## افزائش کے لئے انسانی بالوں کا استعال درست نہیں

(ب،ج)البتہ ایک انسان کے سرمیں دوسرےانسان کے بال کے ذریعہ افزاکش درست نہیں، اس کئے کہ بلاضر ورت شدیدانسانی اعضاء کااستعال کر امت انسانی کے خلاف ہے،احادیث میں ایسی عور توں پر لعنت جیجی گئی ہے جواپنے بالوں میں دوسری عور توں کے بال جوڑتی ہیں:

عن أبي هريرة رضي الله عنه:عن النبي صلى الله عليه و سلم قال ( لعن الله الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة 919

فقہاءنے بھی صراحت کے ساتھ ایسے مواقع پر انسانی اعضاکے استعال سے منع کیاہے ،اوراس کی جگہ کوئی جائز متبادل مثلاً حیوانی اجزاء یا کوئی دھات وغیر ہ استعال کرنے کی ہدایت دی ہے:

ولوسقط سنه يكره أن يأخذ سن ميت فيشدها مكان الأولى بالإجماع

<sup>919 -</sup> كتاب : الجامع الصحيح ج ۵ ص ۲۲۱۲ حديث نمبر: ۵۵۸۹ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

وكذايكره أن يعيد تلك السن الساقطة مكانما عند أبي حنيفة ومحمد رحمهما الله ولكن يأخذسن شاة ذكية فيشدها مكانما وقال أبو يوسف رحمه الله لابأس بسنه ويكره سن غيره قال ولا يشبه سنه سن ميت استحسن ذلك وبينهماعندي فصل ولكن لم يحضرني "ووجه"الفصل له من وجهين أحدهما أن سن نفسه جزء منفصل للحال عنه لكنه يحتمل أن يصير متصلا في الثاني بأن يلتئم فيشتد بنفسه فيعود إلى حالته الأولى وإعادة جزء منفصل إلى مكانه ليلتئم جائز كما إذا قطع شيء من عضوه فأعاده إلى مكانه فأما سن غيره فلا يحتمل ذلك. والثاني أن استعمال جزء منفصل عن غيره من بني آدم إهانةبذلك الغير والآدمي بجميع أجزائه مكرم ولا إهانة في استعمال جزء نفسه في الإعادة إلى مكانه في المكانه في الإعادة إلى مكانه في المكانه في الإعادة إلى مكانه في المكرم ولا إهانة في استعمال جزء نفسه في الإعادة إلى مكانه في المكانه في الإعادة إلى مكانه في المكرم ولا إهانة في استعمال جزء نفسه في الإعادة إلى مكانه في المكرم ولا إهانة في استعمال جزء نفسه في الإعادة إلى مكانه في الإعادة إلى مدير بي قدير إلى مدير بي قدير إلى مدير بي ألى مدير

#### فناویٰ عالمگیری میں ہے:

وَوَصْلُ الشَّعْرِ بِشَعْرِ الْآدَمِيِّ حَرَامٌ سَوَاءٌ كَان شَعْرَهَا أُو شَعْرَ غَيْرَهَا كَذَا فِي الْإَحْرَةِ الْمُوْأَةِ أَنْ تَجْعَلَ فِي قُرُونِهَا وَذَوَائِبِهَا فِي الْإِحْرَيَارِ شَرْحِ الْمُخْتَارِ وَلَا بَأْسَ لِلْمَرْأَةِ أَنْ تَجْعَلَ فِي قُرُونِهَا وَذَوَائِبِهَا شَيئا من الْوَبَرِ كَذَا فِي فَتَاوَى قَاضِي خَانْ فِي جَوَازِ صَلَاةِ الْمَرْأَةِ مع شَيئا من الْوَبَرِ كَذَا فِي الْعَيَاثِيَّةِ 221 شَعْرِغَيْرِهَا الْمَوْصُولِ اخْتِلَافٌ بَيْنَهُمْ وَالْمُخْتَارُ أَنَّهُ يَجُوزُ كَذَا فِي الْعِيَاثِيَّةِ 221 مُحَالِانْ مِيل ہے:

ولا يجوز بيع شعر الآدمي ولا الانتفاع به ولا بشيء من أجزائه لأن الآدمي مكرم غير مبتذل فلا يجوز أن يكون شيء من أجزائه مهانامبتذلا وقد

 $<sup>^{920}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{1}$  الص  $^{1}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{587}$  حدار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{1406}$ ه –  $^{1986}$ م محمد عارف بالله القاسمي  $^{921}$  - الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج  $^{1980}$  ص  $^{1980}$  الباب التاسع عشر ،الشيخ نظام وجماعة من علماء الهندسنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكرسنة النشر  $^{1411}$ ه –  $^{1991}$ م مكان النشرعدد الأجزاء  $^{1980}$ 

قال عليه الصلاة والسلام لعن الله الواصلة والمستوصلة الحديث وإنما يرخص فيما يتخذ من الوبر فيزيد في قرون النساء و ذوائبهن وعن محمد أنه يجوز الانتفاع به استدلالا بما روي أنه عليه الصلاة والسلام حين حلق رأسه قسم شعره بين أصحابه رضي الله تعالى عنهم وكانوا يتبركون به ولو لم يجز الانتفاع به لما فعل لكن فيه ما فيه تتبع 922

## بالول كى عارضى افزائش كالحكم

(د) سرجری کے علاوہ دیگر طریقوں سے بھی غیر انسانی بالوں کو عارضی یا مستقل طوپر چپانے میں کچھ حرج نہیں ہے، بشر طیکہ کوئی نجس مادہ استعمال نہ کیا جائے، فقہاء نے عور توں کو اپنے جھوٹے بالوں میں حیوان کے بالوں کوجوڑنے کی اجازت دی ہے، ظاہر ہے کہ بال میں بال جوڑنے کاعمل مستقل تو ہو نہیں سکتا، جس طرح کہ دانت دونوں طرح سے لگائے جاتے ہیں، فقہاء نے جانوروں کے دانت یا دھات سے تیار شدہ دانت لگانے کی اجازت دی ہے، جبیبا کہ پہلے اس مضمون کی کئی عبار تیں گذر چکی ہیں۔

نیز کتب فقہیہ میں وقتی مفادات کے تحت عارضی طور پر سریاڈاڑھی پربال لگانے کا بھی ذکر کیا گیا ہے، علماء نے اس کی گنجائش دی ہے، فتاویٰ ہندیہ میں ہے:

إِذَا لَمْ يَكُنْ لِلْعَبْدِ شَعْرٌ فِي الْجُبْهَةِ فَلَا بَأْسَ لِلتُّجَّارِ أَنْ يُعَلِّقُوا على جَبْهَتِهِ شَعْرًا لِأَنَّهُ يُوجِبُ زِيَادَةً فِي الشَّمَنِ وَهَذَا دَلِيلٌ على أَنَّهُ إِذَا كَانِ الْعَبْدُ لِلْخِدْمَةِ شَعْرًا لِأَنَّهُ يُوجِبُ زِيَادَةً فِي الشَّمْنِ وَهَذَا فِي الْمُحِيطِ وَلَا بَأْسَ لِلتَّاجِرِ أَنْ يَعْلِقَ وَلَا يَبْهُ لَا يَفْعَلُ ذلك كَذَا فِي الْمُحِيطِ وَلَا بَأْسَ لِلتَّاجِرِ أَنْ يَعْلِقَ شَعْرَ جَبْهَةِ الْغُلَامِ لِأَنَّهُ يَزِيدُ فِي الثَّمَنِ فَإِنْ كَانِ الْعَبْدُ لِلْخِدْمَةِ لَا يُرِيدُ بِهِ شَعْرَ جَبْهَةِ الْغُلَامِ لِأَنَّهُ يَزِيدُ فِي الثَّمَنِ فَإِنْ كَانِ الْعَبْدُ لِلْخِدْمَةِ لَا يُرِيدُ بِهِ

 $<sup>^{922}</sup>$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج  $^{8}$  ص  $^{8}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1098}$  مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{4}$ 

التِّجَارَةَ لَا يُسْتَحَبُّ أَنْ يَفْعَلَ ذلك كَذَافي فَتَاوَى قَاضِي خَانْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ 923 \* وَإِنْ لَم يَكُنْ لِلْعَبْدِ شَعْرٌ فِي لِحْيَتِهِ فَلَا بَأْسَ لِلتُّجَّارِ أَنْ يُشْعِرُوا على جَبْهَتِهِ لِأَنَّهُ يُوجِبُ زِيَادَةً فِي الْقِيمَةِ 924 فَلَا اللَّهُ يُوجِبُ زِيَادَةً فِي الْقِيمَةِ 924

## افزائش كرده بالول يروضواور مسح كاحكم

سوال نمبر (۳): (الف) بال کی افزاکش کے بعد وضواور عنسل کا حکم متأثر ہوگا، یا نہیں؟

الجواب: اس سلسلہ میں مختلف جزئیات کوسامنے رکھتے ہوئے شریعت کا مزاج یہ معلوم ہوتا ہے

کہ اگر بالوں کوعارضی طور پر چپکا یا گیاہو، اور اس کو بآسانی علاحدہ کرنا ممکن ہو، اور اس سے عضو پر کوئی نقصان

اور حرج نہ پہونچتا ہوتو وہ عمامہ ، ٹوپی اور خواتین کے برقع اور اوڑھنی کے حکم میں ہیں ، یعنی سرپر مسے کے

لئے ان کوہٹانا ضروری ہے، خواہ مر د ہویا عور ت:

وَلَا يَجُوزُ الْمَسْحُ على الْقَلَنْسُوةِ وَالْعِمَامَةِ وَكَذَا لو مَسَحَتْ الْمَرْأَةُ على الْخِمَارِ إِلَّا انه إذَا كان الْمَاءُ مُتَقَاطِرًا بِحَيْثُ يَصِلُ إلى الشَّعْرِ فَحِينَئِذٍ يَجُوزُ لَا انه إذَا كان الْمَاءُ مُتَقَاطِرًا بِحَيْثُ يَصِلُ إلى الشَّعْرِ فَحِينَئِذٍ يَجُوزُ ذلك عن الشَّعْرِ كَذَا في الظَّهِيرِيَّةِ ذلك عن الشَّعْرِ كَذَا في الظَّهِيرِيَّةِ والافضل أَنْ تَمْسَحَ تَحْتَ الْخِمَارِ 925،

اوراگر بال کو سرسے ہٹاناد شوار ہو، یااس سے جسم پر مضرت پہونچنے کااندیشہ ہوتو یہ زخم کی پٹی

<sup>923 -</sup> الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج ۵ ص ۳۵۸ الباب التاسع عشر ،الشيخ نظام وجماعة من علماء الهندسنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكرسنة النشر 1411هـ – 1991م مكان النشرعدد الأجزاء ٢٨٠ كذافى المحيط البرهاني ج ۵ ص ١٢٣٥ لمؤلف : محمود بن أحمد بن الصدر الشهيد النجاري برهان الدين مازه المحقق :الناشر : دار إحياء التراث العربي الطبعة :عدد الأجزاء : 11

<sup>924 -</sup> البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ٨ ص ٣٣٣زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ النشر بيروت

<sup>925 -</sup> الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج ١ ص ٥ الباب التاسع عشر ،الشيخ نظام وجماعة من علماء الهندسنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكرسنة النشر 1411هـ - 1991م مكان النشرعدد الأجزاء

، یاعور توں کی گوند ھی ہوئی چوٹیوں ، ناخن کے اندریاناخن پر چڑھے یاچیکے ہوئے رنگ یا گوندھ وغیر ہ کے تھم میں ہے ، اس پر مسح کرناجائز ہے ، ہٹانے کی ضرورت نہیں ہے ، خواہ عورت ہویامر د۔ شامی میں ہے:

> وجه السقوط أن علة عدم وجوب غسلها الحرج أي أن الأصل وجوب الغسل إلا أنه سقط للحرج وإنما يرد الإشكال على التعليل بكونها خلقة ولهذا قال في الفتح والأصح الأول أي كون عدم الوجوب للحرج لالكونه خلقة وقال قبله في نواقض الوضوء بعد ذكره الإشكال لكن في الظهيرية إنما علله بالحرج لا بالخلقة وهو المعتمد فلا يرد الإشكال ا ه قوله ( ضفيرتها ) المراد الجنس الصادق بجميع الضفائر ط قوله ( للحرج ) والأصل فيه ما رواه مسلم وغيره عن أم سلمة قالت قلت يا رسول الله إلى امرأة أشد ضفر رأسى أفأنقضه لغسل لجنابة فقال لا إنما يكفيك أن تحثى على رأسك ثلاث حثيات ثم تفيضين عليه الماء فتطهرين ومقتضى هذا الحديث عدم وجوب الإيصال إلى الأصول فتح لكن في المبسوط وإنما شرط تبليغ الماء أصول الشعر لحديث حذيفة فإن كان يجلس إلى جنب امرأته إذا اغتسلت فيقول يا هذه أبلغي الماء أصول شعرك وشؤون رأسك و هي مجمع عظام الرأس ذكره القاضي عياض بحرواستفيد من الإطلاق أنه لا يجب غسل ظاهر المسترسل إذا بلغ الماء أصول الشعر وبه صرح في المنية وعزاه في الحلية إلى الجامع الحسامي و الخلاصة ثم قال وممن نص أيضا على أن غسل ظاهر المسترسل من ذوائبها موضوع عنها البزدوي و الصدر الشهيد وعبرعنه بالصحيح في المحيط البرهاني ومشى عليه في الكافي والذخيرة اه قوله (اتفاقا) كذا في شرح المنية وفيه نظر لأن في المسألة ثلاثة أقوال كما في البحر والحلية الأول الاكتفاء بالوصول إلى الأصول ولو منقوضا و ظاهر الذخيرة أنه ظاهر المذهب ويدل عليه ظاهر الأحاديث الواردة في هذا الباب الثابي التفصيل المذكور

ومشى عليه جماعة منهم صاحب المحيط والبدائع والكافي الثالث وجوب بل الذوائب مع العصر وصحح وتمام تحقيق هذه الأقوال في الحلية وحال فيها آخرا إلى ترجيح القول الثاني وهو ظاهر المتون قوله ( ولو لم يبتل أصلها ) بأن كان متلبدا أو غزيراإمدادأو مضفورا ضفرا شديدا لا ينفذ فيه الماء ط قوله ( مطلقا ) قال ح لم يظهر لي وجه الإطلاق ا ه . وقال ط أي سواء كان فيه حرج أم لا وقوله هو الصحيح مقابله أنه لابد من عصر الشعر ثلاثا بعد غسله منقوضا أومعقوصاا ه 926

#### فتاویٰ ہندیہ میں ہے:

#### در مختار میں ہے:

والحاصل لزم غسل المحل ولو بماء حار، فإن ضرمسحه، فإن ضر مسحها، فإن ضر سقط أصلا. (ويمسح) نحو (مفتصد وجريح على كل عصابة) مع فرجتها في الاصح (إن ضره) الماء (أو حلها) ومنه أنه لا يمكنه ربطها بنفسه ولا يجد من يربطها. (انكسر ظفره فجعل عليه دواء أو وضعه على شقوق

<sup>926 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 1 ص ١٥٣ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

<sup>927 -</sup> الفتاوى الهندية في مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج ١ ص ١٦٨ الباب التاسع عشر ،الشيخ نظام وجماعة من علماء الهندسنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق الناشر دار الفكرسنة النشر 1411هـ - 1991م

رجله أجرى الماء عليه) إن قدر وإلا مسحه وإلا تركه<sup>928</sup>

#### حرج كامعيار

(د) مشکل کامعیار ہے ہے کہ جس کام سے نفس اور جسم کو گرانی یامضرت پیش آئے وہ مشکل ہے، ورنہ آسان ہے، مشکل صورتوں میں دفع حرج کے لئے دین میں بڑی گنجائشیں موجود ہیں ۔علامہ بقاعی سکھتے ہیں:

قال الحرالي: اليسر عمل لا يجهد النفس ولايثقل الجسم، والعسر ما يجهد النفس ويضر الجسم 929

## بالوں کو تراش خراش کر ڈیزائن بنانا

سوال نمبر (۴): آج کل بہت سے نوجوان سر کے بالوں کی عجیب وغریب ڈیزائن میں کاٹ چھانٹ کرتے ہیں ،اوران کو سنہرے اور دیگرر نگوں سے رنگین کرتے ہیں تو مر دوں کے لئے چھوٹے بڑے بال رکھنا اور نماز کا اور ان کو باقاعدہ رنگین کرانے کا شرعاً کیا تھم ہے؟ اس طرح کے بال رکھنے والوں کے وضو، عسل اور نماز کا شرعاً کیا تھم ہے؟

<sup>928 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج ١ ص ١٠٠٣ المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ) حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ١ ص ٢٨١ ابن عابدين الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر 1421هـ – 2000م مكان النشر بيروت.

<sup>929 -</sup> نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ج ١ ص٣٧٣ المؤلف : إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبو بكر البقاعي (المتوفى : 885هـ)

بوراجچور دو:

سمع ابن عمر رضي الله عنهما يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم ينهى عن القزع. قال عبيد الله قلت وما القزع ؟ فأشارلنا عبيد الله قال إذاحلق الصبي وترك هاهنا شعرة وهاهنا وها هنا فأشار لنا عبيد الله إلى ناصيته وجانبي رأسه قيل لعبيد الله فالجارية والغلام ؟ قال لا أدري هكذا قال الصبي 930

یبی تہذیب آج دوسری شکل میں پھر عود کر آئی ہے،اس لئے یہ ہر حال میں بچہ اور بڑا، مر داور عورت سب کے لئے ممنوع ہے، یہ غیر اسلامی تہذیب کی نقل ہے، جس پر سخت و عید وار دہوئی ہے:

عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَیْبٍ عَنْ أَبِیهِ عَنْ جَدِّهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ –صلی الله علیه وسلم – قَالَ « لَیْسَ مِنَّا مَنْ تَشَبَّهُ بِغَیْرِنَا لاَ تَشَبَّهُوا بِالْیَهُودِوَلاَ بِالنَّصَارَی

الناشر الجامع الصحيح ج  $\Delta$  ص  $\Delta$  المحديث نمبر: $\Delta$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $\Delta$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $\Delta$  1407 –  $\Delta$  1987

 $<sup>^{931}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{931}$  حديث غبر:  $^{931}$  المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات [ ملاحظات بخصوص الكتاب ]  $^{1}$  الكتاب مشكول  $^{2}$ 

<sup>932 -</sup> سنن أبي داودج ٣٩٣ صم المريث تمرن ١٩٤٨ المؤلف: أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر: دار الكتاب العربي. بيروت عدد الأجزاء: 4

عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم-«مَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ 934

فقہاء نے بھی اس کوایک کافرانہ تہذیب قرار دے کراختیار کرنے سے منع کیاہے،علامہ شامی ؓ

#### لكھتے ہیں:

وفي الذخيرة ولا بأس أن يحلق وسط رأسه ويرسل شعره من غير أن يفتله و إن فتله فذلك مكروه لأنه يصيرمشبهاببعض الكفرة و المجوس في ديارنا يرسلون الشعرمن غير فتل ولكن لا يحلقون وسط الرأس بل يجزون الناصيةتاترخانية قال ط و يكره القزع وهو أن يحلق البعض ويترك البعض قطعا مقدار ثلاثة أصابع كذا في الغرائب

## بالول كومختلف رنگوں میں رنگنے كا حكم

لابتہ سفیدبال کو بعض مصالح کے تحت سیاہ رنگ کے علاوہ مختلف رنگوں میں رنگنے کی اجازت شریعت میں موجود ہے، ایک روایت میں ہے کہ رسول الله صَلَّاتُلَاّ نَے حضرت ابو بکر صدیق کے والدگرامی حضرت ابو قحافہ کے سفیدبالوں میں سیاہ جھوڑ کر کوئی بھی خضاب لگانے کوار شاد فرمایا:

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ أُتِىَ بِأَبِي قُحَافَةَ يَوْمَ فَتْحِ مَكَّةَ وَرَأْسُهُ وَلِيْتُهُ كَالثَّغَامَةِبَيَاضًا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم « غَيّرُوا

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>933 -</sup> الجامع الصحيح سنن الترمذي ج ۵ ص ۵ مديث تمر ۱۲۹۵ المؤلف : محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها-

<sup>934 -</sup> سنن أبي داودج ٣٩ص٨٥ عديث تمبر:٣٠٠ المؤلف: أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر: دار الكتاب العربي. بيروت عدد الأجزاء: 4

 $<sup>^{935}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{7}$  ص  $^{94}$ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$ ه -  $^{2000}$ م.مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{8}$ 

هَذَا بِشَيْءٍوَاجْتَنِبُوا السَّوَادَ 936

سیاہ رنگ کے خضاب کے بارے میں علماء کے در میان اختلاف ہے، بعض صحابہ اور تابعین (مثلاً حضرت عثمان بن عفان <sup>937</sup>، حضرت امام حسن محضرت امام حسن محضرت عمروبن العاص محضرت معد بن الو قاص محضرت عقبہ بن عامر محضرت ابوسلمہ محضرت عبد اللہ بن جعفر مام زہری وغیرہ) سے اس کے لگانے کا ثبوت ملتا ہے:

\*عن عبد الرحمن بن بزرج قال : رأيت الحسن و الحسين رضي الله عنهما ابني فاطمة رضي الله عنها يخضبان بالسواد وكان الحسين يدع العنفقة 938 \*حدثنا الشيخ أبو بكر بن إسحاق أنا إسماعيل بن قتيبة ثنا محمد بن عبد الله بن نمير قال : مات عمروبن العاص بن وائل بن هاشم بن سعيد بن سهم بن عمرو بن هصيص بن كعب بن لؤي بن غالب و أمه النابغة بنت حرملة بن الحارث بن كلثوم بن جوشن بن عمرو بن عبد الله بن خزيمة بن عنزة بن أسدبن ربيعة بن نزار و كان قصيرا يخضب بالسواد و قد قيل النابغة بنت حرملة بن سبية من عنزة و أخوه من أمه عروة بن أمامة العدوي و كان من مهاجرة الحبشة وأخوه هشام بن العاص قتل يوم أجنادين شهيدا و قد قيل أن عمروبن العاص توفي سنة إحدى و خمسين أجنادين شهيدا و قد قيل أن عمروبن العاص توفي سنة إحدى و

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>936 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٢٥ ١٥٥ حديث غبر: ١٣١٥ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء غي أربع مجلدات [ ملاحظات بخصوص الكتاب ] 1 - الكتاب مشكول 2 - موافق للمطبوع : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات [ ملاحظات بخصوص الكتاب ] 1 - الكتاب مشكول 2 - موافق للمطبوع - الكويت - الموسوعة الفقهية الكويتية ج ٢ ص ٢٧٨ صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية - الكويت القاسم - 938 الكبير - الطبراني ] ج ٣ ص ٩٩ الكتاب : المعجم الكبيرالمؤلف : سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني الناشر : مكتبة العلوم والحكم - الموصل الطبعة الثانية ، 1404 - 1983 تحقيق : حمدي بن عبدالجيد السلفي عدد الأجزاء : 20\* مُصنف ابن أبي شيبة ج ٨ ص ١٢٣٨ المصنف : أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي (159 . 235 هـ) تحقيق : محمد عوامة ملاحظات : رقما الجزء والصفحة يتوافقان مع طبعة الدار القبلة المندية القديمة . ترقيم الأحاديث يتوافق مع طبعة دار القبلة .

و الله أعلم<sup>939</sup>

\*عن سعيدبن المسيب: كان سعد بن أبي وقاص يخضب بالسوادتعليق الذهبي قي التلخيص: سنده واه 940

\*عن أبي سلمة أنه كان يخضب بالسواد 941

\*قَالَ مَعْمَرٌ وَكَانَ الزُّهْرِيُّ يَخْضِبُ بِالسَّوَادِ، تعليق شعيب الأرنؤوط: إسناداه صحيحان على شرط الشيخين 942

جبکہ متعد دروایات میں اس کی ممانعت بھی وار دہوئی ہے،اس لئے (باستثناء حالت جنگ) ہے کم از کم مکر وہ تنزیبی یاخلاف اولی ضرور ہے۔

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم-«يَكُونُ قَوْمٌ يَخْضِبُونَ فِي آخِرِ الزَّمَانِ بِالسَّوَادِ كَحَوَاصِلِ الْحُمَامِ لاَيَرِيحُونَ رَائِحَةَ الْجُنَّةِ 943 يَخْضِبُونَ فِي آخِرِ الزَّمَانِ بِالسَّوَادِ كَحَوَاصِلِ الْحُمَامِ لاَيَرِيحُونَ رَائِحَةَ الْجُنَّةِ 943

البتہ خضاب کی بیہ تمام روایات سفید بال سے متعلق ہیں ، جبیبا کہ حضرت ابو قحافہ والی روایت میں صراحت کے ساتھ بیاض کالفظ آیا ہے ، بیہ معقول طور پر ایک مجبوری یاضر ورت کی شکل ہے ، مگر ایک بھی ایسی روایت موجود نہیں ہے جس میں کالے بال کو مختلف رنگوں سے ریکنے کاذکر آیا ہو ، پس آج کی نوجوان نسل جو حداثی

 $^{939}$  - المستدرك على الصحيحين ج ٣ ص ٥١٢ حديث غبر  $^{930}$  المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية  $^{930}$  بيروت الطبعة الأولى ،  $^{930}$  -  $^{930}$  عطاعدد الأجزاء :  $^{930}$  مع الكتاب : تعليقات الذهبي في التلخيص

النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى ، 1411 – 1990 تحمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى ، 1411 – 1990 تحقيق : مصطفى عبد القادر عطا مصنف ابن أبي شيبة ج 1990 مصنف : أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي الكوفي (159 مصنف ابن أبي شيبة العبسي الكوفي (159 مصنف : محمد عوامة. ملاحظات : رقما الجزء والصفحة يتوافقان مع طبعة الدار السلفية الهندية القديمة..

 $^{942}$  - [ مسند أحمد بن حنبل ] الكتاب : مسند الإمام أحمد بن حنبل ج  $^{7}$  ص  $^{9}$  • ١٣ المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة — القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة  $^{943}$  - سنن أبي داود ج  $^{940}$  •  $^{940}$  المناشر : دار  $^{943}$  - سنن أبي داود ج  $^{940}$  •  $^{940}$  •  $^{943}$  • الكتاب العربي - بيروت عدد الأجزاء : 4

کیھ کررہی ہے،اس کو معروف خضاب سے کوئی نسبت نہیں، وہ محض فیشن، غیر وں کی نقالی اور گناہ ہے۔

الموسوعۃ الفقہیۃ میں شرح روض الطالب وغیرہ کے حوالے سے لکھاہے کہ سیاہ ڈاڑھی کو سفید رنگ سے رنگناا پنی مشیخت وعظمت کے اظہار کے لئے درست نہیں ہے،ہاں اگر کوئی جائز مقصد پیش نظر ہو تو مضائقہ نہیں 44

جہاں تک وضواور عنسل اور نماز کامسکلہ ہے تواگر رنگ پاک اجزاء سے تیار شدہ ہو،اور رنگنے کے بعد اس کی جرمیت ختم ہو گئ ہو اور صرف رنگ و چکناہٹ باقی ہو تو با تفاق فقہاءاس حالت میں وضوو عنسل و نماز سب درست ہیں، چکناہٹ اور رنگ صحت وضوو عنسل کے لئے مانع نہیں ہیں <sup>945</sup>۔

إذ لو كان بعين النجاسة كالدم وجب زوال عينه وطعمه وريحه ولا يضر لونه كماهوظاهر من مسألة الميتة أفاده ح مطلب في حكم الصبغ والاختضاب بالصبغ أو الحناء النجسين قوله ( والأولى غسله ) اعلم أنه ذكر في المنيةأنه لو أدخل يده في الدهن النجس أو اختضبت المرأة بالحناء النجس أوصبغ بالصبغ النجس ثم غسل كل ثلاثا طهر ثم ذكر عن المحيط أنه يطهر إن غسل الثوب حتى يصفوالماء ويسيل أبيض اهو في الخانية إذا وقعت النجاسة في صبغ فإنه يصبغ به الثوب ثم يغسل ثلاثا فيطهر كالمرأة إذا اختضبت بحناء نجس اهو وذكر مسألة الحناء في موضع آخر مطلقةأيضا ثم قال وينبغي أن لا يطهر ما دام يخرج الماء ملونا بلون الحناء فعلم أن اشتراط صفو الماء إما قول ثان كما يشعربه ملونا بلون الحناء فعلم أن اشتراط صفو الماء إما قول ثان كما يشعر به قول كلام المحيط أوهو تقييد لإطلاق القول الأول وبيان له كما يشعر به قول

<sup>944 -</sup> الموسوعة الفقهية الكويتية ج ٢ ص ٢٨٣صادر عن : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت عدد الأجزاء : 45 جزءا بحوالم شرح روض الطالب 1 / 551 ، وشرح عين العلم وزين الحلم لنور الدين المعروف بالقاري 1 / 328

<sup>945 -</sup> شرح الحطاب 1 / 163 ط مكتبة النجاح - طرابلس

الخانية وينبغى وعلى كل فكلام المحيط والخانية يشعر باختيار ذلك الشرط لذااقتصرعلى ذكره في الفتح هذا وقد ذكر سيدي عبد الغني كلاما حسناسبقه إليه صاحب الحلية وهوأن مسألة الاختضاب أو الصبغ بالحناء أو الصبغ النجسين وغمس اليد في الدهن مبنية في الأصل على أحد قولين إما على أن الأثر الذي يشق زواله لا يضر بقاؤه وإما على ما روي عن أبي يوسف من أن الدهن يطهر بالغسل ثلاثا بأن يجعل في إناء فيصب عليه الماء ثم يرفع ويراق الماء وهكذا ثلاث مرات فإنه يطهر وعليه الفتوى خلافا لمحمد كما في شرح المنية فمن بني ذلك على الأول اشترط في هذه المسألة صفو الماء ليكون اللون الباقي أثرا شق زواله فيعفى عنه وإن كان ربما نفض على ثوب آخر أوظهر في الماء عندغسله في وقت آخر والقول باشتراط غسله ثلاثابعد صفو الماء ضعيف ومن بني على الثابي اكتفى بالغسل ثلاثا لأن الحناء و الصبغ والدهن المتنجسات تصير طاهرة بالغسل ثلاثا فلايشترط بعدذلك خروج الماء صافياا ه وقد أطال في الحلية في تحقيق ذلك كماهودأبه ثم جنح إلى البناءعلى الأول وقال إنه الأشبه فليكن التعويل عليه في الفتوى ا ه ولا يخفى أنه ترجيح لما في المحيط والخانية والفتح 946

(e) الثالث (زوال ما يمنع وصول الماء إلى الجسد ) لحرمة الحائل (كشمع وشحم ) قيدبه لأن بقاء دسومة الزيت ونحوه لا يمنع لعدم الحائل  $^{947}$  \*زوال ما يمنع وصول الماء إلى البشرة لجرم الحائل كشمع أو شحم

 $<sup>^{946}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{1}$  ص  $^{87}$ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$ هـ -  $^{2000}$ م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{947}$  - مراقى الفلاح ج  $^{1}$  ص  $^{87}$ 

وكذاطلاء الأظافر .أما الدسومة التي لا جرمية لها فلا مانع كدسومة الزيت وما شابهه 948

ممتازشافعي فقيه علاامه شربني ككھتے ہیں

\*بو لا أثر لدهن ذائب ولون نحو حناء، ويجب إزالة ما تحت الاظفار من وسخ يمنع وصول الماء 949

#### والله اعلم بالصواب وعلمه اتم واحكم

## تجاويزادارة المباحث الفقهية

انسان کے لئے سرپر بالوں کا وجو دزینت اور جمال کے اسباب میں سے ہے، اور اس سے محرومی عیب ہے، اور اس سے محرومی عیب ہے، اہذا اگر کسی کے سرپر بال نہ رہیں توازالۂ عیب کے لئے بالوں کی افزائش کی مباح تدبیریں اختیار کرنا جائز ہے۔

ہر پر بالوں کی افزائش کے لئے بذریعہ سر جری (ٹرانسپلانٹ) یاکسی اور طریقہ سے دوسرے انسان اور خزیر کے علاوہ کسی بھی جانور کے بالوں کو مستقل یا عارضی طوریر استعال میں لایا جاسکتا ہے۔

اللہ اس طرح سے جمادیئے جائیں کہ وہ بآسانی اس سے جدانہ ہو سکیں تو وہ مستقل طور پر سرکا حصہ قرار پائیں گے، اوران پر وضومیں مسے کر نااور عسل میں پانی بہاناکافی ہو گا،لیکن اگر اس طرح سر پر بال لگائے جائیں کہ انہیں بآسانی الگ کیا جائیں کہ انہیں بآسانی الگ کیا جاسکتا ہو، تو وہ ٹو پی کے حکم میں ہونگے، انہیں ہٹائے بغیر مسے یا عسل درست نہ ہو گا،اوراس حکم میں مر دوعورت کے در میان کوئی فرق نہیں ہے۔

<sup>948 -</sup> فقه العبادات على المذهب الحنفي ج ١ ص ٣٣ تأليف : الحاجة نجاح الحلبي

<sup>949 -</sup> الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع ج ١ ص ١٣ المؤلف : محمد بن أحمد الخطيب الشربيني (المتوفى : 977هـ)

ہموجودہ زمانے کے فیشن کے مطابق سرکے بالوں کی بے ڈھنگے انداز میں ڈیزائنگ کرنایاسر کے کسی جھے کے بالوں کو بالکل جھوٹاکر دینااور دوسری جانب کے بالوں کو بڑار کھنااہل فسق سے تشہ کی بناپر ممنوع ہے، نیز کالے بالوں پر سنہرایا کوئی دوسرارنگ چڑھانا بھی پہندیدہ نہیں ،اوراگر سرکے بعض جھے کو استر ہے سے مونڈ کر بقیہ بالوں کو چھوڑ دیا جائے تو یہ قزع میں داخل ہو کر بلاشہ ناجائز ہے۔

ﷺ اگر بالوں کو ایسے رنگ سے رنگا جائے جو بالوں تک پانی پہونچنے سے مانع نہ ہو تواس کی وجہ سے وضو، غسل اور نماز میں کوئی خرابی نہیں آئے گی 950۔

---- حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>950 -</sup> بموقعه سولهوال فقهی اجتماع منعقده ۳ تا۵/شعبان المعظم ۲ ۴ براه مطابق ۱۲ تا۱۹ مارچ ۲ ۱۰ برء بمقام دفتر جمعیة د ملی۔

# مصنوعی طریقہ تولید سے ثبوت نسب کا تھم 150

موجودہ دور میں میڈیکل سائنس کی وجہ سے جونے مسائل پیدا ہوئے ہیں ان میں ایک اہم مسکلہ مسکلہ مصنوعی طریقۂ تولید ہی اکثر صور تیں مصنوعی طریقۂ تولید کی اکثر صور تیں جمہور علاء اور موجودہ فقہی اداروں کے نزدیک ناجائز ہیں، جو انسانی احترام کے خلاف اور اسلام کے نظام نسب کے لئے سخت مضرت رسال ہیں، لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر کوئی شخص اس طریقۂ تولید سے اولاد حاصل کرلے تو حاصل شدہ اولاد پر کیا حکام مرتب ہونگے ؟ اور ان کانسب شرعاً کس سے ثابت ماناجائے گا ؟ اس سلسلے میں درج ذیل سوالات خاص طور پر توجہ طلب ہیں:

#### ٹیوب زادہ کانسب زوجین سے ثابت ہو گا

(۱)اگر زوجین اپنے نطفول کو مصنوعی ٹیوب میں رکھوائیں اور ٹیوب ہی میں بچپہ کی نشوونماہو اور اسی میں مر احل خلقت کی تنکمیل ہو جائے اور ان کور حم مادر میں رکھنے کی نوبت ہی نہ آئے تو اس بچپہ کانسب کس سے ثابت ہو گا؟

ہجہاں تک مجھے معلوم ہے یہ صورت محض فرضی ہے ،اور ابھی تک میڈیکل سائنس کو اس میدان میں کوئی خاطر خواہ کامیابی نہیں مل سکی ہے ، کہ رحم مادر کے بغیر بچیہ کی ولادت کاعمل مکمل کرلیا گیاہو ،البتہ منصوبہ کی حد تک اس موضوع پر کوششیں کی جارہی ہیں۔

لكھتے ہيں:

<sup>951 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانثریف سمستی پور، ربیج الاول ۱۳۳۹ برص

<sup>952 -</sup> جیسا کہ متاز محقق اور باخبر عالم دین حضرت مولانابدرالحن قاسمی مقیم کویت نے اس کی وضاحت کی ہے (دیکھیئے موصوف کی کتاب: عصری حاضر کے فقہی مسائل ص۵۹ مطبوعہ ایفا پبلیکیشن نئی دہلی واج باء)

نیز فقاوی عثانی میں فخر الاماثل حضرت مولانامفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت بر کاتهم کی تحریر سے بھی یہی اندازہ ہو تاہے،

اور اگر اس قسم کا کوئی واقعہ کہیں پیش بھی آیا ہو توبہ بہت نادر صورت حال ہے اور ظاہر ہے نادر صور تیں مدار حکم نہیں بنتیں۔

البتہ اگر کسی زمانہ میں یہ طریقۂ تولید کامیابی سے ہم کنار ہوجائے تو (فقہ تقدیری کے طور پر) اس صورت میں بچہ کانسب صاحب نطفہ زوجین سے ثابت ہو گا،اس لئے کہ:

ہ نبوت نسب میں بنیادی چیز نکاح ہے ،جو یہاں موجود ہے ، یعنی نکاح کے بعد زوجین کے مادہ کہ تبوت نسب میں بنیادی چیز نکاح ہے ،جو یہاں موجود ہے ، یعنی نکاح کے بعد زوجین کے مادہ تولید کے اختلاط سے جو بچہ پیدا ہوگا اس کا نسب زوجین سے ثابت ہو گابشر طیکہ اس میں مطلوبہ پوری احتیاط ملحوظ رکھی گئی ہو مثلاً: اس میں کسی دوسرے اجنبی شخص کا مادہ تولید شامل نہ ہو، اور نہ کسی دوسری اجنبی عورت کے رحم میں رکھا گیا ہو وغیرہ:

وَمِنْهَا ثُبُوتُ النَّسَبِ، وَإِنْ كَانَ ذَلِكَ حُكْمَ الدُّخُولِ حَقِيقَةً لَكِنَّ سَبَهُ الظَّاهِرَهُ وَالنِّكَاحُ مَقَامَهُ فِي إِثْبَاتِ الظَّاهِرَهُ وَالنِّكَاحُ مَقَامَهُ فِي إِثْبَاتِ الظَّاهِرَهُ وَالنِّكَاحُ مَقَامَهُ فِي إِثْبَاتِ النَّسَبِ وَلِهَذَا قَالَ النَّبِيُ : صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ { الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ ، وَلِلْعَاهِرِ النَّسَبِ وَلِهَذَا قَالَ النَّبِيُ : صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ { الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ ، وَلِلْعَاهِرِ النَّسَبُ ، وَ الْحَجَرُ } وَكَذَالَوْ تَزَوَّجَ الْمَشْرِقِيُّ بِمَغْرِبِيَّةٍ ، فَجَاءَتْ بِوَلَدٍ يَثْبُتُ النَّسَبُ ، وَ الْحَجُرُ } وَكَذَالَوْ تَزَوَّجَ الْمَشْرِقِيُّ بِمَغْرِبِيَّةٍ ، فَجَاءَتْ بِوَلَدٍ يَثْبُتُ النَّسَبُ ، وَ الْمَدُودِ سَبَيِهِ، وَهُو النِّكَاحُ 953

کاوہ سائنسی اور شرعی دونوں طریق سے یہ بات ثابت ہے کہ بچپہ کی تخلیق میں نطفۂ پدر اور بینے مادر دونوں ہی بنیادی اہمیت رکھتے ہیں ، اور بچپہ دونوں کی خصوصیات کا مجموعہ ہو تا ہے ، ایک حدیث پاک میں بیہ مضمون آیا ہے:

عَنْ عَائِشَةَ أَنَّ امْرَأَةً قَالَتْ لِرَسُولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- هَلْ تَغْتَسِلُ الْمَرْأَةُ إِذَا احْتَلَمَتْ وَأَبْصَرَتِ الْمَاءَ فَقَالَ « نَعَمْ ». فَقَالَتْ لَهَا عَائِشَةُ

"اگر بالفرض آپ کے قول کے مطابق ولادت کا کوئی مشینی طریقہ ایجاد ہوجائے تواس وقت یہ بات قابل غور ہوسکتی ہے۔۔۔(فقاوی عثانی ج ۴ ص ۱۲ سمطبوعہ مکتبہ معارف القر آن کراچی نومبر ۲۰۱۲ء)

953 - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 7 ص 7 علاء الدين الكاساني سنة الولادة 7 سنة الوفاة 1982 الناشر دار الكتاب العربي سنة النشر 1982 مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 7

تَرِبَتْ يَدَاكِ وَأُلَّتْ. قَالَتْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- « دَعِيهَا وَهَلْ يَكُونُ الشَّبَهُ إِلاَّمِنْ قِبَلِ ذَلِكِ إِذَا عَلاَ مَاؤُهَا مَاءَ الرَّجُلِ أَشْبَهَ الْوَلَدُ أَخْوَالَهُ وَإِذَا عَلاَ مَاءُ الرَّجُلِ مَاءَهَا أَشْبَهَ أَعْمَامَهُ 954».

ابن نجيم لکھتے ہيں:

لأن الولد مخلوق من مائهما ومضاف إلى كل منهما 955

ﷺ نیز اسلام میں ثبوت نسب کی بڑی اہمیت ہے، نسب کی نفی انسان کی موت کے متر ادف مانی جاتی ہے، اسلئے بچہ کو نسب سے محروم کرنے کے مقابلے میں انسب سے کہ اس کا نسب مکنہ حد تک ثابت مانا جائے ، غور سیجئے تورحم مادر تو محض قدرت کا بنایا ہوا ایک محل ولادت ہے اگر انسان اس کا متبادل تلاش کرلے تو محل کی تبدیلی سے نفس شے پر کوئی فرق نہیں پڑے گا۔

زوجین کانطفہ ٹیوب کے بعد ہیوی کے رحم میں منتقل کرنا

(۲) اگر میاں ہیوی کے اجزائے منوبیہ کوخارجی ٹیوب میں رکھ کر افزائش کی جائے اور پچھ وقت کے بعد اس کو ہیوی کے رحم میں منتقل کیاجائے اور وہیں سے بچپہ کی پیدائش ہو تواس بچپہ کے بارے میں کیا تھم ہو گا؟

اس بچہ کانسب انہی دونوں میاں بیوی سے ثابت ہو گا،اس کئے کہ نکاح کے ذریعہ فراش قائم ہے اور اجزائے منویہ بھی فی الواقع انہی کے ہیں،اس ان سے ثبوت نسب میں کوئی دفت نہیں ہے۔ شوہر کا نطفہ الجنبی عورت کے بیضہ سے مخلوط کر کے بیوی کے رحم میں منتقل کرنا

(m)اگر کوئی شوہریہ عمل کرے کہ اپنے نطفہ اور کسی اجنبی عورت کے انڈے کوٹیوب میں بارآ ور

 $<sup>^{954}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج 1 ص 1۷۲ حديث نمبر :  $^{100}$ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت الطبعة  $^{955}$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{100}$  من المؤلف : زين الدين بن إبراهيم بن نجيم ، المعروف بابن نجيم المصري (المتوفى :  $^{950}$ 

کرائے اور اسے ایک مدت کے بعد اپنی بیوی کے رحم میں ڈلوادے اور بیوی کے رحم ہی سے اس کی ولادت ہو تواگر چہر بیہ عمل شرعاً ناجائز اور حرام ہے لیکن اس نو مولو دبچپہ کا نسب کس سے ثابت ماناجائے گا؟

اس بچہ کانسب انہی میاں بیوی سے ثابت ہوگا، اجبنی عورت سے ثابت نہ ہوگا، اس لئے کہ اسلام میں جائز فراش کی موجود گی میں نطفۂ حرام کا عتبار نہیں ہوتا، پس گو کہ نطفہ اجبنی عورت کا ہے مگر چونکہ بچہ مرد کی جائز بیوی کے رحم سے تولد ہواہے اس لئے بچہ شرعاً فراش کی طرف منسوب ہوگا، شریعت میں اصل نطفہ کا نہیں بلکہ محل کا اعتبار ہوتا ہے، جبیبا کہ قرآن کریم میں صراحت کے ساتھ ماں کے رشتہ کوولا دت کے ساتھ ماں سے دشتہ کوولا دت کے ساتھ ماں بیا سے اور وہاں پرصیغۂ حصر استعال کیا گیاہے:

ان امهاتهم الاالتي ولدنهم 956

ایک دوسری آیت کا بھی مقتضایہی ہے:

حملتہ امہ کر هاووضعتہ کر ها957

ان دونوں آیات سے ثابت ہو تاہے کہ مال صرف وہ ہے جو بچپہ کو جنم دیتی ہے ، پس غیر عورت سے بچیہ کانسب ثابت ہوناممکن نہیں ،

اجنبی عورت کے نطفہ سے مر د کے نطفہ کا اختلاط ایک عمل حرام اور مشابہ زنا ہے ، اور زنا سے نسب ثابت نہیں ہوتا، ارشاد نبوی ہے:

الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ ، وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ 958

<sup>956 -</sup> المحادلة: ٢

<sup>957 -</sup> الاحقاف : 957

<sup>958 -</sup> الجامع الصحيح المختصرج ٢ ص ٢٢٠ ص ٢٥٠ مديث تمبر ١٩٣٨ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق -

بیوی کے ساتھ فطری طور پر وطی کر ناضر وری نہیں ہے ، بلکہ ماد ہُ منوبیہ کابیوی کے رحم میں کسی بھی طرح پہونچ جانا کافی ہے:

وَأَطْلَقَ فِي الْوِلَادَةِ من السَّيِّدِ فَشَمِلَ ما إذَا كان بِجِمَاعٍ منه أو بِغَيْرِهِ لِمَا فِي الْمُحِيطِ عن أبي حَنِيفَةَ إذَا عَالَجَ الرَّجُلُ جَارِيَتَهُ فِيمَا دُونَ الْفُرْجِ فَأَنْزَلَ فَأَخَذَتْ الْجُارِيَةُ مَاءَهُ فِي شَيْءٍ فَاسْتَدْ خَلَتْهُ فَرْجَهَا فِي حَدَثَانِ ذلك فَعَلِقَتْ الْجَارِيَةُ وَوَلَدَتْ فَالْوَلَدُ وَلَدُهُ وَالْجَارِيَةُ أُمُّ وَلَدٍ له اه 959

## ا جنبی شخص کے مادۂ منوبہ سے بیوی کے رحم کو بارآ ور کرنا

(۲۹) اگر کسی شخص کی منی میں تولید کے اجزاء معدوم یانہایت ضعیف ہوں جن سے استقرار حمل نہیں ہوسکتااور وہ یہ تدبیر کرے کہ کسی دوسرے شخص کے مادہُ منویہ کو اپنی بیوی کے انڈوں سے ملا کر خارجی ٹیوب میں بارآ ور کرائے اور پھر اپنی بیوی کے رحم میں منتقل کراد ہے اور بیوی کے رحم ہی سے بچہ کی پیدائش ہوتواس بچہ کانسب کس سے ثابت ہو گا؟ اور جس مر دکانطفہ اس میں ملایا گیا ہے اس سے بچہ کا کیا تعلق ہوگا؟ ظاہر ہے کہ فراش صحیح کے رہتے ہوئے غیر مر دسے بچہ کانسب ثابت نہیں ہوسکتا، یہ بچہ دونوں میاں بیوی ہی کاہو گا، غیر مر دزانی کے درجہ میں ہے، اور زناسے نسب ثابت نہیں ہوسکتا، یہ بچہ دونوں میاں بیوی ہی کاہو گا، غیر مر دزانی کے درجہ میں ہے، اور زناسے نسب ثابت نہیں ہوسکتا، یہ بچہ دونوں میاں بیوی ہی کاہو گا، غیر مر دزانی کے درجہ میں ہے، اور زناسے نسب ثابت نہیں ہو تا۔

## زوجین کانطفہ اجنبی عورت کے رحم میں بارآ ور کرنا

(۵) بعض مرتبہ بیوی کار حم حمل کا تخل کرنے کے قابل نہیں ہو تا توالی صورت میں یہ شکل اپنائی جاتی ہے کہ میاں بیوی کامادہ منویہ ٹیوب میں بارآ در کرکے کسی اجنبی عورت کے رحم میں پہونچادیا جاتا ہے، اور اسی عورت کے ذریعہ با قاعدہ اس بچہ کی پیدائش ہوتی ہے، تواس شکل میں پیداشدہ بچہ کس کا کہلائے گا؟ آیاان میاں بیوی کاجن کے نطفہ سے افزائش ہوئی ہے یااس عورت کاجس کے رحم سے ولادت ہوئی ہے؟

 $<sup>^{959}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{950}$  ص  $^{950}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{950}$  هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

ند کورہ بالااصول کے مطابق بچہ اس عورت کاہو گاجس کے رحم سے ولادت ہوئی ہے، جس طرح کہ مرداگر اپنانطفہ دوسری عورت کے رحم میں بہونچائے تو مرد سے بچہ کانسب ثابت نہیں ہوتا، اسی طرح اگر وہ اپنانطفہ اپنی بیوی کے نطفہ کے ساتھ مخلوط اور مقلوب کرکے دوسری عورت کے رحم میں داخل کرے تو بھی نسب ثابت نہیں ہوگا، میاں بیوی ایک غیر عورت کے رحم میں اپنانطفہ بہونچا کر عمل حرام کے مرتکب ہوئے ہیں اس لئے ان کے حصے میں محرومی کے سوا بچھ نہیں آئے گا، کیونکہ ثبوت نسب کے باب میں نطفہ کا نہیں بلکہ قانونی محل ولادت یافراش صحیح کا اعتبار ہوتا ہے، تفصیل اوپر آچکی ہے۔

کاوہ ثبوت نسب کے لئے اس طریقۂ تولید کو معتبر مان لیاجائے توبے پناہ مفاسد کا دروازہ کھل جائے گا جس کا ہم نصور نہیں کرسکتے ،اس لئے سد اللباب بھی اس طریقۂ تولید کو حرام اور غیر مفید نسب قرادیاجائے گا۔

ا جنبی مر دوعورت کے نطفہ کو بارآ وری کے لئے اپنی ہیوی کے رحم میں داخل کرنا

(۲) اگر کوئی شوہر کسی اجنبی مرد اور اجنبی عورت کے نطفوں کوبارآ ور کرکے اپنی منکوحہ بیوی کے رحم میں منتقل کرکے ولادت کرائے تواس سے پیداشدہ بچیہ کانسب کس سے ثابت ہو گا؟

اس صورت کا حکم ظاہر ہے کہ بچپہ کا نسب میاں بیوی سے ثابت ہو گا،ا جنبی مر دوعورت سے نہیں، الولد للفر اش وللعاہر الحجر کا اصول یہال منطبق ہو گا۔

## ایک بیوی کا بیضہ اپنے نطفہ کے ساتھ بارآ ور کرکے دوسری بیوی کے رحم میں داخل کرنا

(2) اسی ضمن میں ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ ایک شخص کی دوبیویاں ہیں جن میں ایک بیوی حمل کی متحمل نہیں ہے جب کہ دوسری بیوی متحمل ہے اب اس شخص نے غیر متحمل بیوی کے انڈے اور اپنے نطفہ کولے کر خارج میں بارآ ور کرایا اور پھر اسے دوسری بیوی (جو متحمل ہے) اس کے رحم میں ڈلواکر بچہ کی پیدائش کرائی، تواس صورت میں بچہ کانسب باپ سے توبہر حال ثابت ہو گا، لیکن ان دونوں بیویوں میں سے پیدائش کرائی گا؟

اصول کا تقاضاتو یہی ہے کہ جس بیوی کے رحم سے بچیہ کی ولادت ہوئی ہے بچیہ اسی کاہو گا،اور جس ہوی کا نڈ ااستعال کیا گیاہے نسب اس سے ثابت نہیں ہو گا،اس لئے کہ بیہ طریقۂ استقر ار ناجائز ہے، کیونکہ اس میں خلط نسب کا اندیشہ ہے،وہ اس طرح کہ دوسری عورت کے رحم میں تلقیح شدہ نطفہ منتقل کئے جانے کے بعد اگر شوہر اس سے ہم بستر ہو تو کیاضانت ہے کہ بچہ اس وطی سے پیداہواہے یاداخل کئے گئے نطفہ سے ؟ اس معاملے میں ڈاکٹروں کی جو تحقیقات پیش کی جاتی ہیں وہ زیادہ سے زیادہ ظنی ہیں ،اور ان کے در میان بھی اتفاق رائے نہیں ہے، مثلاً:--رابطہ عالم اسلامی مکہ مکرمہ کی اسلامک فقہ اکیڈمی نے ڈاکٹری رپورٹ کے مطابق تلقیح کے بعد بھی شوہر سے دوبارہ بارآ ور ہونے کے امکان کا اظہار کیاہے <sup>960</sup>، جبکہ مفتی عبدالواحد صاحب (یاکتان) نے میڈیکل تحقیقات کے مطابق اس امکان سے انکار کیاہے 661،اس کئے میڈیکل تحقیقات کو بنیاد بنائے جانے کے بجائے زیادہ مضبوط بات یہ ہے کہ یقینی فراش کا اعتبار کرتے ہوئے مباشرت اور امکان حمل کو تسلیم کیاجائے،اوریہی اختلاط نسب کی بنیاد ہے۔

🖈 علاوہ اس مصنوعی طریقۂ تولید کی اجازت جن مخصوص صور توں میں دی گئی ہے وہ ضرورت کی شر طے ساتھ مشر وط ہے زیر بحث صورت میں تحصیل اولا دے لئے مر د کی دوسری بیوی موجو دہے اس لئے اس غیر فطری عمل کی مر د کوضر ورت نہیں ہے۔

انہی وجوہات کی بناپر اسلامی فقہ اکیڈمی جدہ اور عالم اسلام کے اکثر علماء نے زیر بحث صورت کے عدم جواز کافتویٰ دیاہے، رابطۂ عالم اسلامی مکہ مکر مہ کی اسلامک فقہ اکیڈمی نے اولاً اپنے ساتویں سیمینار (منعقدہ اا تا ۱ اربیج الثانی ۱۳۰۴ هے) میں پہلی بیوی کانطفہ لیکر دوسری بیوی کے رحم میں ڈالے جانے کے مصنوعی عمل کی اجازت دی تھی لیکن بعد میں اس فیصلے پر علمی د نیاسے جور د عمل اور تبصر ہے سامنے آئے ان پر غور کرتے

<sup>960 -</sup> فآویٰ عثمانی ج م ص ۲۴۷ بحوالہ عصر حاضر کے پیچیدہ مسائل کاشر عی حل ص ۱۲۰ و۱۲۱ مؤلفہ حضرت مولانا قاضی مجاہدالاسلام قاسمي الم

<sup>961 -</sup> فتاویٰ عثمانی جهم ص۰۸ س

ہوئے رابطہ کی اسلامک فقہ اکیڈمی نے اپنے آٹھویں سیمینار میں اپنے اس فیصلے سے رجوع کر لیااور عدم جواز کے قول کو قبول کر لیا<sup>962</sup>۔

اس طرح اس صورت کے عدم جواز پراکٹر علماءاور فقہی اداروں کا اتفاق قائم ہو چکاہے، ظاہر ہے کہ دوسری بیوی کے فراش قوی کے بالمقابل بیہ ناجائز طریقۂ تولید ثبوت نسب کے باب میں ہر گز معتبر نہیں ہے،میری رائے اس سلسلے میں جمہور علماء کے موافق ہے۔

بعض علاء (مثلاً شیخ مصطفے زر قاء ، مولانا خالد سیف اللہ رحمانی وغیرہ) نے اس کو رضاعت کے مشابہ قرار دیتے ہوئے دونوں کو ماں تسلیم کرنے کی بات کہی ہے <sup>963</sup>، لیکن یہ قیاس درست نہیں ہے اس لئے کہ رضاعت ایک امر محمود ہے ، اس میں بڑی وسعت ہے ، ایک بچہ کی مادریت کئی خوا تین سے ثابت ہوسکتی ہے ، جب کہ زیر بحث صورت میں مصنوعی تلقیح کاعمل ناجائز ہے ، اور اس کے بالمقابل جائز متبادل فراش موجو دہے ، اس لئے ناجائز کا اعتبار کرنادرست نہیں۔

بعض حضرات کابیہ بھی خیال ہے کہ نسب میں تعدد ممکن ہے اور ایک بچہ کو کئی باپ سے منسوب کیاجانا سکتا ہے 964 ، لیکن بیہ تھم بھی جائز صور توں کے ساتھ وابستہ ہے ،ناجائز کے ساتھ نہیں ،واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم۔

## تجاويزا دارة المباحث الفقهية

اسلام اگرچہ اصولی طور پر "مصنوعی طریقۂ تولید" کی حوصلہ افزائی نہیں کر تااوراس سلسلہ میں اپنائے جانے والے بہت سے طریقے بلاشبہ ناجائز وحرام ہیں ، تاہم اگر کوئی ان طریقوں کو اپنالے اور اولاد وجود میں آجائے تو ثبوت نسب کے بارے میں

<sup>962 -</sup> فیاوی عثانی جہم ص۲۳۷ بحوالہ عصر حاضر کے پیچیدہ مسائل کانثر عی حل ص۱۲۰وا۲۱مؤلفہ حضرت مولانا قاضی مجاہدالاسلام قاسمی 962 - فیاوی عثانی جہم ص۲۳۱مؤلفہ مولاخالد سیف اللّدر حمانی۔ 963 - عصری حاضر کے فقہی مسائل ج۵ص ۲۱۱مؤلفہ مولاخالد سیف اللّدر حمانی۔ 964 - فیاوی عثانی ج۴م ۲۸۸ بحوالہ کنزباب دعوی النسب۔

درج ذیل احکام ہوں گے:

ا-اگرزوجین اپنے ماد ہُ تولید کو مصنوعی ٹیوب میں رکھوائیں یاخو در کھیں اور بالفرض ٹیوب ہی میں نے کی نشوو نما ہو اور اس سے پیدائش ہو تو بیچ کا نسب انہی زوجین سے ٹابت ہو گا۔

۲-اگر میاں بیوی کے اجزاء منوبیہ کوخارجی ٹیوب میں رکھ کرافزائش کی جائے اور کھے وقت کے بعد اسے بیوی کے رحم میں منتقل کیاجائے اور وہیں سے بچیہ کی پیدائش ہو تواس کانسب بھی زوجین سے ثابت ہو گا۔

۳-اگر کوئی شخص اینے نطفہ اور کسی اجنبی عورت کے بیضہ کوٹیوب میں بارآور کرائے اور پھر اسے ایک مدت کے بعد اپنی بیوی کے رحم میں منتقل کر ادبے اور بیوی کے رحم ہی سے بیچے کی ولادت ہو توبیہ عمل شرعاً ناجائز وحرام ہو گا،لیکن جو بچیہ پیدا ہو گااس کانسب زوجین سے ثابت ہو گا،اور جس عورت کے بضے استعمال کئے گئے ہیں اس سے نسب کا تعلق نہ ہو گاالبتہ اس سے حرمت مصاہرت ثابت ہو گی۔ ، اگر شوہر کی منی قابل تولیدنہ ہو یعنی اس سے استقرار حمل نہ ہو سکے اوروہ بیہ تدبیر کرے کہ کسی دوسرے شخص کے مادہ منوبیہ کواپنی بیوی کے بیضوں سے ملا کر خارجی ٹیوب میں بارآ ور کرائے اور پھر اپنی بیوی کے رحم میں منتقل کرادے اور بیوی کے رحم سے ہی بیچے کی پیدائش ہوتو پیہ طریقہ بھی حرام ہے،لیکن چونکہ یچے کی پیدائش منکوحہ بیوی کے رحم سے ہوئی ہے اس لئے اس بیچے کانسب بھی انہی میاں بیوی سے ثابت ہو گا،اور جس غیر مر د کامادہ شامل کیا گیاہے اس سے نسب ثابت نہیں ہو گا،البتہ اس سے حسب ضابطہ حرمت مصاہرت ثابت ہو گی۔ ۵-اگر بیوی کارحم حمل کامتحمل نه مواوریه شکل اپنائی جائے که میاں بیوی کامادهٔ منوبہ ٹیوب میں بارآ ور کر کے کسی اجنبی عورت کے رحم میں پہونجادیاجائے ،اوراس

عورت سے بیچ کی پیدائش ہوتو یہ طریقہ بھی یقیناً کھلی بے حیائی اور حرام ہے ، لیکن بیچ کا نسب اسی عورت سے ثابت ہو گا جس کے بطن سے پیدائش ہوئی ہے ، اور اگر وہ عورت منکوحہ ہوتواس کے شوہر سے بھی نسب ثابت ہو گا، اور جن زوجین کے نظفول سے افزائش ہوئی ہے ان سے نسب ثابت نہ ہو گابلکہ صرف حرمت مصاہرت ثابت ہوگی۔

۲-اگر شوہر کسی اجنبی مر داورا جنبی عورت کے نطفوں کوبارآ ور کر اکے اپنی منکوحہ کے رحم میں منتقل کر ائے اوراسی سے ولادت ہو توابیا کرناا گرچہ حرام ہے لیکن بچے کا نسب زوجین سے ہی ثابت ہو گا،اور اجنبی مر دوعورت جن کامادہ استعال کیا گیا ہے ان سے صرف حرمت مصاہرت ثابت ہوگی۔

2-اگر کوئی شخص اپنی دو بیو یوں میں سے ایک بیوی کے بیضہ کو اپنے نطفہ کے ساتھ ملا کر خارج میں بارآ ور کرائے دو سری بیوی کے رحم میں منتقل کرائے اور اسی سے بیچ کی پیدائش ہو تو یہ عمل قطعاً ناجائز اور سر اسر بے حیائی ہے اور اس صورت میں بیچ کا نسب تو باپ سے ثابت ہو گاہی لیکن حقیقی ماں وہی کہلائے گی جس کے بطن سے بیچ کی پیدائش ہوئی اور جس بیوی کا بیضہ شوہر کے نطفہ کے ساتھ شامل کیا گیاہے اس سے صرف حرمت مصاہرت کا تھم متعلق ہو گا<sup>65</sup>و۔

---- حواشی -------

<sup>&</sup>lt;sup>965</sup> - بموقعه چود ہوال فقهی اجتماع منعقده ۴ تا ۲ جمادی الاخریٰ <mark>۳۹۹</mark> هے بمقام جامعه علوم القر آن جمبوسر گجرات۔

# مشری و بچه کاشر عی حکم 966

الله تعالی نے انسان کے کھانے کے لئے اس دنیامیں دوطرح کی چیزیں پیدا کی ہیں(۱) نبا تات، مثلاً : پیمل، تر کاری، سبزیاں وغیرہ (۲) حیوانات، مثلاً: گائے، بیل، بھینس، بکری وغیرہ۔

مگر ان دونوں کے طریقہ استعال میں بنیادی فرق بیر رکھا گیاہے کہ نباتات کی نوع کی تمام جائز ماکولات کو بغیر کسی شرط کے حلال قرار دیا گیا، نہ بیہ شرط کہ بسم اللہ کہہ کران کو کاٹا گیاہو، اور نہ بیہ ضروری کہ کاٹے والا مسلمان یا کسی آسمانی مذہب کا ماننے والا ہو، وغیرہ، لیکن حیوانات کے استعال کے لئے ایک خاص طریقہ مقرر کیا گیا جس میں کچھ حدود وشر ائط مقرر کئے گئے۔

(۱) اس کئے کہ حیوانات کا معاملہ عام نباتات کا سانہیں ہے وہ بھی انسانوں کی طرح جاندار ہیں،
اور ایک مخصوص حد تک ادراک و تمیز بھی رکھتے ہیں، اس کا تقاضا تو یہ تھا کہ ان کا استعمال بھی صحیح نہ ہو، لیکن اللہ تعالی نے اپنے فضل و کرم سے ان کے استعمال کی اجازت دی، لیکن ان کی حرمت و عزت کے پیش نظر مخصوص حدود و شر ائط عائد کئے۔

(۲) دوسری بات بیہ ہے کہ نباتات میں خون نہیں ہوتا، جب کہ حیوانات میں خون ہوتا ہے ، اور خون حون ہوتا ہے ، اور خون حرام قرار دیا گیا ہے ، اس لئے ضروری ہے کہ ان کے استعال کرنے سے پہلے دم سیال کا مکمل طور پر اخراج کر لیاجائے ، اور اسی بناپر آسان سے آسان طریقہ دُنے کی ہدایت کی گئی، جس میں خون نگلنے میں بھی آسانی ہو ، اور جانور کو حدسے زیادہ اذیتوں کاسامنا بھی نہ کرنا پڑے۔

<sup>966 -</sup> تحرير بمقام دارالعلوم حيدرآ بإد، بتاريخ ١٥ / اگست ١٩٩٥] ۽

#### ذ بحشر عی

ذنے کے لئے قر آن وحدیث میں جو اصطلاح استعال کی گئی ہے ،وہ" ذکاۃ" کی ہے ، ذکاۃ" کے لغوی معانی کا معنی تیزی اور جلدی کے بھی ہیں ، اور طہارت و پا کی کے بھی اور ذرج شرعی میں چونکہ ان دونوں لغوی معانی کا لحاظ رکھا گیا ہے ، کہ ذرج کرنے سے بہت تیزی کے ساتھ خون نکل جاتا ہے ، اور وہ جانور بھی پاک ہو جاتا ہے ، اس لئے اس عمل کو'ذکاۃ" سے تعبیر کیا گیا گ<sup>967</sup>

شریعت میں ذبح اصطلاحی کے دو طریقے بتائے گئے ہیں: (۱) ذبح اختیاری (۲) ذبح غیر اختیاری

#### ذرنح اختياري

ذرئے اختیاری کاطریقہ میہ ہے کہ کسی مقدور جانور کی گردن پر (بینی سر اور سینہ کے در میانی حصہ) پر کوئی مسلمان یا کتابی اللہ کانام لے کر تیز حجری چلائے، یہاں تک کہ اس کاحلقوم (غذا کی نالی)، مرئی (سانس کی نالی) اورو د جین (دونوں شہرگ جن میں خون کی گردش ہوتی ہے) سب کے سب یاان میں اکثر کٹ جا کیں اور اگر اونٹ ذیخ کر رہا ہوتو اس کے لب میں نیزہ مار کر اس کے حلق، مرئی اورو د جین کو کاٹ دیا جائے، تا کہ دم مسفوح نکل جائے <sup>968</sup>۔

#### شر ائط

ذرج اختیاری کے لئے کئی شرائط ہیں: (۱) آلہ ُون کا طنے والی دھار دار چیز ہو (۲) ذائح باشعور مسلمان یا کتابی ہو (۳) مذبوح جانور سے استفادہ شرعاً جائز ہو، یعنی اس جانور کا گوشت کھانا جائز ہو، یا کم از کم اس کی کھال اور بال وغیر ہ سے استفادہ کیا جاسکتا ہو، خزیر کاذبیحہ درست نہیں، اس لئے کہ اس کے کسی جزوکا استعال کرنامسلمان کے لئے درست نہیں (۴) ذرج اللہ کانام لے کر کیا گیا ہو، اور غیر اللہ کانام نہ لیا گیا ہو (۵) حداثی

<sup>967-</sup>البحر الرائق، ۸ / ۱۶۷، بدایه ۴ / ۱۳۸

<sup>968-</sup>شامی۵/۷۰۲، بزازیه ۲۰۵/۳۰

بسم الله پڑھنے اور عمل ذبح کے در میان فاصلہ زیادہ نہ ہو (٦) بسم الله مذبوح معین پر بہ نیت ذبح پڑھا گیا ہو (۷) ذیج سے پہلے جانور میں کم از کم حیات مستقرہ موجود ہو(۸) عمل ذیج سے ساری مذکورہ رگیں کٹ گئی ہوں (۹) عمل ذبح کی تکمیل سے پہلے جانور کی روح پر وازنہ کر گئی ہو (۱۰) جانور پر ذبح کرنے والے کو قدرت حاصل ہو <sup>969</sup>

#### ذبح غير اختياري

ذ کئے غیر اختیاری بیہ ہے کہ کسی ایسے جانور پر جو ذائح کی گرفت سے باہر ہو، سدھائے شکاری جانور (مثلاً کتا، باز وغیرہ) یا تیر کے ذریعہ اللہ کانام لے کر شکار کرنا، اور اس کو زخمی کر دینا جس سے خون بہنے لگا ہو ،خواہ بدن کے کسی بھی جھے پر زخم لگاہو ،اور اس کی یافت سے پہلے وہ مر گیاہو ،لیکن اگر زخمی ہونے کے بعد تر پتار ہااور شکار کرنے والے نے اس کو مرنے سے پہلے یالیا، تو پھر ذیح اختیاری کرناضر وری ہو گا<sup>970</sup>۔

#### ثثر ائط

ذبح غیر اختیاری کے لئے بھی کچھ شر ائط ہیں، کچھ شر ائط تو مشترک ہیں اور کچھ جدا گانہ:

(۱) ذانح باشعور مسلمان پاکتابی ہو۔

(۲) شکاری کتا، چیتا، بازیاتیر چیوڑنے کے وفت اللہ کانام لیا گیاہو۔

(۳)بسم الله پڑھنے اور شکاری کتایا تیر چھوڑنے کے در میان وقفہ زیادہ نہ ہو۔

(۴)جس جانور کے ذریعہ شکار کیا گیا ہو ، وہ درندہ ہو نا چاہئے خواہ وہ چرند ہویا پرند ،اور شکار کے

لئے شرعی اصول کے مطابق اس کو یوری ٹریننگ دی گئی ہو۔

(۵) جانور شرعاً حلال ہو۔

969- عالمگيري، ۵/۵۸

970 - بدائع الصنائع ۵ / ۴۲، فتاويٰ قاضي خان ۲ / ۳۰۲

(۲)وہ جانور انسان کی گرفت سے باہر ہو،خواہ وہ جنگلی اور وحشی جانور ہویا پالتو جانور ہو مگر کسی بناپر بدک کریاکسی کنواں وغیر ہ میں گر کر ذائج کے دائر ہ اختیار سے باہر چلا گیاہو۔

(2)وہ جانور کسی نہ کسی حصہ جسم پر زخم آنے اور خون نکلنے کی وجہ سے مر اہو، چوٹ لگنے یا کسی اور سبب سے نہ مر اہو۔

(۸) جانور شکار کرنے والے کی یافت سے پہلے ہی مر چکا ہو، ورنہ دوبارہ ذیخ اختیاری کرنالازم ہوگا (۹) شکاری جانور شکار دیکھ کر چھوڑا گیا ہو، گرچہ متعین نہ ہو، لیکن بغیر دیکھے کسی بھی شکار پر شکاری جانور بھیجنا درست نہیں (تقریباً تمام کتب فقہ میں یہ تفصیلات موجو دہیں)

#### ذیج اختیاری اور غیر اختیاری کے در میان فرق

ذی اختیاری اور غیر اختیاری کے در میان کئی لحاظ سے فرق ہے:

(۱) ذرج اختیاری پالتو یازیر قدرت جانوروں میں ہو تاہے، جب کہ ذرج غیر اختیاری وحشی، جنگلی یا قدرت سے باہر کسی بھی جانور میں اختیار کیاجا تاہے، اسی لئے فقہاء نے لکھاہے کہ جب تک ذرج اختیاری ممکن ہو، غیر اختیاری طریقہ استعال کرناجائز نہیں ہے 971

(۲) ذیج اختیاری میں سینہ اور سر کے در میان گردن پر حچری چلانا یا اونٹ ہو توسینے پر نیزہ مار نا ضروری ہے، جب کہ ذیج غیر اختیاری میں بدن کے کسی بھی حصّے پر زخم کر دینا کافی ہے <sup>972</sup>

(۳) فن کے اختیاری میں مذبوح معین پر بسم اللہ پڑھناضر وری ہے ، آلہ ُون کے پر نہیں ، جب کہ ذن کے غیر اختیاری میں مذبوح معین پر بسم اللہ پڑھناضر وری نہیں ، بلکہ آلہ ُون کے پر ضر وری ہے ، اس بنا پر دونوں کے مسائل میں بھی فرق ہو گیاہے ، اگر کسی نے ذن کے اختیاری میں ایک معین مذبوح پر بسم اللہ پڑھااور پھر اس کے سائل میں بھی فرق ہو گیاہے ، اگر کسی نے ذن کے اختیاری میں ایک معین مذبوح پر بسم اللہ پڑھااور پھر اس کے سامنے سے اس جانور کو ہٹا کر دوسر اجانور لٹادیا گیا، اور اس نے سابق بسم اللہ ہی سے ذن کے کر دیا تو ذبیجہ حلال نہ

۳۳۰/مرم

972 - ہدایہ ۴ / ۳۳۷، والبحر الرائق ۸ / ۱۶۷

ہو گا، اس کے برخلاف اس نے مذبوح بدلنے کے بجائے جھری تبدیل کر دی اور دوسری جھری سے جانور کو ذنج کیا، تو جانور حلال رہے گا،۔۔۔۔اور ذنج غیر اختیاری میں کسی نے جانور دیکھ کر تیر چلایا، مگر تیر اس کو لگنے کے بجائے کسی دوسرے حلال جانور کولگ گیا تو ذبیحہ حلال رہے گا، لیکن اگر اس نے تیر بدل دیا اور جس تیرید بسم اللّہ پڑھا تھا، اس کے بجائے کسی دوسرے تیرسے شکار کیا تو شکار حلال نہ ہو گا<sup>973</sup>

(۴) اس سے ایک فرق اور بھی پیدا ہوتا ہے کہ ذیخ اختیاری میں عمل ذیخ ہے وقت بسم اللہ پڑھنا ضروری ہے اور عمل ذیخ اور بسم اللہ کے در میان طویل وقفہ درست نہیں، لیکن ذیخ اختیاری میں عمل ذیخ کے آغاز پر بسم اللہ ضروری نہیں، بلکہ اس سے قبل شکاری کتا یا بازیا تیر چھوڑنے کے وقت ہی بسم اللہ پڑھنا ضروری ہے، چاہے شکاری کتا کو شکار تک پہنچنے میں کچھ دیر ہی ہوجائے، اور جس وقت وہ شکاری جانور شکار کو چر چھاڑر ہاہو، اس وقت بسم اللہ پڑھناضر وری نہیں، اس لئے کہ ذیخ اختیاری میں عمل ذیخ پر قدرت ہوتی ہے ، اور ذیخ غیر اختیاری میں عمل ذیخ پر نہیں، بلکہ شکاری جانوریا تیر چھوڑنے پر ہوتی ہے، اس لئے دونوں میں قدرت کے لحاظ سے تسمیہ واجب ہے 494

# ذیج اختیاری کے مواقع میں ذیج غیر اختیاری

فقہی تصریحات سے ثابت ہو تا ہے کہ اگر ذکح اختیاری کے مواقع حاصل ہوں ، تو ذکح غیر اختیاری سے ذبیحہ حلال نہ ہو گا۔ اس لئے کہ ذکح غیر اختیاری خود اپنی حقیقت ہی کے لحاظ سے غیر اختیاری حالات کے لئے مشروع کیا گیاہے 975

<sup>973 -</sup> تحفته الفقهاء ٩٣ - ٩٢ - 973

<sup>974</sup> تخفة الفقهاء ٣ / ٩٢، وبدايه ٣ - 974

<sup>975</sup> مداييه ۲/ ۲۳۲، والبحر الرائق ۸/ ۱۲۸

، اور کسی کے پاس کوئی گھوڑا بھی نہیں تھا، جس کی مد دسے ہم اونٹ پر قابو پاسکتے، ایک آدمی نے اس پر تیر سے حملہ کرکے روک لیا (یعنی غیر اختیاری طریقہ کو نے اختیار کیا) تو حضور صَلَّی اللَّیْمِ اُنے ارشاد فرمایا کہ بیہ پالتواور گھریلو جانور بھی بھی بدک کر نامانوس ہو جاتے ہیں، جیسے کہ جنگلی جانور ہوں ، اگر کوئی جانور اس طرح کرے تو تم بھی وہی طریقہ اختیار کرو(یعنی جو حضرت رافع ابن خد تاج گی روایت میں اس شخص نے اختیار کیا تھا) 976 اس روایت سے ثابت ہو تاہے کہ ذرج غیر اختیاری ، اضطراری حالات ہی کے لئے ہیں ، نہ کہ اختیاری مواقع کے لئے۔

# محور ثاني

اسلامی شریعت میں جس طرح طریقه کونی اہمیت کا حامل ہے ، اسی طرح بیہاں اس کی بھی بڑی اہمیت ہے کہ ذائع اس معیار پر پورااتر تا ہوجو کہ شریعت مطہر ہ نے مقرر کئے ہیں ، شریعت نے ذائع کے لئے بھی کچھ شر ائط مقرر کئے ہیں:

# ذانح کے لئے ضروری شرائط

(۱)سب سے بنیادی شرط رہ ہے کہ ذائح مسلمان یا کتابی ہو، عامل شریعت اور دیندار ہوناضر وری نہیں، شیعہ کاذبیجہ بھی حلال ہے،اس لئے کہ وہ بھی خدا،ر سول اور کتاب الہی کومانتے ہیں <sup>977</sup>

(۲) ذاخ کاعا قل ہونا بھی ضروری ہے ، جو کم از کم اتنی سمجھ توضر ورر کھتا ہو کہ طریقہ کو نے اور تسمیہ کو سمجھ سکے ، خواہ وہ نابالغ بابیو قوف عورت ہی کیوں نہ ہو <sup>978</sup>

(۳) ذانحوظیفه و نج ادا کرنے پر قدرت رکھتاہو، تا که عمل ذبح کی پیمیل کرسکے <sup>979</sup>

976 – بخاري ومسلم، جمع الفوائد ال٧٠١، وفقه السنة ٣٠٩/٣ م

977-شامی ۱۸۹/۵ وامداد الفتاوی ۲۰۸/۳

978 - بدایه م

979- تحفة الفقهاء ٣/٠٠ ، عالمگيري ٢٨٥/٥

(۴) اور اگر کسی شکار کو ذیخ کر رہاہو تو ضروری ہے کہ وہ محرم نہ ہو، اور غیر محرم ہونے کی صورت میں حدود حرم میں نہ ہو <sup>980</sup>

(۵) ذائح انسان ہویا کم از کم بصورت انسان ہو، جنات یا شیطان کا ذبیحہ درست نہیں، اس لئے کہ حضور صَلَّالِیْئِمِّ نے جنات کے ذبائح سے منع فرمایا ہے، البتہ اگر کوئی جن انسانی شکل میں آکر کسی جانور کو ذبح کر دے، تواس پر انسانی ذبیحہ کا حکم لگایا جائے گا، اور وہ ذبیحہ حلال ہو گا

(٢) ذانح نے بسم اللہ پڑھ کر ذنح کیا ہو، یاعمہ اللہ پڑھنانہ جھوڑا ہو <sup>982</sup>

#### كتابي كاذبيجه

تمام غیر مسلموں میں یہود و نصار ہی ایسے غیر مسلم ہیں، جن کو دوچیز وں میں امتیاز دیا گیاہے: (۱) ایک ان کی عور توں کے ساتھ مسلمانوں کو شادی کرنے کی احازت دی گئی۔

(۲) دوسرے ان کے ذبیحہ کومسلمانوں کے لئے حلال قرار دیا گیا، قر آن میں صاف طور پر ارشاد

#### فرما يا گيا:

الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاثُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ وَ طَعَامُ الْذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ وَ طَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

ترجمہ: آج تمہارے لئے پاک چیزیں حلال کر دی گئیں، اور اہل کتاب کا ذبیحہ بھی تمہارے لئے حلال ہے، (اسی طرح) تمہارے تمہارا ذبیحہ ان کے لئے حلال ہے، (اسی طرح) تمہارے لئے اہل ایمان اور اہل کتاب کی پاکد امن عور تیں بھی حل کر دی گئی ہیں۔

<sup>980-</sup> تخفة الفقهاء،٣/ ٠٠١، بداييه ٦/٣٥

<sup>981-</sup>شاي ۲۹۸/۵، عالمگيري ۲۸۵/۵، فتح القدير ۸/۹۰۸

<sup>982 -</sup> بدایه ۱۳۵/ مس

<sup>983-</sup>المائدة:۵

طعام کے لغوی معنی اگر چیہ مطلق کھانے کی چیز کے آتے ہیں، مگریہاں تمام علماء تفسیر کے نزدیک مطلق کھانے کی چیز کے آتے ہیں، مگریہاں تمام علماء تفسیر کے نزدیک مطلق کھانے کی چیز مراد نہیں ہے،اس لئے کہ اس میں پھریہود ونصاریٰ ہی کی کوئی خصوصیت نہیں بلکہ تمام کفار اس میں شریک ہیں۔ اس لئے اس سے مراد حضرت عبد اللہ ابن عباسؓ اور دیگر صحابہ کی تفاسیر کے مطابق یہود ونصاری ہیں 484

ان کے اس امتیاز کی وجہ غالباً یہ ہے کہ اگر چہ وہ کا فر اور شدید ترین کا فرہیں، مگر وہ اصحاب مذہب ہیں، اور ان کے یہاں طریقہ کو کے تقریباً وہی ہے، جو مسلمانوں کے یہاں ہے، وہ بھی بغیر اللہ کانام لئے ہوئے جانور ذرئے کر نادرست نہیں سمجھتے، توارت وانجیل میں اگر چہ آج بہت حد تک تحریفات ہو چکی ہیں، مگر اس گئ گذری حالت میں بھی ذبیحہ کے متعلق جو احکام اس میں رہ گئے ہیں، وہ اسلامی تصور سے بہت قریب ہیں، بائبل کے عہد نامہ قدیم میں (جو موجو دہ زمانہ کے یہود و نصاری دونوں کے نزدیک مسلم ہیں) ذبیحہ کے متعلق یہ احکام ملتے ہیں:

ہے''جو جانور خود بخو د مرگیا ہو ، اور جس کو در ندوں نے بھاڑا ہو ، ان کی چر بی اور کام میں لاؤ تولاؤ پر تم اسے کسی حال میں نہ کھانا (احبار ۲۴:۷۲)

کپر گوشت کو تواپنے سب بھاٹکوں کے اندر اپنے دل کی رغبت اور خداوند اپنے خدا کی دی ہوئی برکت کے موافق ذبح کرکے کھاسکے گا،۔۔۔۔لیکن تم خون کو بالکل نہ کھانا(استثنا۱۲۔۱۵)

ہے تم بتوں کی قربانیوں کے گوشت اور لہو اور گلا گھونٹے ہوئے جانوروں اور حرام کاری سے پر ہیز کرو(عہد نامہ جدید کتاب اعمال ۲۹:۱۵)

<sup>984</sup>\_ تفسير قرطبي ٢/٧٧

<sup>985-</sup>منقول ازجواهر الفقه ٢/٢٠٧

انہوں نے خداکانام لے کر ذخ کیا ہو، یابیہ کہ ہمارے سامنے ذخ ہی نہ ہوا ہو، تو ہم ان کے مذہب کے لحاظ سے یہی حسن ظن رکھیں گے کہ انہوں نے خداکانام لے کر ذخ کیا ہوگا، اس لئے وہ ذبیحہ حلال ہوگا، لیکن اگر انہوں نے ہمارے سامنے ذخ نہیں کیا اور جان بوجھ کریاد دلانے کے باوجو د خداکانام نہیں لیا، یا حضرت مسیح یا حضرت عزیر کے نام لئے تو وہ ذبیحہ مسلمانوں کے لئے حلال نہ ہوگا 986

#### کتابی سے مراد

کتابی سے مراد علماء تفسیر و فقہ نے یہ بیان کی ہے کہ ایسا شخص جو خدا کا قائل ہو، کسی نبی اور کسی کتاب الہی پر ایمان رکھتا ہو 987

اس میں نسل و قوم کی کوئی شخصیص نہیں ہے ، بنی اسرائیل سے ہونا کوئی ضروری نہیں ، کسی بھی نسل و قوم اور کسی مذہب کا آدمی اگر یہودیت و نصرانیت اختیار کرلے تو اس پر کتابی کے احکام جاری ہوں گے ، جمہور علماء کامسلک یہی ہے <sup>988</sup>

اسی طرح اس کی بھی قید نہیں ہے کہ وہ خدا کی وحدانیت کے قائل ہوں اور تثلیث کے قائل نہ ہوں اور تثلیث کے قائل نہ ہوں اس کئے کہ عہد نبوت میں جو یہود و نصاری تھے، خود ان کے بارے میں بھی قر آن کا بیان یہ ہے کہ وہ حضرت عزیر اور حضرت مسیح کو خدا کا بیٹا کہتے تھے، وہ تثلیث اللہ کے قائل تھے، وہ خدا کی کتاب میں تحریف کرتے تھے اور کفرو شرک کے وہ تمام لوازمات ان میں موجود تھے، جو کسی خالص مشرک قوم میں ہوتے ہیں، اسی لئے قر آن نے ان کو کھلا کا فر قرار دیا۔

لقد كفر الذين قالو ان الله هو المسيح ابن مريم الآية 989 بشك وه لوگ كافرېي، جواس بات كے قائل بين كه خدا تومسيح ابن مريم ہے۔

<sup>986 -</sup> عالمگيري ٢٨٥/٥٥، الفقه على المذاهب الاربعة ٢٣/٢

<sup>987-</sup>زېرة الاحكام ۲۴۸، شامى ۲۹۸/وجلالين ۹۵

<sup>988 -</sup> بدايه ۴/ ۲۳۳۷، واحكام القر آن للجصاص ۲ / ۳۲۲

<sup>989-</sup>المائدة: <u>المائدة: ك</u>ا

لیکن ان سب کے باجو د قر آن کریم نے ان کے ذیجے کو حلال قرار دیا، یہی تھم ہر دور میں رہے گا ،اس میں حربی اور غیر حربی کی بھی حنفیہ کے نز دیک کوئی قید نہیں ہے <sup>990</sup>

#### آج کے اہل کتاب

آج کے دور کے اہل کتاب لیعنی یہود و نصاری بھی عہد نبوت کے اہل کتاب کی طرح اگر بنیادی طور پر مذہب، خدا، کتاب الہی اور پیغمبر پر ایمان رکھتے ہوں، توان کا ذبیحہ بھی بلاشبہ حلال ہے، اگر چیکہ بلا ضرورت مکروہ ہے <sup>991</sup>

لیکن ہمارے دور کے اکثر نام نہادیہود و نصاری، صرف قومی اعتبار سے عیسائی کہلاتے ہیں، ورنہ سرے سے خدا کے وجود ہی کے منکر ہیں، رسالت، و آخرت، کتاب الہی بھی ان کے نزدیک کوئی چیز نہیں ہے، اس بنا پر الیسے لوگوں کو اہل کتاب کا مصداق بنانا مشکل ہے، اسی بنا پر اکابر دیو بندنے اس دور کے اہل کتاب کو دہریہ اور ملحد قرار دیا ہے، اور ان کے ذبیحے کو حلال نہیں کہاہے <sup>992</sup>

ان حضرات کا مشدل حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا وہ فتوی ہے ، جو انہوں نے بنو تغلب کے عیسائیوں کے بارے میں دیا تھا کہ ان کا ذبیحہ حلال نہیں، اس لئے کہ وہ اگر چیکہ نام کے لحاظ سے نصار کی ہیں، مگر انہوں نے دین نصار کی سے سوائے شراب نوشی کے اور کوئی چیز نہیں سیھی، ان کے وہ معتقدات بھی نہیں ہیں، جو عام نصار کی کے ہیں، اس لئے وہ اہل کتاب کے زمر ہے ہی میں نہیں آتے <sup>993</sup>

البتہ اگر آج بھی مذنج خانوں میں ایسے مذہب پرست یہود و نصاری کو مقرر کیا جائے ، اور ان کے ذہبے کو بلا ذمہ فرائض ذنج مقرر کئے جائیں تو ان کا ذہبے مطال ہوگا ، مگر مسلمانوں کے لئے پھر بھی ان کے ذہبے کو بلا ضرورت استعال کرنا مکروہ ہوگا۔

<sup>990-</sup>عالمگيري 6/80

<sup>&</sup>lt;sup>991</sup>-شامی **۲۰۹**/۵

<sup>992-،</sup> دیکھیے جواہر الفقہ، ۲/۳۹۴، فیاوی رحیمیہ ۲/۴۷۱، معارف القر آن ۳۹/۴۴، فوائد عثمانی سورہ مائدہ، امداد الفتاوی ۲/۲۷۳

<sup>993-</sup> احكام القرآن للجصاص ٢- ١٣٢٢

#### محور ثالث

ذبیحہ کے نثر الط میں تسمیہ ایک ایسی نثر طہے ، جس کو قر آن کریم نے سب سے زیادہ اہمیت کے ساتھ بیان کیا ہے ، اور اس کے مثبت اور منفی تمام پہلوؤں کو اس طور پر روشن کر دیا ہے کہ اس میں کوئی خفا باقی نہیں ہے ، ایک طرف قر آن بیہ تھم دیتا ہے کہ:

فكلوا مما ذكر اسم الله ان كنتم بآياته مؤمنين 994

پس اس جانور سے کھاؤ، جس پر اللہ کانام لیا گیاہو، اگر تم اللہ کی آیات پر ایمان رکھتے ہو۔ دوسری طرف اس کامنفی رخ بھی واضح کرتاہے:

و لاتاكلواممالم يذكر اسم الله عليه و انه لفسق و ان الشياطين ليوحون الى اولياءهم ليجادلوكم وان اطعتموهم وانكم

**لمشركون**995

اور ان جانوروں سے نہ کھاؤ، جن پر اللہ کا نام نہ لیا گیا ہو، اور بیہ کھانا گناہ ہے، اور شیاطین اپنے دوستوں کے دل میں ڈالتے ہیں، تا کہ وہ تم سے جھگڑا کریں اور اگر تم نے ان کی بات مان لی تو تم بھی مشرک ہو جاؤگے۔

اس طرح قرآن نے پوری وضاحت کے ساتھ ذبیحہ کے لئے بسم اللہ کولازم قرار دیا،اور کہناچاہیے کہ مسلمان یا کتابی ہونے کی جو شرط قرآن نے لگائی ہے، وہ بھی در اصل تسمیہ کی شرط کی تکمیل ہی کے لئے، اس لئے کہ جو مسلمان ہوگا، یاکسی آسانی مذہب پریقین رکھتا ہوگا، وہ اپنے ذبیحہ پر اللہ کانام ہی لے گا،اس لحاظ سے تسمیہ کی شرط ذبیحہ کی تمام شر ائط میں مرکزی اور بنیا دی اہمیت کی حامل ہے۔

تسمیہ جمہور امت کے نزدیک

<sup>&</sup>lt;sup>994</sup>-انعام \_

<sup>&</sup>lt;sup>995</sup>-انعام-<sup>971</sup>

ذبیحہ پر بسم اللہ نہیں پڑھا، تو ذبیحہ حلال نہ ہوگا، البتہ بھول کر کسی نے بسم اللہ نہ پڑھا ہو تو اس میں علاء بلکہ خود صحابہ کے در میان اختلاف ہوا ہے، حضرت عبد اللہ ابن عمر ﷺ غزد یک اس صورت میں بھی ذبیحہ حرام ہو جائے گا، اور نمہ مجتہدین میں حضرت امام مالک کا مسلک بھی یہی ہے، لیکن حضرت علی ؓ اور حضرت عبد اللہ ابن عباس ؓ کا مسلک بیہ ہے کہ اس صورت میں ذبیحہ حلال رہے گا، اس لئے کہ بھول چوک امت محمہ بیہ کے حق میں مرتفع ہو چکی ہے، اگر بھول چوک کو در گزرنہ کیا جائے تو امت بڑی مشقت میں مبتلا ہو جائے گی، اس لئے کہ نس موت میں خود انسان کا مذہب وعقیدہ ہی تسمیہ کے قائم مقام ہو جائے گا، اور یہی وہ موقعہ ہے جس نسیان کی صورت میں خود انسان کا مذہب وعقیدہ ہی تسمیہ کے قائم مقام ہو جائے گا، اور یہی وہ موقعہ ہے جس کے لئے حضور صَالَةً پڑے نے ارشاد فرمایا کہ (اگر زیادہ شبہ ہو) تو ایسے ذبیحہ پرخود بسم اللہ پڑھ کر کھایا کرو 996

یہی مسلک حضرت امام ابو حنیفہ ؓ اور امام شافعی ؓ اور اکثر علماء کر ام کاہے ، غرض بھول کر بسم اللہ کے بارے میں تو علماء کے در میان اختلاف رہاہے ، لیکن جان بوجھ کر چھوڑ دینے کی صورت میں امام شافعی سے پہلے کو کی اختلاف نہ تھا، تمام حضرات کا اس پر اجماع تھا کہ ایساذ بچہ حرام ہے <sup>997</sup>

حضرت امام شافعی ؓ کے نز دیک بھی متر وک التسمیہ عامداً گی وہ صورت حرام ہے ، جس میں ذاخ کے بسم اللّٰد بالقصد محض لا پر واہی کی بنا پر اسے کو ئی اہمیت نہ دیتے ہوئے چپورڑ دیا ہو <sup>998</sup>

<sup>996 -</sup> بخارى شريف، فقه السنة ٣٠١٤ /٣

۳۳۵/۴ مرایی <sup>997</sup>

<sup>998-</sup>كتاب الام ٢ / ٢٣١

الیی صورت میں شکارنہ کھاؤ، کیوں کہ تم نے اللہ کانام اپنے شکاری کتے پر لیاتھا، دوسرے کتے پر نہیں لیاتھا 1999 استخفاف و تہاون کی شخصیص کے مطلقاً بالقصد ترک تسمیہ پر حرمت کا فیصلہ فرمایا ہے، اس بنا پر بالقصد تسمیہ جھوڑنے کی ہر صورت میں ذبیحہ حرام ہوگا، اور یہی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ خو د فقہ شافعی کے بعض اکابر علاء نے امام شافعی کے مسلک سے اختلاف کیا ہے، امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ جو فقہ شافعی کے بڑے محقق عالم ہیں، انہوں نے حضرت عدی ابن حاتم گی مذکورہ روایت ہی کا حوالہ دے کر جمہور کی تائید میں تسمیہ کو شرط قرار دیا ہے 1000

اسی طرح علامہ ابن کثیر ؓنے ایک شافعی المذہب عالم ابوالفتوح محمد علی طائی کی کتاب الاربعین سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے شافعی المذہب ہونے کے باوجو دمتر وک التسمیہ عامد اً کو حلال نہیں قرار دیا <sup>1001</sup> امام شافعی ؓ کے اختلاف کی حیثیت

بلکہ ابن جریراً نے توجہہور کے قول کے بالمقابل امام شافعی کے قول کو کالعدم قرار دیاہے ، اور کہا ہے کہ اس طرح کے اختلاف سے اجماع پر کوئی فرق نہیں پڑتا 1002

اور اگر حضرت امام ابو یوسف جیسے دانائے رازہ کا یہ بیان درست ہے اور بلا شبہ درست ہے کہ متر وک التسمیہ عامداً کی حرمت پر سلف کا اجماع ہو چکاہے ، اور اس میں اجتہاد کی کوئی گنجائش نہیں ہے ، تویقیناً امام شافعی کا یہ اختلاف اجماع کے مخالف قرار پاتا ہے ، کیوں کہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا زمانہ امام ابو یوسف آ کے بعد کا ہے ، اور امام ابو یوسف آ کے عہد میں ان کے علم کے مطابق اس مسلہ میں امت کا کوئی اختلاف نہیں تھا ، جب کہ امام ابو یوسف آ نے عرب و عجم کا سفر کیا تھا ، مدینہ میں امام مالک آ اور دیگر علاء و فقہاء عرب سے ملا قاتیں کی تھیں ، لیکن امام ابو یوسف آ کے علم میں اس مسئلہ پر کوئی اختلاف سامنے نہیں آیا ، اس سے ثابت

<sup>999-</sup>بدایه ۱۳۵/۴

<sup>1000 -</sup> احياءالعلوم مصري، ٢/٣٠ ا، جو اہر الفقه ٢/ ٣٩٠

<sup>1001-</sup>ابن كثير ٢/١٦٩، جواہر الفقه ٢/٠٩٠

<sup>1002-</sup>ابن کثیر ۲/۰۷۱

ہوتا ہے کہ امام شافعی ؓ سے قبل تک اس مسکہ پر اجماع تھا، سب سے پہلے اس مسکلہ میں اختلاف کرنے والے امام شافعی ؓ سے ۔۔۔ اور قاعدہ کے مطابق اجماع منعقد ہو جانے کے بعد کسی مجتهد (وہ بھی جب کہ اس کا زمانہ اجماع کے بعد کسی مجتهد (وہ بھی جب کہ اس کا زمانہ اجماع کے بعد کاہو) کے اختلاف کی کوئی اہمیت نہیں ہے ، اس اصول پر مسالک اربعہ بلکہ پوری امت کے علماء کا اتفاق ہے ، اور ہر مسلک کے علماء نے اس طرح کے مخالف اجماع اختلاف کو بے محل اور کا لعدم قرار دیا ہے 1003

اس وقت یہ سوال بھی ختم ہو جاتا ہے کہ کیاضرور تاً امام شافعی کی رائے پر عمل کیا جاسکتا ہے ،اس لئے کہ اولاً کسی دوسرے مذہب کی طرف عدول کرنے کی جو شر ائط ہیں وہ مفقود ہیں ، ثانیاً اگر ایسی واقعی ضرورت بھی ہوتی توامام شافعی گا قول مخالف اجماع ثابت ہو جانے کے بعد نا قابل تقلیدرہ جاتا ،اس لئے اجماع کے خلاف کسی مجتہد کے قول کو اختیار کرنا درست نہیں۔

### تسميه كى شرائط

تسمیہ کے لئے فقہاءنے کچھ شرطیں مقرر کی ہیں، جن کی رعایت ضروری ہے:

(۱) تسمیہ ذائے کی جانب سے ہوناضر وری ہے، کسی غیر متعلق شخص یاصر ف عمل ذیح میں شریک شخص کانشمیہ کافی نہیں، بلکہ ضروری ہے کہ ذائے اور معین ذائے دونوں بسم اللہ پڑھیں، معین ذائے سے مرادوہ شخص ہے جو عمل ذیح میں شریک ہو، عمل ذیح سے الگ ہو کر محض جانور کو کنٹر ول کرنے والا معین ذائے نہیں ہے، اور نہ اس پر تسمیہ واجب ہے 1004

(۲) ذان کے نے ذرج کرنے کی نیت سے بسم اللّہ پڑھا ہو، کسی دوسرے کام کے آغاز کے لئے نہ پڑھا ہو ، ورنہ ذبیجہ حلال نہ ہو گا<sup>1005</sup>

<sup>-----</sup> حواش \_\_\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1003</sup> – تفصیل کے لئے دیکھیے: المستصفیٰ ا/۱۹۹،۱۹۲،۱۸۵، فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت ۲/۲۲۲، المسودة ۳۳۳۳، نووی شرح مسلم ۱۳۵/۲، الاحکام لابن العربی ا/۳۰۹

<sup>1004 –</sup> ردالمحتار ۲/ ۳۳۳، و فقاوی مولاناعبد الحیٰ جسص ۲۲۹

<sup>1005-</sup> قاوى عالمگيرى 1006-

(۳) اللہ کے نام کے ساتھ غیر اللہ کانام شامل نہ کیا ہو، بلکہ خالص اللہ کے نام پر ذرج کیا ہو، اگر کسی نے غیر اللہ کانام شامل کر دیا تو چاہے وہ نبی یاولی ہی کانام کیوں نہ ہو، ذبیحہ حرام ہو جائے گا<sup>1006</sup>

(۴) تسمیه خالص ذکر کے طور پر پڑھا گیا ہو ، دعائیہ یاسوالیہ مضمون اس میں شامل نہ ہو <sup>1007</sup>

(۵) تسمیہ ذرج اختیاری میں مذبوح معین پر عمل ذرج کے وقت اور غیر اختیاری میں شکاری کتا، باز، یا تیر وغیر ہ چپوڑنے کے وقت پڑھناضر وری ہے، تسمیہ اور عمل ذرج یا تیر پچینکنے کے در میان وقفہ زیادہ نہ ہو 1008

# تسميه عمل ذبح پريامذ بوح پر

یہاں ایک مسلہ بیہ بھی ہے کہ تسمیہ عمل ذرج پر واجب ہے یا مذبوح پر؟، تو حقیقت بیہ ہے کہ اس کا جو اب نہ صرف بیہ ہے کہ عمل ذرج پر واجب ہے اور نہ بیہ کہ مذبوح پر واجب ہے، بلکہ فقہی تصریحات و نظائر پر نگاہ ڈالنے سے اندازہ ہو تا ہے کہ دونوں ایک دوسرے کے ساتھ مر بوط ہیں، اور اس سوال کا جامع اور صحیح جو اب بیہ بن سکتا ہے کہ تسمیہ میں مذبوح اور عمل دونوں کا اتحاد ایک ساتھ ضروری ہے، اگر دونوں میں سے میں ایک میں تعدد یا تبدل ہو جائے تو ایک تسمیہ کافی نہ ہوگا، مثلاً کسی نے ایک بکری کو لٹایا، اور اس پر بسم اللہ پڑھا، لیکن پھر اس کو ہٹاکر کسی دوسری بکری کو ذرج کر دیا تو ذبیحہ حلال نہ ہوگا، اس لئے کہ جس جانور کو اس نے تسمیہ میں متعین کیا تقاوہ جانور بدل گیا 1009

<sup>1006-</sup> تحفتة الفقهاء 1 - 1

<sup>1007 -</sup> ہدایہ ۲ / ۲۳۲

<sup>1008 –</sup> تحفة الفقهاء -1008

<sup>1009-</sup>بدایه ۲/۲۳۸

دونوں عمل کے لئے الگ الگ تشمیہ ضروری ہے

البتہ اگر دو بکریوں کو اوپر پنچ لٹاکر ایک ہی عمل میں ایک ساتھ ذیج کیا گیا ہو تو ایک تسمیہ کافی ہو گا، اس لئے کہ مذبوح اگر چہ بظاہر یہاں دو بکریاں ہیں، مگر عمل ذیح میں دونوں مذبوح واحد کے درجے میں ہیں کہ ان پر ایک ساتھ چھری چل رہی ہے اور ایک ساتھ دونوں کی گر د نیں کٹ رہی ہیں، تو جس طرح اوپر کے مسئلے میں بظاہر وحدت مجلس کے باوجود حقیقت کے لحاظ سے اس کو دو مجلسیں قرار دی گئیں، اسی طرح یہاں بھی بظاہر دو بکریاں ہونے کے باجود ان کو مذبوح واحد کے درجہ میں رکھ کر فقہاء نے ایک ہی تسمیہ کو کافی قرار دیاہے 1011

ان جزئیات کے پیش نظر ہم عمل ذرج کو مذبوح سے جدا نہیں کر سکتے ، بلکہ فقہاء کی تصریحات سے تو پہتہ چلتا ہے کہ اصل تسمیہ مذبوح پر واجب ہے اور عمل ذرج اس کے لئے وقت کی حیثیت رکھتا ہے ، فقہاء کی عبارات پر اگر غور کریں تو یہ بالکل واضح طور پر سمجھ میں آتا ہے۔

البحر الرائق كى عبارت ہے:

ثم التسمية فالذكاة الاختيارية يشترط ان تكون عندالذبح قاصدا التسميم على الذبيحة 1012

تسمیہ ذبخ اختیاری میں ذبخ کے وقت ذبیحہ پر بسم اللّہ پڑھنے کی نیت سے واجب ہے۔ اس طرح کی عبارت ہدایہ رابع ص ۴۳۴ پر بھی موجو دہے۔

عالمگیری میں توایک صرت کے عبارت موجود ہے:

ومنهاان يريدبهاالتسمية على الذبيحة و اما وقت التسمية فوقتها على الذكاة الاختيارية وقت الذبح<sup>1013</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1010</sup>-شامی ۲/سه س

<sup>1011-</sup>شامی ۲/سومس

<sup>179/</sup> مالرائق ١٦٩/٨

<sup>1013 –</sup> عالمگیری ۲۸۶/۵

اس عبارت میں صاف طور پر عمل ذنج کوتشمیہ کاوقت اور ذبیحہ کوتشمیہ کا محل قرار دیا گیاہے۔اس لئے ضروری ہے کہ تشمیہ میں نہ وقت میں تبدیلی ہونی چاہئے اور نہ محل میں ،اگر دونوں میں سے کوئی بھی بدل گیا توایک تشمیہ کافی نہ ہوگا۔

یہ بات دستی ذبیحہ میں بھی پائی جاتی ہے اور مشینی ذبیحہ میں بھی، مشینی ذبح میں مشین چلانے کے بعد اگر مذبوح مسلسل بدل رہاہوتو ہر مذبوح کے لئے تسمیہ واجب ہے،اور مشین کاعمل ذبح اگرچہ مسلسل ہے ،لیکن حقیقت میں اس کاعمل متعد دہے،اور ہر ذبح کے لئے مشین کی حچری مستقل اٹھ رہی ہے،اور ذبیحہ کی گردن پر پڑر ہی ہے،اس لئے ہر ذبیحہ کے لئے تسمیہ واجب ہے۔

#### محوررابع

### عهد جديد ميل مشيني ذبيجه

ذبائح کی کثرت کی بناپر آج کل ہاتھ سے ذرج کرنے کے بجائے مشین سے ذرج کرنے کارواج بڑھتا جارہا، اور وقت اور محنت کی بچت کے نقطہ نظر سے یہ رجحان کافی مقبول ہورہاہے، مشینی ذبیحہ میں بعض چیزوں کا تعلق آداب ذرج سے ہے، جو عمل کے قبیل سے ہیں اور بعض کا تعلق حدودو شر ائط سے ہے، جن کابراہ راست رشتہ ذرج اور مذبوح سے ہے، ان دونوں کے لحاظ سے الگ الگ احکام جاری ہوں گے، اگر شر ائط ذرج میں سے کوئی شرط مفقود ہور ہی ہے تو ذبیحہ حلال نہ ہوگا، لیکن اگر شرائط کی بحمیل تو ہور ہی ہو، مگر آداب ذرج پر ذارج کا عمل پوری طرح نہ از رہا ہو، تو ایسی صورت میں ذبیحہ تو حلال ہو جائے گا مگر میہ عمل مکر وہ اور نا پہندیدہ قراریائے گا۔

#### درجهٔ شر ائط کی مشکلات

مشینی ذبیجه میں دومسکے بنیادی ہیں ،اگر ان دونوں پر کنٹر ول ممکن ہو ، تومشینی ذبیجه کی حلت میں کوئی شبہ نہیں ہوناچا ہیے۔

(۱)سب سے پہلا مسکلہ تسمیہ کا ہے کہ مشینی ذبیحہ میں بسم اللہ کس پر واجب ہے؟ اور کس کے

یڑھنے سے ذبیحہ حلال ہو گا؟

(۲) دوسرامسکله 'انہار دم "لینی خون اچھی طرح بہانے کاہے ، که گردن کی چارر گوں میں سے کم از کم تین رگیں مکمل طور پر کس طرح کٹ سکتی ہیں ؟اور کیامشینی ذبیحہ میں اس کاامکان ہے ؟ تشمیعہ کامسکلہ

تسمیہ کامسکہ حل ہونا فقہی لحاظ سے کوئی مشکل نہیں ہے، اور اس پربڑی آسانی کے ساتھ قابو پایاجا سکتا ہے۔ اتنی بات تو طے ہے کہ تسمیہ ذائح اور معین ذائح دونوں پر واجب ہے، لیکن مشینی ذبیحہ میں کس کوذائح قرار دیاجائے؟ تواس کاجواب یوں دیاجاسکتا ہے، کہ مشینی ذبیحہ میں علت فاعلی کی حیثیت بلاشبہ مشین کوحاصل ہے، اور حقیقت کے لحاظ سے مشین ہی عمل ذرج کر رہی ہے، بیٹن چلانے والا، یامشین کی حچری کے سامنے جانور کو پہونچانے ولا سبب ہے، لیکن سبب محض نہیں بلکہ سبب فی معنی العلۃ۔ فقہاء کے یہاں سبب کی کئی قشمیں ہیں:

#### (۱)سبب محض

اس سے مرادوہ سبب ہے جو محض علت کو تھم تک پہنچا تاہے، عمل و تا ثیر میں اس کی کوئی شرکت نہیں ہوتی، مثلاً چور کو یہ بتادینا کہ فلاں کے گھر میں مال ہے، سبب محض کی طرف تھم کی نسبت نہیں کی جاتی، اسی بنا پر اگر فلاں کے گھر سے چوری ہو جائے تور ہنمائی کرنے والا اس کا ذمہ دار نہیں ہو گا، بشر طیکہ اس نے چوری کے عمل میں شرکت نہ کی ہو۔

#### (٢)سبب في معنى العلة

یہ وہ سبب ہے جو محض تھم تک علت کو پہونچا تا نہیں ہے بلکہ خود عمل و تا نیر میں بھی بڑاد خل رکھتا ہے ،اس طور پر کہ خود علت کا وجود اسی سبب کے ذریعہ ہو تاہے ،اس طرح یہ سبب علۃ العلۃ کا درجہ حاصل کر لیتا ہے ، مثلاً کسی نزاعی مسئلے میں حق کا لزوم تو اصلاً قضاء قاضی سے ہو تاہے لیکن خود قضاء قاضی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی سبب کی بیہ وہ قشم ہے ، جس میں تھم کی نسبت علت کے بجائے سبب کی طرف ہوتی ہے

، اس لئے اگر کسی معاملے میں قاضی کے فیصلہ کی غلطی ثابت ہو جائے تو اس کا ذمہ دار قاضی نہیں بلکہ گواہ ہوں گے۔

# (۳)سبب قائم مقام علت

یہ وہ سبب ہے جس میں علت اس قدر مخفی یانا قابل تکلیف ہوتی ہے کہ اس کی جانب حکم کی نسبت نہیں کی جاسکتی، ایسے موقع پر سبب ہی کوعلت کا قائم مقام قرار دے کر مدار تھم سبب کو بنادیتے ہیں،اس کی مثال نیندہے، کہ نیند ناقص وضوہے، مگر وضوٹوٹنے کی اصل علت نیند نہیں بلکہ خروج ریک ہے، نینداس کے لئے سبب ہے ، لیکن خروج ریکے ایک اثر مخفی ہے ، جس پر حکم کا مدار نہیں رکھا جا سکتا ، اس لئے حکم کی نسبت مکلف کی نبیند کی طرف کی جاتی ہے،اور وضو نبیندسے ٹوٹ جاتا ہے،خروج ریح ہواہو یانہ ہواہو۔

#### (۴) سبب مجازی:

یہ حقیقت میں سبب نہیں ہوتا، اس لئے کہ سبب مفضی الی الحکم ہوتا ہے، اوریہ مفضی الی الحکم نہیں ہوتا، البتہ حکم تک پہونچنے کامنفی طور پر اتفاقی حیلہ بن جاتا ہے، اس بنا پر مجازاً اس کو سبب کہہ دیا جاتا ہے ، مثلاً كفاره كيمين كے لئے حنث كو سبب كہا جاتا ہے ، جب كه حقیقت میں وہ مفضى الى الحنث نہیں ہے ، لیكن فی الجملہ وہ حنث کا ذریعہ بن جاتا ہے ، اس لئے مجازاً اس کو سبب کہہ دیا گیا<sup>1014</sup>

سبب کی ان قسموں کی روشنی میں مشینی ذبیحہ کو دیکھا جائے توبیٹن دبانے والا یا جانور کو حجمری کے سامنے بہونچانے والا علت حققیہ بالیقین نہیں ہے ، بلکہ سبب ہے ، لیکن اس کو سبب محض بھی ہم نہیں قرار دے سکتے ،اس لئے کہ ایسانہیں ہے کہ بٹن دبانے والے اور جانور پہونجانے والے کاعمل ذیح میں کوئی دخل نہ ہو، بلکہ بٹن دبانے والا در اصل مشین کی حرکت کو وجو دمیں لانے والاہے، اس طرح وہ علت العلۃ کے درجے میں ہے ، اور جب کسی مسئلے میں علت اور علۃ العلۃ دونوں جمع ہو جائیں تو تھم کی نسبت علت کی جانب ہوتی ہے ، وہ بھی اس وفت جب کہ خو د علت غیر جاندار ہونے کی وجہ سے احکام ذبیحہ کامکلف نہیں بن سکتی ، اس لئے

<sup>1014 –</sup> اصول الشاشي ٩٧، ٩٧، نورالانوار ٢٧، ٢٧٥، حيامي ١٢٥

احکام ذبیحہ کی نسبت بٹن دبانے والے کی طرف ہو گی اور مشین اس کے ایک آلہ کی حیثیت رکھے گی ،اس طور یر ذائح ہونے کی حیثیت سے مذبوح اول کے لئے تسمیہ بٹن دبانے والے پر واجب ہونا چاہیے ، اسی طرح اس پر بھی جو جانور کو حچیری تک پہونچار ہا، مگر ذائح کی حیثیت سے نہیں بلکہ معین ذائح کی حیثیت سے۔ لیکن اس کے بعد کے مرحلے میں جب کہ بٹن دبانے والا بٹن دبا کر فارغ ہو چکا ہے اور پہلے ذبیحہ کے بعد جو ذبائح حچری کے سامنے آرہے ہیں،اور مشین ان کو ذبح کرتی جارہی ہے،ان میں بٹن دبانے والے کا کوئی عمل د خل نہیں ہے ، ابتداً اس میں وہ ضرور موئژ تھا، لیکن بقاءً اس کا بالکلیہ عمل د خل فوت ہو چکا ہے ، اب مشین کا عمل اگرچہ مسلسل ہے،لیکن متحد نہیں، بلکہ ہر مذبوح کے لئے متعد دہے،اس لئے کسی ایسے شخص کی طرف مکمل ذیج کی نسبت کی جانی چاہیے جس کاکسی نہ کسی درجہ میں عمل ذیج میں دخل ہو،اس وقت وہ شخص جو جانور حیری کے سامنے بہونجارہاہے،وہ سبب کی تیسری قسم یعنی سبب قائم مقام علت کی حیثیت سے ابھر تاہے،اور ایک ایسی صورت مسکلہ سامنے آتی ہے ، جس میں سبب اور علت دونوں کا اجتماع ہو گیا ہے ، مگر حکم کی نسبت بے جان اور غیر مکلف ہونے کی بنا پر علت کی طرف نہیں کی جاسکتی ، اس لئے حکم کی نسبت جانور کو پہونچانے والے کی طرف بحیثیت سبب قائم مقام علت کے کی جائے گی ، اور اسی پر تسمیہ واجب ہو گا ، اور ہر مذبوح کے لئے حدا گانہ تسمیہ کہناہو گا۔

بلکہ اگر اس طرح دیکھا جائے کہ مثین کا عمل ذیج اس وقت تک مکمل نہیں ہو سکتا، جب تک کہ کوئی شخص اس کی چھری کے سامنے جانور کونہ پہنچائے، اس طرح مثین کاعلت ہونا جانور پہونچانے والے کے اشتر اک و تعاون کا مختاج ہے، اس لحاظ سے یہ سبب کی تیسری قسم کے بجائے سبب کی دو سری قسم کے ذیل مثین آجاتا ہے، اور سبب فی معنی العلۃ قرار پاکر بحیثیت ذائ یا کم از کم معین ذائ اس پر تسمیہ واجب ہوجاتا ہے، میں آجاتا ہے، اور سبب فی معنی العلۃ قرار پاکر بحیثیت ذائ یا کم از کم معین ذائ اس پر تسمیہ واجب ہوجاتا ہے، میں آجاتا ہے، اور سبب فی معنی العلۃ قرار پاکر بحیثیت ذائ یا کم از کم معین ذائ اس پر تسمیہ واجب ہوجاتا ہے، کہ چھری کے دھار پر چلائے، اور جانور کی ساری رگیں کر چلانے کے بجائے خود جانور ہی کو اٹھا کر اس کی گر دن کا شے والا کے دالے، تو اس شکل میں جس طرح حقیقی ذائے چھری کے سامنے جانور کو لے جاکر اس کی گر دن کا شے والا قرار یا تا ہے ، اسی طرح اس شکل میں بھی جب کہ مشینی چھری مسلسل چل رہی ہو ، اور وہاں جانور کو ایک

اور اس طرح کی مثالیں ہم قدیم فقہاء کے یہاں بھی پاتے ہیں کہ وہ حضرات احکام ذہیجہ کی نسبت کے باب میں اصل موجد عمل کا اعتبار کرتے ہیں، در میانی آلہ جس سے ذائح نے کام لیا، اس کا عتبار نہیں کرتے ،اور نہ اس کی طرف حکم ذرج کی نسبت کرتے ہیں۔امام شافعی کی کتاب الام میں اس سلسلے میں کتنی فیمتی عبارت موجود ہے:

اس جزیئے میں مجوسی کے کتا سے مسلمان کو شکار کرنے کی اجازت دی گئی ہے، مگر مسلمان کے شکاری کتا سے مجوسی کو شکار کی اجازت نہیں دی گئی، اور وجہ یہ بتائی گئی کہ کتاتو در میان میں ایک آلہ ہے، اس کا کوئی اعتبار نہیں، اصل اعتبار اس شخص کا ہے، جو اس عمل ذیح کا بانی بن رہا ہے۔

یہاں اس سے بحث نہیں کہ ذرخ اختیاری ہے یا غیر اختیاری، مجھے اس سے صرف اس قدر ثابت کرناہے کہ ذرخ کے باب میں در میانی آلہ اگر بے جان یا غیر مکلف ہو، تو حکم ذرخ کی نسبت اس کی طرف نہیں کی جاتی، بلکہ اس کے سبب کی طرف کی جاتی ہے، جس نے اس آلہ سے عمل ذرخ کر ایا ہو۔

پس مشینی ذبیحہ میں مشین محض در میانی آلہ ہے ، اس کو استعال کرنا، بیٹن دبانے والے یا جانور کو جھری تک بہونچانے والا حجری تک بہونچانے والا یا جانور کو بہونچانے والا قرار پائے گا، اس لحاظ سے بہلے ذبیحہ پر جو بیٹن دبانے والے پر بحیثیت اصل ذائح اور جانور کو جھری تک بہونچانے والے پر بحیثیت اصل ذائح اور جانور کو جھری تک بہونچانے والے پر بحیثیت معین ذائح تسمیہ پڑھناواجب ہوگا، لیکن بعد کے ذبائح میں چو نکہ بیٹن دبانے والے کا عمل دخل ذبی سے منقطع ہو جاتا ہے ، اس لئے صرف اس شخص پر تسمیہ واجب ہوگا، جو جانور پر کنٹر ول کر

 $<sup>^{1015}</sup>$  کتاب الام $^{-1015}$ 

رباہو۔

ہمارے بزرگوں میں حضرت الاستاذ مولا نامفتی نظام الدین صاحب مفتی دار العلوم دیو بندنے بھی نظام الفتاوی میں بٹن دبانے والے اور جانور کو کنٹر ول کرنے والے پر ہی حکم کاسارا مدار رکھ کر مشینی ذبیجہ کو جائز قرار دیاہے 1016

اس میں محض اس شخص کا تسمیہ کافی نہیں جو مشین کے سامنے کھڑا ہو کر گذرتے ہوئے جانور پر
بسم اللّٰہ پڑھ رہا ہو، اور نہ اس کا تسمیہ معتبر ہے، جو خواہ مشین کے ہینڈل پر ہاتھ رکھے ہوئے ہو، اس لئے
کہ ان دونوں کا عمل ذکح میں کوئی دخل نہیں ہے، اور ذکح میں ذائح کے تسمیہ کا اعتبار ہو تا ہے، کسی غیر متعلق
کے تسمیہ کا نہیں۔

#### انهار دم كامسكه

(۲) دوسرااہم ترین مسئلہ مشین ذہیجہ میں جانور کو ساری یا اکثر رگیں کاٹ کر خون اچھی طرح بہانے کا ہے، مگر کویت کی فتوی کمیٹی کی رپورٹ سے سخت مالیوسی ہوتی ہے، اس لئے کہ اس رپورٹ میں کہا گیا ہے کہ مشین کی چھری ضروری نہیں کہ گردن ہی کو کائے، وہ کسی بھی حصہ بجسم کو کاٹ ڈالتی ہے، کبھی گردن سے ہے کہ مشین کی چھری ضروری نہیں کہ گردن ہی کو کائے، وہ کسی بھی حصہ بجسم کو اللب صورت حال سے ہٹ کر سرہی کے دو فکڑے کر دیتی ہے، جانور شدت تکلیف سے مرجاتا ہے، اگر غالب صورت حال مشینی ذہیجہ میں بہی ہو، تو مشینی ذہیجہ کا جو از کسی طرح سبجھ میں نہیں آتا، اس لئے کہ کسی بھی حصہ بجسم کو زخمی کر دیتے سے ذک کا جو از صرف ذک فیر اختیاری میں ہو تا ہے، ذک اختیاری میں تمام علماء گردن پر چھری چلانے اور اس کی رگیں کا ٹے کو لازم قر اردیتے ہیں، اور مشین بہر حال ذک اختیاری کے ضمن میں آتا ہے، اس لئے کہ مشین پر اس کے چلانے والے کو مکمل اختیار رہتا ہے، جب چاہے چلائے، اور جب چاہے بند کر دے اور خود مذہوح بھی مقدور ہے، جو ذئح اختیاری میں بنیادی اہمیت رکھتا ہے، اس لئے مشین کو خہ تیر کمان دے اور خود مذہوح بھی مقدور ہے، جو ذئح اختیاری میں بنیادی اہمیت رکھتا ہے، اس لئے مشین کو خہ تیر کمان برقیاس کرنا درست ہے، اور خہ اس کو ذئح فیر اختیاری میں بنیادی اہمیت رکھتا ہے، اس لئے مشین کو خہ تیر کمان حدی ہوتیاں کرنا درست ہے، اور خہ اس کو ذئح فیر اختیاری میں بنیادی اہمیت رکھتا ہے، اس لئے مشین کو خہ تیر کمان حدیث

<sup>&</sup>lt;sup>1016</sup>- منتخبات نظام الفتاوی ۲۴۰

مطابق اگر جانور کی ساری یا اکثر رگیس کٹ جاتی ہوں ، اور کبھی اتفاقیہ طور پر نہی ایسا ہو تاہے کہ بجائے گر دن کے جھری جسم کے کسی دو سرے جھے پر چل جاتی ہو ، تو ایسی صورت میں غالب حال کالحاظ کرتے ہوئے مشینی ذرح کی اجازت دی جاسکتی ہے ، لیکن اگر عموماً جھری بجائے گر دن کے کسی دو سرے جھے کو کاٹ دیتی ہو ، اور مرنے سے پہلے جانور کی رگیس نہ کٹ یاتی ہوں اور نہ اس کاخون پوری طرح خارج ہو یا تا ہو تو مشینی ذبیحہ کو جائز نہیں قرار دیا جاسکتا۔

# آداب ذنح کی خلاف ورزی

مشینی ذبیحہ میں بعض چیزوں کا تعلق آداب ذبکے سے ہے، یعنی جس کی رعایت نہ کرنے سے ذبیحہ حرام تونہ ہو گا،لیکن عمل مکروہ ہو جائے گا، مگریہ کراہت گوشت میں پیدانہ ہو گی۔

(۱) مثلاً ذنح کا مقصد گردن میں جانور کی مجتمع تمام رگیں کاٹناہے، خواہ ان کو اوپر کے جھے سے کاٹا جائے یا در میانی یا نیچے کے جھے سے، یا چیر کر کاٹا جائے، جبیبا کہ مشینی ذبیحہ میں ایسا بھی بھی ہوتا ہے، اگر خون کا بالکلیہ اخراج ہو جاتا ہو تو ذبیحہ حلال ہوگا، البتہ اگر جانور کو اس میں تکلیف زیادہ ہوتی ہو، توبلا وجہ ایسا کرنا مکر وہ ہوگا 1017

(۲)اسی طرح اگر ایسا ہو جائے کہ گردن کی رگیس کاٹنے میں گردن ہی کٹ جائے تو بھی ذبیحہ کی حلت پر کو ئی فرق نہیں پڑے گا،البتہ ایسا کرنا مکروہ ہے،اس لئے کہ اس میں جانور کو بلاوجہ تکلیف زیادہ ہوتی ہے۔

<sup>1017-</sup> عالمگیری ۲۸۸/۵

<sup>1018-</sup>ہدایہ جہ ص ۲۳۸

کے علاوہ بھی کوئی آسان صورت موجو دہو تو ایسا کرنا مکروہ ہو گا، لیکن اس کے علاوہ کوئی شکل موجو دنہ ہو تو مجبوری ہے، پھر مضائقہ معلوم نہیں ہو تا۔

اصل میں ذرج کے باب میں ذرج سے پہلے جانور کو کسی بھی ذہنی یا جسمانی اذیت دینے سے منع کیا گیا ہے ، یہاں تک کہ حضور صَلَّا اللّیَا ہِم نے جانور کے سامنے حچری تیز کرنے سے بھی روکا ہے ، اور حکم دیا ہے کہ حضور کی نگاہ سے چھیا کرر کھی جائے۔

عن ابن عمر النبى الله النبى الله الشفاران توارى من البهائم قال اذا ذبح احدكم فليجهز 1019

ترجمہ: حضرت عبد اللہ ابن عمر الروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّا اللَّهُ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ ابن عمر الروایت کرتے ہیں کہ رسول الله صَلَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّ

اس لئے اسلامی ذبیجہ میں حضور صَلَّالَیْمِ کی ان تعلیمات کا خیال ر کھنا ضروری ہے۔

(۴) مشینوں کے استعال میں کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ ہاتھ میں چھری لے کر ذرج کرنے کے بعد جانور کو مشین کے سپر دکیا جاتا ہے ، تاکہ ذبیحہ بقیہ مراحل سے گذر سکے ،۔۔۔ ایسا کرنے میں کوئی مضا کقہ نہیں ،البتہ اس کا خیال رکھنا ضروری ہے کہ ٹھنڈ اہونے سے پہلے جانور کو مشین کے حوالہ نہ کیا جائے ،اس لئے کہ اس میں جانور کو خواہ مخواہ اذبیت ہوگی ، فقہاء نے بلاوجہ ایسا کرنے کو مکروہ قرار دیا ہے 1020

والله اعلم بالصواب وعلمه اثم واحكم

-----

1019 - جمع الفوائد ال

1020 - بحر الرائق ۸ / ۲۸ ا،عالمگیری ۵ / ۲۸۷

#### تجاويزاسلامك فقه اكبثرمي انثريا

ہڑاگر جانور بجلی کے ذریعہ چلنے والی زنجیر یا پٹہ سے لٹک کر بے ہوشی کے مرحلہ سے گزرنے کے بعد ذائے کے سامنے پہونچتا ہے، اور ذائے بسم اللہ کہہ کراس کو اپنے ہاتھ سے ذرئے کر دیتا ہے، اور جانور کے ذرئے کے وقت اس کے زندہ ہونے کا یقین ہے، تو یہ صورت بالا تفاق جائز ہے ، اس لئے کہ اس میں صرف جانور کا نقل وحمل مشین کے ذریعہ ہورہا ہے، باقی فعل ذرئے ہاتھ سے انجام دیاجا تا ہے۔
ہمشین کے ذریعہ ہورہا ہے، باقی فعل ذرئے ہاتھ سے انجام دیاجا تا ہے۔
ہمشین نہیجہ کی ایسی صورت جس میں جانور کے نقل وحمل اور ذرئے دونوں کام مشین نہیجہ کی ایسی صورت جس میں جانور کے نقل وحمل اور ذرئے دونوں کام مشین سے انجام پائیں ، اس طرح کہ بٹن دبانے کے ساتھ مشین حرکت میں آجائے، اور اس مشین پر باری باری جانور آتا جائے، اس صورت کی بابت تین رائیں ہیں:

الف: پہلا جانور حلال ہو گااس کے بعد جو جانور ذرخ ہوتے جائیں وہ جائز نہیں ہیں ، یہ اکثر شرکاء سیمینار کی رائے ہے۔

ب: پہلا جانور بھی حلال نہ ہو گا، یہ بعض حضرات کی رائے۔

ج: پہلا جانور بھی حلال ہو گا اور بعد میں جو جانوراس فعل ذیج کے منقطع ہونے سے پہلے ذیج ہو جائیں وہ بھی حلال ہیں۔ یہ بھی چند حضرات کی رائے ہے۔

ہ جن حضرات کے نزدیک مشین کے ذریعہ ذرئے کی صورت میں پہلا جانور حلال ہوجاتا ہے،ان کے نزدیک اگر ایسی مشین ایجاد ہوجائے جس سے بڑی تعداد میں حجریاں متعلق ہوں ،اور بٹن دباتے ہی بیک وقت چل کرایک ایک جانور کوایک ساتھ ذرئے کردیتی ہوں تو یہ تمام جانور حلال ہوجاتے ہیں۔

واضح رہے کہ مشینی ذہیجہ کے بارے میں یہ احکام مشین کی مخصوص ہیئت اوروضع

کوسامنے رکھ کر طے کئے گئے ہیں، ہر طرح اور ہر وضع کی مشین پر اس کا اطلاق نہیں ہو گا، بلکہ مشین کی مخصوص ہیئت اور طریقۂ کار کی روشنی میں اس کا حکم مقرر کیاجا سکتا ہے 1021۔

---- حواشی \_\_\_\_\_\_\_\_ <sup>1021</sup> – جدید مسائل اور فقه اکیڈمی کے فیصلے، حصہ اول ص۱۵۵، ۱۵۲

# جندیک سائنس سے مربوط شرعی مسائل 1022

انسانی علم جس تیزی سے ترقی کر رہاہے ، اسی تیزی سے دقیق علمی حقائق سامنے آرہے ہیں ، علمی حقائق سامنے آرہے ہیں ، علم عبائیات قدرت کا ظہور ہو رہا ہے ، علم و تحقیق کے نئے نئے شعبے جنم لے رہے ہیں ، اور انسان کی فکری توانائیاں ، تحقیق و جستجو کے مختلف محاذوں پر مصروف کار ہیں ، شاید آج سے قبل انسانی عقل کبھی اتنی جیران نہیں ہوئی ، اور نہ ان بلند اور نازک حقائق تک پہونچ سکی۔

ان جدید علمی تحقیقات وانکشافات کی بدولت جہاں ایک طرف انسان ایک نے دور میں داخل ہو گیا ہے، زندگی کی بہت سی مشکلات حل ہو گئی ہیں، کئی لاعلاج بیار یوں کاعلاج دریافت ہواہے، اور زمینی فاصلے سمٹ گئے ہیں، وہی ایک مومن کے لئے نثر یعت اسلامیہ کی روسے بہت سی پیچید گیاں بھی پیدا ہو گئی ہیں، اور متعدد ایسے نئے مسائل کھڑے ہو گئے ہیں، جن کا پچھلے ادوار میں تصور بھی نہیں کیاجاسکتا تھا۔

# انسان عالم اصغر ہے

جنیئک سائنس کھی اس دور کے انتہائی جدید اور اہم ترین مسائل میں سے ایک ہے، جنیئک سائنس دراصل انسانی جسم کے خلیاتی نظام سے بحث کرتی ہے، اور قدرت نے ہر انسان کو جن خصوصیات و تشخصات کا حامل بنایا ہے، ان کا انتہائی باریکی سے مطالعہ کرتی ہے، پچھ دنوں قبل تک بیہ بات صرف مذھبی حلقوں میں مانی جاتی تھی، کہ بید د نیاعالم اکبر ہے، اور ہر انسان اپنی جگہ پر مستقل عالم اصغر ہے، اور ایک مکمل عالمی نظام جو ہمیں اس وسیع کا کنات میں نظر آتا ہے، وہ اجمالی طور پر ہر شخص میں موجو د ہے، اس طرح ہر انسان جس طرح ظاہری رنگ وروپ اور خطو و خال میں انسانی بر ادری میں اپنی الگ پیچان رکھتا ہے، اس طرح معنوی طور پر بھی ہر شخص جداگانہ وجو د اور تشخص کا حامل ہے، خالتی فطرت نے تخلیق انسانی کا ایسا ہے مثال

<sup>&</sup>lt;sup>1022</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منور واشریف سمستی پور بهار ، بتاریخ ۲۲ / جون <u>۴</u>۰۰ ب

اور شاہ کار نظام بنایا ہے، جس میں ہر شخص اپنے خاندان اور دوسرے انسانوں سے انتہائی مضبوطی کے ساتھ جڑا ہوا بھی ہے، جن سے وراثت کا سلسلہ قائم ہے،اور مختلف بھی، جسکی بنا پر ہر شخص جدا گانہ میدان عمل ر کھتا ہے ، اور ہر شخص خو د اپنے کئے کا ذمہ دارہے ، رنگوں اور آ وازوں کا فرق ،جسمانی ساخت میں تفاوت اور صلاحیتوں کا اختلاف اس کی بین دلیل ہے ، مگر اب اس حقیت کو جدید خلیاتی سائنس نے بھی ثابت کر دیا

سب سے پہلے اس خلیات کی دریافت لیسٹریونیور سیٹی (برطانیہ)کے پروفیسر ڈاکٹر الیک جیفریر نے م ۱۹۸۸ میں کی <sup>1023</sup>۔

پھر بعد کے محققین نے اس پر مزید تحقیقات کیں ، جن کا سلسلہ آج تک جاری ہے ، اور ان کے نتیجے میں بہت سے پوشیرہ حقائق سامنے آ گئے ہیں،اور انسانی علم ایک نئے انقلابی دور میں داخل ہو گیاہے۔ موضوع كاتعارف

اس موضوع سے متعلق احکام نثر عیہ پر گفتگو کرنے سے قبل موضوع کامخضر تعارف پیش کرنامنا سب معلوم ہو تاہے۔

پروفیسر سید مسعو داحمد (شعبه بایو کیمسٹری مسلم یونیور سیٹی علی گڑھ) لکھتے ہیں:

"علم التوارث ( GETICS ) سے دل چیپی رکھنے والے سائنس دانوں نے بنیا دی طور پر پہلے اس سوال کو حل کرنے کی سعی کی ، کہ انسان کے جملہ اوصاف جن کو ( TRAI TS ) کہاجا تاہے ، کے ظہور میں اس کے ماں اور باپ کا کتنا حصہ ہے، یا یوں کہیں کہ کون کون سے اور کتنے اوصاف ( TRAITS) کسی فر د خاص میں والدہ سے اور کون سے اور کتنے اوصاف والد سے اس میں منتقل ہوئے ہیں، مثلا کسی بچہ کارنگ گورا، آنکھیں نیلی، قد لمبا، مز اج ظریفانہ وشاعر انہ، حافظہ قوی، طبیعت میں حاضر جوابی وغیر ہ جیسے اوصاف و خصائل یائے گئے، تو اسباب کی دنیامیں کیونکر ممکن ہوا؟ اس کاسیدھاسادھاجواب علم التوارث کی روشنی میں

<sup>1023</sup> \_ البصمة الوراثية دًا كمرٌ وهيه زحيلي ص /١٦

یہ ہے کہ تمام خصوصیات اس بچ کے والد اور والدہ کے خاندان کے مختلف افراد میں پائی جاتی تھیں، اور اس کے ماں باپ در حقیقت ان تمام خصوصیات کے امین تھے، چاہے بظاہر ان کا اظہار نہ ہو تا ہو، لہذا ماں باپ نے اپنے خصائل کی وراثت اپنے بچوں کو منتقل کی، ان تمام موروثی خصوصیات کی منتقلی میں ماں اور باپ کا حصہ برابر ہو تاہے، اگرچہ کسی فرد میں کسی خاص صفت کے تعلق سے والدین میں سے کسی ایک کا پلڑ ابھاری ہو سکتا ہے۔ لہذا علم التوارث کا یہ اصول قرین قیاس ہے کہ ہر شخص میں پچاس فیصد در دھیالی اور پچاس فیصد منیبالی اوصاف و خصائل ہوتے ہیں، چنانچہ اگر در همیهال اور منیبالی ایک ہی پر دادا کا خاندان ہو تونہ صرف اوصاف و خصائل کے تنوع کے امکانات کم ہو نگے، بلکہ پچھ ایسے عیوب و نقائص بھی اولاد میں ظاہر ہو نگے، جو بچہ کے اجداد میں کبھی ظاہر نہیں ہوئے، کیو نکہ معاملہ صرف انتقال وراثت ہی کا نہیں بلکہ اظہار وراثت کا بھی ہے، یہ اجداد میں کبھی ظاہر نہیں ہوئے، کیو نکہ معاملہ صرف انتقال وراثت ہی کا نہیں بلکہ اظہار وراثت کا بھی ہے، یہ کے ابتدائی تخلیقی مراحل سے بچھ مدد مل سکتی ہے، جس کاذکر قر آن مجید میں بھی گئی بار کیا گیا ہے، مثلاار شاد رہانی ہے:

"انا خلقنا الانسان من نطفة امشاج "1024

ترجمہ: ہم نے انسان کو ایک مرکب نطفہ سے پیدا کیاہے، میں بمہ مزار سے ایس کا میں ہوں ہے۔

اور پھر مختلف مر احل کا قر آن کریم میں تذکرہ کیا گیاہے<sup>1025</sup>۔

چنا نچ سا ئنس اور قرآن کی رو سے انسان کی بالکل ابتدائی حالت اس مرکب نطفہ (SPERM) کی ہوتی ہے جو مال کے بیضہ انتخا( EGG) اور باپ کے جر تو مہ ذکر (SPERM) کے اتصال سے وجو دیڈیر ہوتا ہے ، الہذا یہ بات قرین قیاس ہیکہ مال نے اپنی خصوصیات انڈے کے ذریعہ اور باپ نے اپنی خصوصیات انڈے کے ذریعہ اور باپ نے اپنی خصوصیات جر تو مہ ذکر کے ذریعہ اپنی اولاد میں منتقل کیں ، سائنسی ترقی کے اس دور میں اس مادہ کا پتا لگا یا گیا ہے ، جو ان تمام خصوصیات کا حامل ہو تا ہے ، اور سالما تی اسکیل ( MOLECU)

<sup>1024</sup> \_الدهر الآية: ٢

<sup>1025</sup> \_ مثلاً: الحج الآية: ١٥ المؤمنون: ١٨

LARLEVEL پران موروثی خصائل کو اپنے میں سموئے رکھتا ہے ، کیمیاوی طور پر وہ مادہ (DNA)ڈی ، این، اے، کہلا تاہے، جسکایورانام (DEOXY ,RIBO, NUCLEIC, ACID)ہے، علم التوارث کی زبان میں موروثی خصائل کی منتقلی در اصل ان (DNA,MDLECULES)سالمات کی منتقلی کا نتیجہ ہے، جومال کے بیضہ میں اور باپ کی منی میں موجو دیتھے، اور استفر ار حمل کے وقت بیضہ کا در میں جر ثومہ کیدر کے ذریعہ ایک خلیاتی مرکب نطفہ (ZYGOTE) میں منتقل ہوئے، یہ سالمات خاصے بڑے یعنی سینٹی میٹر سے میٹر کی لمبائی کے حامل, مگر بہت ہی باریک اور نہاہت نازک دھا گوں کی شکل میں ہوتے ہیں ، اللہ تعالی کے حکیمانہ نظام کے تحت ایک خلیہ سے دوسرے خلیہ میں منتقلی سے قبل یہ خاص قسم کے بنڈل اور سیجھے کی شکل اختیار کر لیتے ہیں، تا کہ ٹوٹنے کا امکان نہ رہے، جس کی مثال سینکوں کی حجاڑوسے بخو بی سمجھ میں آسکتی ہے، ہاں اس بنڈل کی شکل حجاڑ و جیسی نہ ہو کر یو دے کاٹنے والی قینچی جیسی ہو تی ہے، ڈی، این، اے، کاسالم ایک بنڈل بنا تا ہے، جس کو رنگ کر خور د بین سے دیکھا جا سکتا ہے، یہ رنگین خورد بنی مجسمے کرو موزوم (CHROMO SOMES) کہلاتے ہیں، خور دبنی مشاہدے سے معلوم ہوا کہ بیضہ انتی یعنی نطفۂ مادری میں ۲۳/ کروموزوم اور جر ثومہ ذکر یعنی نطفہ پیدری میں بھی ۲۳/ کروموزوم ہوتے ہیں، جبکہ ایک خلیاتی مرکب نطفہ (ZYGOTE) کی تعداد دگنی یعنی جیمیالیس ہوتی ہے، یہ جیمیالیس کروموزوم انسانی زندگی کے ابتدائی مرحلے سے آخرتک ننانوے فیصد خلیات کے نیو کلیس کی (NUCLES)صورت میں پائے جاتے ہیں ،ایک فیصدیااس سے بھی کم خلیات جو مر دووزن کے نطفہ کی شکل اختیار کرتے ہیں،ان میں کروموزوم کی تعداد دیگر خلیات سے نصف یعنی ۲۳/ ہوتی ہے۔

خور دبنی مشاہدہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ جانوروں کے خلیات میں ان کروموزوم کی تعداد علی دہ اور انسان سے مختلف ہو تی ہے، جبکہ انسان میں کروموزوم کے ۲۳ / جوڑے یعنی چھیالیس کروموزوم فی خلیہ ہو تے ہیں، دلچسپ بات یہ ہیکہ مر دووزن کے نطفوں کاوصل در حقیقت ۲۳ / کروموزوم سیٹ کا اتصال ہو تا ہے، اور ہر کروموزوم اپنا جوڑا حاصل کر کے ۲۳ / جوڑے یعنی چھیالیس کروموزوم کا ایک سیٹ بناکر ایک نے انسان کی تخلیق کا بنیادی مواد فراہم کرتے ہیں، اور یہ ابتدائی جر ثومہ کھیات (ZYGOTE) اپنی

صلاحیت (GENETIC ,POTENTIALITY) کے لخاط سے یعنی بالقوۃ مکمل انسان ہوتا ہے، بالفعل انسان کی تخلیق اور اس کے ارتقائی منازل کے لئے اللہ تعالی کا ایک کلمۂ کن ایک خلیہ سے دوسرے خلیہ اور ان میں لگا تارا فزونی کا سبب بن جاتا ہے، اور اس طرح بچہ کی پیدائش کے وقت کم و بیش ایک کھر ب خلیات پر مشتمل انسانی و جو د کے ہر خلیہ میں وہی بنیا دی ۲۳ / جوڑوں یعنی چھیا لیس کر وموزوم کی ہو بہو کا پی بر مشتمل انسانی و جو د کے ہر خلیہ میں وہی بنیا دی ۲۳ / جوڑوں یعنی چھیا لیس کر وموزوم کی ہو بہو کا پی بیدائش کے بعد سن بلوغ تک پہونچتے بہونچتے انسانی جسم و خلیات کی تعداد سینکڑوں کھر بول تک بہونچ جاتی بیدائش کے بعد سن بلوغ تک پہونچتے بہونچتے انسانی جسم و خلیات کی تعداد سینکڑوں کھر بول تک بہونچ جاتی ہے، اور تب بھی کئی کر وموزوم میں نمایاں تبدیلی نظر نہیں آتی، اور وہی چھیالیس کر وموزوم خلیہ میں موجود سے بین، حالا نکہ ہر عضو کا خلیہ اپنی ساخت اور فعل کے لحاظ سے مختلف ہو تا ہے۔

خورد بینی مشاہدہ سے مزید یہ انکشاف ہواہے کہ مردوعورت کے نطفوں میں ۲۲/ کروموزوم مرکب نطفہ میں جاکرایک دوسرے سے مل کر جوڑے جوڑے کہلائے جانے کے اہل ہوتے ہیں، جبکہ ایک جوڑاانسانی جنس متعین کرتاہے، مطلب یہ ہے کہ انسانی خلیہ کے جھیالیس کروموزوم میں ۲۲/ جوڑے جنس کے علاوہ دوسرے اوصاف کی منتقلی میں استعال ہوتے ہیں، اور ایک جوڑا انسانی جنس سے متعلق ساخت و افعال میں ناگزیر ہے، آسانی کے لئے کہا جاسکتا ہے کہ مرد کے نطفہ کا کروزوم نمبر اایک، عورت کے بیضہ کا کروزوم نمبر اایک، عورت کے بیضہ کا کروزوم نمبر اایک سے مشابہ ہوتا ہے، اور یہ کروموزوم کا پہلا جوڑا ہوا، اسی طرح بائیس جوڑے باہم مشابہ کروموزوم کے ہوتے ہیں، اور اگر ۲۳ وال جوڑا دوائیس (xx) کروموزوم پر مشمل ہواتو بچے مؤنث جنس کا ہو گا، یعنی لڑی ہوگی، اور اگر ۲۳ اوال جوڑا ایک ایکس اور ایک وائی (XY) کروموزوم پر مشمل ہواتو بچے لڑکا

مزید برآل بیہ امر بھی قابل غور ہے کہ مرد کے نطفول میں پچاس فیصد جر تومو ل (SPERMS) میں ۲۳/وال کروموزوم ایکس (x) ہو تا ہے ، اور پچاس فیصد جر تو موں میں ۲۳/ کروموزوم وائی (Y) ہو تا ہے ، جبکہ عورول کے بیضول میں ۲۳وال کروموزوم صرف ایکس (x) ہو تا ہے ، اس طرح مرد کے ہر خلیہ میں ۲۲/جوڑے غیر جنسی کروموزوم اور ایک (X) اور (Y) کروموزوم ہوتے ہیں، جبکہ عورت کے ہر خلیہ میں ۲۲/جوڑے غیر جنسی کروموزوم اور دواکیس (xX) کروموزوم ہوتے ہیں، جبکہ عورت کے ہر خلیہ میں ۲۲/جوڑے غیر جنسی کروموزوم اور دواکیس (xX) کروموزوم ہوتے ہیں، انہیں کروموزوم کو دکیھ کر بآسانی ببتہ لگا یاجاسکتا ہے کہ جنس (FOETUS)مؤنث ہے یا مذکر ، یہاں بہ بات بھی دلچیبی سے خالی نہیں ہوگی کہ استقر ار حمل سے چند ہفتوں بعد ہی خور دبینی طریقہ سے جنس کا پبتہ لگ سکتا ہے جبکہ الٹر اساؤنڈ کے ذریعے جنین کے جنس کی تعیین کے لئے چار مہینہ کاحمل ضروری ہے۔

اب تک کی بحث سے کئی باتیں اجا گر ہو کر سامنے آئیں:

اولاً: کروموزوم کی حیثیت و ظفیه کرندگی کی جمله خصوصیات و صلاحیت کے بیان کی اسلام (MICRO,CHIP) ہے، یعنی یہ ایک ایسے کتاب کے مانند ہے، جس میں متعلقہ جاندار کی جمله خصوصیات و اوصاف کا بیان درج ہوتا ہے، اس کتاب کے اوراق ہسٹون پروٹین پروٹین بر (HISTONE) کے جملہ ڈی، این، اے کے چار حرفی زبان میں لکھے ہوئے ہیں، انسانی جسم کایہ خلیہ ۲ / ارب حروف پر مشمل اپنالورابیان ہر وقت اپنے پاس رکھتا ہے، سوائے چند مستثنیات کے جس میں خون کے لال ذرات نیو کلیس نہیں رکھتے ہیں، اور بیضۂ جر تو مہ ذکر ۲ / ارب کا بچاس بچاس فیصد بیان رکھتے ہیں۔

ثانیا: کروموزومز کے خورد بنی مشاہدہ سے رحم ما در میں پرورش پانے والا انسان بحیثیت، علقہ" یا مضغہ" بلکہ اس سے بھی پہلے بحیثیت ایک خلیاتی مرکب نطفہ (ZYGOTE) اپنی نوع اور جنس کے لحاظ سے متعین ہو چکا ہو تاہے، یہ علاحدہ مسکلہ ہے کہ اس وقت (SAMPLE) لینے سے بچہ کو نقصان پہونچ سکتا ہے، لہذا جانچ کے لئے کم از کم چھ ہفتے کے جنین (FOETUS) کا ہو نامناسب رہتا ہے۔

ثالثا: خوردبینی مشاہدہ (KARYO. TYPING) سے یہ بھی پتہ چل سکتا ہے کہ شکم مادر میں پر درش پانے والے بچہ یعنی جنین کے کر و موزو مزکی تعداد یاساخت میں کوئی تغیریا نقص تو نہیں ہے ، یا در ہے کہ اس طرح کے نقائص و تغیر والے کر و موز و مزکے حامل بچے جسمانی ، دماغی ، یا جنسی طور پر صحتمند نہیں رہتے ، اور عمر کے بڑھے کے ساتھ ساتھ نا قابل علاج امر اض کے شکار ہو جاتے ہیں ، یہ بیاریاں موروثی یا پیدائشی بلکہ جینیٹک بیاریاں (GENETIC DISENES) کہلاتی ہیں ، ان بیاریوں کے امکانات کسی خاص شادی شدہ جوڑے کی آئندہ نسل میں کتنے ہوئے اور ان کو نفسیاتی طور پر (HANDLE) کرنے کے خاص شادی شدہ جوڑے کی آئندہ نسل میں کتنے ہوئے اور ان کو نفسیاتی طور پر (HANDLE) کرنے کے

لئے (GENETIC COUNSELING) جینیٹک کاؤنسٹنگ کاشعبہ وجود میں آیا ہے،اور کروموزومز کی خور دبنی اور بایو کیمیکل جانچ کو جینیٹک ٹیسٹ (GENETIC TEST) کہتے ہیں،اس جانچ کے ذریعہ یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ شکم مادر میں پرورش پانے والا جنین (FOETUS) مؤنث ہے یامذکر، مزید بر آں اس جنین میں کروموزومز کے کیا نقائص ہیں، اس کے بعد یو رپ اور امریکہ میں جینیٹک کاؤنسلر جنین میں کروموزومز کے کیا نقائص ہیں، اس کے بعد یو رپ اور امریکہ میں جینیٹک کاؤنسلر (GENETIC COUNSELIOR) یہ بتاتا ہے کہ جنین میں یہ نقائص انسانی زندگی کے کس مر طلح میں کس قسم کی بیاریوں کا پیش خیمہ بن سکتے ہیں، اور اس کے لئے کوئی طریقہ کھاج ہے یا نہیں، اور وہ علاج کتنا مؤثر ہے ؟ وغیرہ،اس ٹیسٹ کی خوبی یہ ہے کہ استقر ار حمل کے چند ہفتوں بعد ہی یہ ٹیسٹ ہو جاتا ہے، اور اسقاط جنین سے ماں کو کم تکلیف ہوتی ہے، یہ نسبت بعد کے اسقاط (ABORTION) کے،جو طبی،اخلاتی اسقاط جنین سے ماں کو کم تکلیف ہوتی ہے، یہ نسبت بعد کے اسقاط (ABORTION) کے،جو طبی،اخلاتی

# جبين كامفهوم

اس موقع پر جین (GENE) کی تشریخ بھی دلچیں کا باعث ہوگی، یہ حقیقت تو مندرجہ بالا سطر وں سے واضح ہوہی گئی ہے کہ کر موزومز ہزاروں خصوصیات حیات کے مادی جواہر ہیں، اور ان میں سے ہر ایک حیاتی صفت کی ایک مادی اکا ئی ہو نی ہی چاہئے، جو کسی صفت خاص کا مادی مظہر ہو گی، ان صفات ہر ایک حیاتی صفت کی ایک مادی اکا ئیاں ہی جین (GENE) کہلا تیں ہیں، تشریخ مزید کے طور پر عرض ہے کہ جین (GENE) کی مادی اکا ئیاں ہی جین (GENE) کہلا تیں ہیں، تشریخ صورج کھی (GENE) ہے، یعنی بالکل سفید، کھویں تک سفید، سیابی کا نام و نشان تک نہیں، دراصل اس شخص میں سیاه رنگ (MELANIN) کو بنانے کی صلاحیت نہیں ہوتی ہے، سائنس کی زبان میں اسکے پاس (MELANIN) بنانے کا فعال جنین نہیں ہے، رنگوں کے جین ہم کو وراثت میں ملتے ہیں، اس لئے عموما ہمار ارنگ اپنے والدین سے ملتا جاتا ہوتا ہے، ہاں ایسا کہی ہو سکتا ہے کہ کسی سورج کھی شخص کے اسلاف میں کوئی بھی ایسا شخص نہ گذرا ہو اور نہ اس کے والدین نوو نما نے سورج کھی جین اسکو منتقل کیا، ہو، تب یہ کہا جا سکتا ہے کہ میلانن کا جین اس فرد واحد کی جنینی نشوو نما

کے دوران پائیدار نقص (MUTATION) کاشکار ہو گیاہوگا، عمومایہ جلدی نقص بیضۂ مادر، یاجر تؤمہ پدر کے دوران پائیدار نقص (MUTATION) کی منتقلی کے بینے کے وفت پیداہو تاہے، جو والدین کے میلائن جین کے پائیدار نقص (MUTATION) کی منتقلی کا نتیجہ ہو تاہے، اسی طرح ہری یانیلی آنکھ کی صفت یا ہر ہے، لال رنگ، کی نابینائی وغیرہ مختلف قسم کے رنگوں کے جین کے افعال اور عدم افعال کے مظاہر ہیں۔

خلاصہ کلام ہیہ ہے کہ ہر جاندار کی جملہ صفات، جن سے وہ جسمانی، نفسیاتی، دماغی، اور جذباتی طور پر پیچانا جاتا ہے، اس کے ہزاروں جینز کے افعال کی مظاہر ہیں، عمو ماً ایک صفت کئی کئی جین کے افعال کا نتیجہ ہوتی ہے، کالی آئکھ در حقیقت تمام رنگوں کے جبین کے افعال کے نتیجہ میں وجو دمیں آتی ہے، اور ہر رنگ کے نتیج میں کئی کئی جبین کے افعال کی ضرورت ہوتی ہے۔

یاد رہے کہ جین کروموزوم ہی کا ایک حقیر حصہ ہے، بالفاظ دیگر کروموزوم ہزاروں چیز (GENES) کی اقامت گاہیں ہیں، لہذا ہے سمجھنا بالکل آسان ہے کہ ہر جین کیمیائی طور پر ڈی، این، اے، ہی ہوتا ہے، اور اس کاکام خلیات میں مخصوص فتم کی پروٹین یاانزائیم (ENZYME) بناناہو تاہے، جو کسی خاص کیمیاوی تعامل سے مدو فراہم کر کے مطلوبہ ثنی کوبنانے کے لئے ناگزیر ہے، یہ جین کروموزوم میں ایک خاص تر تیب سے لیعد دیگر ہے لیے دھا گے میں مختلف دھاریوں کی طرح چیلے ہوئے ہوتے ہیں، اور ہر جین کی کروموزوم میں ایک خاص جگہ متعین رہتی ہے، چو نکہ ہر شخص اپنی جدا گانہ صفات کا حامل ہوتا ہے، اس لئے اس کے جین بھی مختلف ہوتے ہیں، اور چو نکہ جین کا مجموعہ کروموزوم اور کیمیاوی مادہ ڈی، این، اس لئے اس کے جین بھی بالکل مشکل نہیں ہے کہ ہر شخص کاڈی، این، اے مختلف ہوتا ہے، اور اس کا اے، ہے، اس لئے یہ سمجھنا بھی بالکل مشکل نہیں ہے کہ ہر شخص کاڈی، این، اے مختلف ہوتا ہے، اور اس کا یہ اسلان اس میں پائے جانے والے چار اجزاء یعنی ایڈ بینین (ADENINE)، گوانین خرد سائیو سین (CYTOCINE)، اور تھا نمین خاص کرومزوم کے کسی خاص کرومزوم کے بیل خاص جین کے کسی خصہ میں ان اجزاء کی ترتیب سے بیچانا جا سکتی ہے، جیسے نیچو والی واحد میں کسی خاص کرومزوم کے کسی خاص جین کے کسی خاص مقام پر یہ ترتیب ایسے ہے، جیسے نیچو والی واحد میں کسی خاص کرومزوم کے کسی خاص جین کے کسی خاص کرومزوم کے بیلے ہے، جیسے نیچو والی واحد میں کسی خاص کرومزوم کے کسی خاص جین کے کسی خاص مقام پر یہ ترتیب ایسے ہے، جیسے نیچو والی

لائن میں د کھایا گیاہے۔ ATCGGACCAT) تواس ادنیٰ سی گڑبڑی کو مشین پیجان لیتی ہے، اور کمپیوٹر بتا

دیتاہے کہ دونوں ڈی، این، اے مختلف ہیں، لہذا یہ مختلف افراد ہوسکتے ہیں، اس ادنی سے فرق کو پہچانے کافن ترقی کرکے ڈی، این، اے، فنگر پر نٹنگ، اور ڈی، این، اے ٹیسٹ کی سائنسی بنیاد بنا، یہ ٹیسٹ ایک ایک بال یا ایک حقیر قطرۂ خون سے بلکہ اس سے بھی کم (FORENSIC SAMPLE) سے کیا جا سکتا ہے، اور گذشتہ تمام جانچوں سے دسیوں گنا بہتر ہے۔

چنانچہ ڈی، این، اے کو مختلف طریقوں سے پہچانے کی تکنیک ایجاد ہو چکی ہے، جن سے ثابت ہو تا ہے کہ ہر انسان کا بلکہ ہر جاندار کا مکمل ڈی، این، اے جسے (GENOME) کہتے ہیں، یکتا ہو تا ہے، انسان کے مکمل ڈی، این، اے کے تجزیہ کے لئے 199ء سے منظم و مر بوط پیانہ پر تحقیقاتی یافت کا آغاز ہوا، انسان کے مکمل ڈی، این، اے کے تجزیہ کے لئے 199ء سے منظم و مر بوط پیانہ پر تحقیقاتی یافت کا آغاز ہوا، اور ستمبر سامنبیء میں (HUMAN GENOME) تقریباً پچانوے فیصد حصہ کا ڈرافٹ سائنسی دنیا کو معلوم ہو چکا ہے، آج ۵ من بین ارب کیمیا وی معلوم ہو چکا ہے، آج ۵ من بین ارب کیمیا وی حروف یعنی (کیمنی کل تین ارب کیمیا وی حروف یعنی (کیمنی کل بین ارب کیمیا وی ایک نئی سائنسی دنیا کو معلوم ہو چکی ہے، اور حروف یعنی سائنسی وجو د میں آچکی ہے، جس کو جینو مکس کے نام سے موسوم کیا گیا ہے، یہ نئی سائنس جینیٹک ایک بایو ٹیکنالوجی اور کمپیوٹر سائنس کی مر ہون منت ہے۔

یورپ اور امریکہ میں جنیئک ٹیسٹ اور جنیٹک کاؤنسلنگ کی روشنی میں خاندانی منصوبہ بندی (REAL FAMILY (PLANNIG) اب عام سی ہو گئی ہے، اور اس میں اسقاط کامسکلہ بھی زیر بحث نہیں آتا، زوجین جو فیصلہ بھی کرتے ہیں، علم کی روشنی میں کرتے ہیں، اور منفی و مثبت سبھی پہلؤں کو وزن دیتے ہوئے استقر ار حمل چاہتے ہیں یا نہیں، اسی کے مطابق تدبیریں کرتے ہیں، ناقص جنین کو بدل کر فعال جنین کی پیوندکاری جنین تقر اپی (GENE THARAPY) کہلاتی ہے، جلد ہی اس طریقہ کھلاتی میں کامیا بی کے امکانات مزیدروشن ہوتے نظر آتے ہیں۔

## استيم خليه

اسٹیم خلیے (STEM CELLS) کی تفصیلات سے بحث کرتے ہوئے ڈاکٹر محد مشاہد عالم رضوی سینیر لکچر ارڈیپارٹمنٹ آف بایوسائنسز جامعہ ملیہ اسلامیہ نئی دہلی رقم طراز ہیں:

"ہمارے جسم میں خلیوں کا مقام ایسا ہی ہے کہ جیسے کسی بڑی ممارت میں این کا، خلیوں میں زندگی کی علامت ہوتی ہے، البذااس کاموازنہ کسی اور چیز کے ساتھ بہت در شکی سے نہیں کیا جاسکتا، پیدائش سے قبل نر اور مادہ اکا ئیاں (زواج) آپس میں ملکرا یک خلیہ جسے زائیگوٹ (ZYGOTE)، کہتے ہیں، بناتے ہیں، بہی زائیگوٹ تقسیم ہو کر دو، پھر چار، پھر آٹھ خلیے اور بتدر تن ایک مکمل انسان کو جنم دیتے ہیں، یہ عمل بہت مشکل، مگر بہت تیز اور بڑی ضابطگی سے رواں دواں ہو تاہے، ایک خلیہ والے زائیگوٹ سے جب خلیوں بہت مشکل، مگر بہت تیز اور بڑی ضابطگی سے رواں دواں ہو تاہے، ایک خلیہ والے زائیگوٹ سے جب خلیوں کی ایک گنبد بنتی ہے، تو اس حالت تک کے خلیوں میں جسم کے کسی بھی عضوکو تشکیل دینے کی صلاحت ہوتی کی ایک ملاحت ہوتی خلیوں کو جو تفریق (DIFFER ENTTION) کے راستوں کو اپنا کر کسی مخصوص شکل کی جانب اپنی خلیوں کو جو تفریق ہو جانے پر وہ خلیے اس عضو کے علاوہ دو سرے اعضاء نہیں بناسکتی ہیں، جیسے بھیپھڑے تشکیل ایک بار تفریق ہو جانے پر وہ خلیے اس عضو کے علاوہ دو سرے اعضاء نہیں بناسکتی ہیں، جیسے بھیپھڑے بنانے والا خلیہ گر دہ یا دماغ نہیں بناسکتا، اسی طرح جگر سے متعلق خلیہ بڈی نہیں بناسکتی ہیں، جیسے بھیپھڑے بنانے والا خلیہ گر دہ یا دماغ نہیں بناسکتا، اسی طرح جگر سے متعلق خلیہ بڈی نہیں بناسکتی ہیں، جیسے بھیپھڑے بین، جیسے کوئی ٹرین کسی ریلوے کے جنگشن پر بہو گئے کر کئی ممکن راستوں پر جاسکتی ہے، مگر جب بنات دورار میں میں جو سکتے ہیں، جیسے کوئی ٹرین کسی ریلوے کے جنگشن پر بہو گئے کر کئی ممکن راستوں پر جاسکتی ہے، مگر جب بیں دورار کسی سے تھی کوئی ٹرین کسی ریلوے کے جنگشن پر بہو گئے کر کئی ممکن راستوں پر جاسکتی ہے، مگر جب بنیں بدل سکتی۔

# اسٹیم خلیوں کے ذرائع

کم از کم تین مختلف ذرائع سے ہم اسٹیم خلیوں کو حاصل کر سکتے ہیں، ان میں سب سے اہم ذریعہ ہے براہ راست ایک سے دو ہفتہ پرا نے جنین (EMBRYO)سے جب بلاسٹوسسٹ (BLASTOCYST)کا وجود ظہور میں آتا ہے، دوسر اذریعہ پیدائش کے فوراً بعد پلاسٹٹا یا بچے کی ناف

کاٹنے کے بعد حاصل ہونے والا خون ہے، تیسرا ذریعہ ہما ری ہڈیوں کے گو دے BONE)

(MARSLW) جلد کے نیچ کا حصہ چربی بردار خلیوں (HAIR FOLLICLE) جلد کے نیچ کا حصہ چربی بردار خلیوں (FAT SELLS) سے بھی کچھ مقدار میں ایسے خلیے حاصل کئے جاسکتے ہیں۔

ہمارے خون کے سرخ وسفید ذرات کے علاوہ دیگر کھی خلوی عناصر ہمہ وقت ہڈیوں میں پائے جانے والے اسٹیم خلیوں کی تفریق اور تقسیم کے باعث ہی وجو دمیں آتے ہیں، ان خلیوں کو پپلوری پوٹٹ (PLURI POTENT) خلیوں کے درجہ میں رکھاجاتا ہے، مرف جنینی اسٹیم خلیو (PLURI POTENT) علائی پوٹٹ (MULTI POTENT) کی الگ درجہ کے ہوتے ہیں، اور صرف جنینی اسٹیم خلیے (TOTI POTENT) ایک الگ درجہ کے ہوتے ہیں، اور ہم انہیں (TOTI POTENT) کہتے ہیں، اس طرح کے ٹوٹی پوٹٹ خلیے ایک مکمل جاندار (عضویہ) کی تھکیل کرنے کی پوری صلاحیت رکھتے ہیں، اس طرح کے ٹوٹی پوٹٹ خلیے ایک مکمل جاندار (عضویہ) کی تھکیل کرنے کی پوری صلاحیت رکھتے ہیں، جبکہ بالغوں سے حاصل شدہ خلیوں میں یا ناف کے خون تو ایک کرسکتے ہیں، اس قریق کرسکتے ہیں، کی تھکیل کرسکتے ہیں، اس قریق کرسکتے ہیں، کو تا ہے، زبان کے خلیے چند اقسام میں ہی تفریق کرسکتے ہیں، کو چھوٹ یا مٹی ہی ٹیس کے خلیوں میں یہ خلیوں میں یہ خلیوں میں یہ خلیوں میں یہ خلیوں میں ایسانہیں ہو تا ہے، زبان کے خلیے چند اقسام میں ہی تفریق کرسکتے ہیں، اس کو پلوری یوٹٹ یا ملٹی ہوٹٹ کہتے ہیں۔

# استيم خليول كي معالجاتي ابميت

گذشتہ چند سالوں کے در میان طبی علوم میں اس قدر اضا فہ ہوا ہے کہ ہم اب سیڑوں قسم کی بیاریوں کاعلاج کرنے کے صلاحیت رکھتے ہیں، بیاریوں کاعلاج کرنے کے اسٹیم خلیوں (STEM CELLS) کا استعال کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں، ان بیاریوں میں ذہنی امر اض، دل کے ریشی بافت یا پیس میکر (PACE MAKER) یا جلد وہڑیوں کے امر اض سے لیکر جگر اور آنتوں تک کی مختلف قسم کی بیاریاں داخل ہیں، ان میں عموماً ہمارے جان لیواامر اض شامل ہیں۔

عموماً ہمارے جسم میں کسی نہ کسی گڑ بڑی کے سبب ہمارے چند اعضاء قطعی طور پر بے کار ہو جاتے ہیں، اور ہم کو اپنی زندگی بر قرار رکھنے کے لئے ان اعضاء کو دوسرے صحتمند اعضاء سے بدلنا پڑتا ہے، بد قشمتی سے اعضاء کی منتقلی کافی قربت والے رشتہ داروں سے نہیں ہونے کی وجہ سے دوسر سے غیر قربت داروں سے کی جاتی ہے، جو غلط ہی نہیں غیر صحت بخش بھی ہے، اسٹیم خلیوں کی آمد سے اب ان اعضاء کی پیوند کاری کی جاتی ہے، جو غلط ہی نہیں غیر صحت بخش ہوگی، کیو نکہ بدلے گئے اعضاء اب اس شخص کے اپنے ہی جسم کے خلیوں سے بنائے جاسکتے ہیں، یہاں پر یہ بتانا بھی بہت اہم ہے کہ اعضاء اب اس شخص کے اپنے ہی جسم کے خلیوں سے بنائے جاسکتے ہیں، یہاں پر یہ بتانا بھی بہت اہم ہے کہ پیوند کاری میں باہری عضو کی عدم قبولیت GRAFT (REJECTION) کا خطرہ ہی اس کے تکنیک کو کا پیوند کاری میں باہر کی عضو کی عدم قبولیت بتار ہا ہے، کیو نکہ ہمارے اجسام میں ہمیشہ اپنے (SELF) اور غیر میابی سے ہم کنار ہونے میں رکاوٹ بنتار ہا ہے، کیو نکہ ہمارے اجسام میں ہمیشہ اپنے (MMUNE) اور غیر (MMUNE) کو پیچا نے کی صلا حیت ہو تی ہے، اور ہما را نظام مامونیت (MMUNE) مدافعت کرتا ہے، اور ہمیں عمواً بیاری کی جراثیم سے محفوظ رکھتا ہے۔ مدافعت کرتا ہے، اور ہمیں عمواً بیاری کی جراثیم سے محفوظ رکھتا ہے۔

اسٹیم خلیے جو جنین یا (EMBRYO) سے دستیاب ہوتے ہیں ، ان میں مامونیت کی بنیا د پر گرافٹ ریککشن (GRAFT RETECTION) کے آثار نہیں کے برابر ہوتے ہیں، اور ڈیفرینٹیشن یا تفریق کا دائرہ سب سے زیادہ ہوتا ہے ، جبکہ خود کے اسٹیم سیلز میں بھی تفریق کا دائرہ اتناو سیع نہیں ہوتا, ہال وہال پر (GREFT REJECTION) کے آثار بھی نہیں ہوتے ہیں۔

اب عمو ماً دونوں طرح کے خلیوں کا استعال اسٹیم خلیوں کے ذریعہ علاج STEM CELL میں اب عمو ماً دونوں طرح کے خلیوں کا استعال اسٹیم خلیوں کا خیال ہے ہے کہ مستقبل میں THARAPY) یا جنین اسٹیم خلیوں کا حصول زیادہ آسان کر دیاجائے، تا کہ ہر فرد کے لئے اس کے خود کے جسم کو اپنا سجھنے والے خلیے فراہم کئے جائیں، ایبا کرنے کے لئے دوراستوں کو اختیار کیاجاسکتا ہے، پہلی صورت میں پیدائش کے بعد ہی ہر بچہ کا (CORD BLOD) یاناف کاخون محفوظ کر کے اس سے اسٹیم خلیوں کی ایک لائن یا نسل بتا کر محفوظ کر لی جائیں، جو اس بچہ کے مستقبل میں ہونے والی بیاریوں کا خیال رکھے، اور ضرورت پڑنے پر ہم اس کا استعال کر سکیں، اس سے زیادہ ایک اور طریقہ ان دنوں سائنسی بحث کا موضوع بنا ہوا ہے، وہ ہے کہ کیوں نہ ہم ہر فرد کا ایک معالجاتی کلون بنالیں، اور بجائے دنوں سائنسی بحث کا موضوع بنا ہوا ہے، وہ ہے کہ کیوں نہ ہم ہر فرد کا ایک معالجاتی کلون بنالیں، اور بجائے

اس کے کہ وہ ماں کے رحم میں باضابطہ پلے، اور پھر پیداہو، اسکو صرف دوہفتہ کی مدت میں ہی روک لیاجائے اور ان (STEEM CELLS) نکال لیاجائے، اور ان فلیوں (عمومار حم کے اندر منتقل ہونے سے قبل ہی) اور اس سے (DNA) یا جین (GENE) نکال لیاجائے، اس طرح ہم اسی فر دخاص کے (DNA) یا جین (GENE) سے آراستہ خلیوں کو محفوظ کر لیاجائے، اس طرح ہم اسی فر دخاص کے اگر اس کی جلد جل گئی توان خلیوں کو پچھ اہم اجزاء کو مستقبل کی بیاری میں علاج کا ذریعہ بناسکتے ہیں، جیسے کہ اگر اس کی جلد جل گئی توان خلیوں کو پچھ اہم اجزاء دے کر جلد بنانے والی شکل میں تبدیل کیاجا سکتا ہے، یا اگر کوئی ہڈی بری طرح ٹوٹ گئی توان خلیوں کو ہڈی بنا فی والے خلیوں کی شکل میں تفریق (DIFFERENTAOTNOON) کروایاجا سکتا ہے، اسی طرح گردہ، تلی، آنت جیسے اعضاء میں بھی یہ خلیے بآسانی تفریق کر سکتے ہیں۔

## استيم خليے پر ريسر ج اور بين الا قوامي نظريه

جیسا کہ اس سے قبل ذکر آچاہے کہ اسٹیم خلیہ مختلف طریقوں سے حاصل کئے جاستے ہیں، مگر ایسے اسٹیم خلیے جو جنین یا (EMBRYO) سے حاصل کئے جاتے ہیں، وہ بڑی بحث کے حامل ہیں، سائنس دانوں کے علاوہ دیگر لوگوں جیسے مذھبی علاء، ساجی کارکن، اور حقوق زندگانی پر مبنی افراد کی جماعتوں میں اس بات پر اختلاف رائے ہے کہ آیا (EBRYONIC STEM CELL) پر ریسرچ کاجواز کس حد تک ہو ناچا ہیئے؟ کچھ لوگ اس کو معالجات کی حد تک جائز اور روامانتے ہیں، جبکہ دو سرے افراد سرے سے ہی اس طرح کے ریسرچ کو خارج کرتے ہیں، دونوں کی اینی اینی دلیلیں ہیں۔

دنیا کے چند ممالک ہی اس طرح کی ریسر چسے وابستہ ہیں، جن میں امریکہ ، برطانیہ ، جنوبی کوریا کے علاوہ آسٹر یلیا، اور اسر ائیل کے نام قابل ذکر ہیں، یورپ میں برطانیہ کے علاوہ سویڈین، سوئیزر لینڈ میں یہ یہ ریسر چرواہے ، فن لینڈ ، نیدر لینڈ ، گرین لینڈ ، اور انگلینڈ کے علاوہ دوایسے ممالک ہیں جہاں انسانی )

EMBRYO کے تخلیق کو صرف اسٹیم خلیوں کے حصول کے لئے روار کھا گیاہے ، کیلی فور نیامیں دنیا کا سب سے مہنگا دارہ CALIFORNIA INSTITUTE OF REGENRATIVE )

(CALIFORNIA قائم کیا گیاہے ، جو تین بلین ڈالر (فی الحال) اس طرح کے ریسر چیر خرچ کرنے کے MEDICINE)

لئے مختص کر چکاہے۔

نوازل الفقه (جلد پنجم)

امریکہ کے دو صدارتی امیدوار پچھلے سال اس بات میں اختلاف رکھتے تھے کہ )

EMBRYONIC STEM CELL )

اور چند شر اکٹا کے ساتھ وہاں کی حکومت نے اس کا جو ازر کھاہے۔

یوکے (برطانیہ)نے انسانی ( EMBRYO ) کی تخلیق کوریسر چے کئے جائز قرار دیتے ہوئے چند قوانین بنائے ہیں کہ ایسے ریسر چے کا دائرہ کیا ہو سکتا ہے ، وہ یہ ہیں:

(۱) انسانوں میں FERTILITY (بیچ پیدا کرنے کی صلاحیت) یااس سے جڑے علوم میں اضافہ۔

- (۲) پیدائشی بیار یوں کے علوم میں اضافہ۔
- (۳) قدرتی اسقاط حمل کی وجوہات کو سمجھنا۔
- (م) آبادی کی روک تھام میں اضافہ کی تکنیک میں جدت اور بہتری۔
- (A) جنین (EMBRYO) کوماں کے بطن میں ڈالنے سے قبل جبین (GENE) یا کروموزوم کی سطح پر نقص معلوم کرنے کے طریقہ میں بہتری کرنا۔
  - (۲) EMBRYO کے ڈیو لیمینٹ سے جڑی ہوئی جا نکاری میں اضافہ کرناہے۔
    - (۷)خطرناک اور جان لیوا بیار یوں کے بارے میں علوم میں اضافہ۔
      - (۸) اور اس طرح کی جا نکاری کی بنیاد پر ان کے علاج کو ڈھونڈنا۔

ماہرین کی تحریرات سے اس قدر طویل اقتباسات اس لئے پیش کئے گئے تا کہ زیر بحث موضوع کا ضروری تعارف سامنے آ جائے اور صورت مسئلہ واضح ہو جائے۔

اسلام نئ تحقیقات کی حوصلہ افزائی کرتاہے

یہاں سب سے پہلے بنیا دی طور پریہ بات ذہن نشین رکھنا چاہیئے کہ اسلام اس قسم کی تحقیقات اور

دریافتوں پر پابندی عائد نہیں کرتا، بلکہ اس کی حوصلہ افزائی کرتاہے ، اور ان سے استفادہ کی دعوت دیتا ہے ، قرآن و حدیث کی متعد د نصوص میں اس جانب رہنمائی کی گئی ہے ، مثلاً:

والله اخرجكم من بطون امهاتكم ، لا تعلمون شيئا ، وجعل لكم السمع والأبصار والافئدة لعلكم تشكرون1026

ترجمہ:اللّٰہ نے تم کو تمہاری ماؤں کے پیٹ سے پیدا کیا، تم کچھ نہیں جانتے تھے،اور تمہارے لئے کان، آئکھ،اور دل بنائے، تا کہ تم شکراداکرو۔

سنريهم آياتنا في الآفاق و في انفسهم حتى يتبين لهم انه  $^{1027}$  الحق $^{1027}$ 

ترجمہ: بہت جلد ہم ان کو اپنی نشانیاں آفاق میں اور خود ان کے اندر دکھلائیں گے ، تا کہ ان پر حقانیت واضح ہو جائے۔

ثروالراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكرالا اولواالباب"1028

ترجمہ: پختہ اور گہرے علم والے لوگ کہتے ہیں کہ ہم اس پر ایمان لاتے ہیں کہ اور ان میں سے ہر چیز ہمارے پر وردگار کی طرف سے ہے، اور نصیحت و عبرت تو صرف عقل والے ہی حاصل کرتے ہیں۔

اولیعلم الذین او تو االعلم انه الحق من ربک "1029 ثرجمہ: تاکہ اہل علم جان لیں کہ یہ آپ کے پرور دگار کی طرف سے حق ہے۔

<sup>1026</sup> النحل:الآية ٨٨.

<sup>&</sup>lt;sup>1027</sup>\_فصلت:۵۳

<sup>1028</sup> \_ آل عمران: الآية *-*

<sup>1029</sup> \_ الحج: الآية ٢٥

الله من عباده العلماء "1030 الله من عباده العلماء "1030 الله من عباده العلماء "1030 الله من عباده العلماء "

ترجمه:الله کاحوف انهی بندول کو ہوتا ہے، جن کو زیادہ سے زیادہ علم ومعرفت حاصل ہو۔

اقل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون انما يتذكر الوالباب " $^{1031}$ 

ترجمہ: آپ فرمادیں کہ کیااہل علم اور بے علم برابر ہوسکتے ہیں، عبرت، وموعظت تو صرف اہل عقل وشعور کے لئے ہے۔

ایر فع الله الذین آمنوا منکم و الذین او تو العلم در جات "1032 الله الذین آمنوا منکم و الذین اور اصحاب علم کے در جات بلند فرماتے ہیں۔

اس مضمون کی آیات قر آن کریم میں بکثرت موجود ہیں، جن میں انسانوں کو علم و تحقیق کی طرف آگے بڑھنے کی ترغیب دی گئی ہے، اور ان پوشیدہ علمی حقائق کو مثبت مقاصد کے لئے استعال کرنے کی تلقین کی گئی ہے، احادیث میں بھی یہ مضمون مختلف پیر ایہ بیان میں آیا ہے، بطور نمونہ چند حدیثیں پیش ہیں:

"عن ابى الدرداء قال رسول الله صلى الله عليه و سلم من سلك طريقا يلتمس به علما سهل الله له طريقا الى الجنة، وان الملائكة لتضع اجنحته الطالب العلم رضى بما يصنع وان العالم ليستغفر له من فى السموات و من فى الارض حتى الحيتان فى الماء وفضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب وان العلماء ورثة الانبياء "رواه ابو داؤد و

<sup>----</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>1030</sup> \_ الفاطر: الآية ٢٨

<sup>1031</sup> \_الزمر:الآية ٩

<sup>1032</sup> \_ المجادلة: الآية ا

المتر مذی و ابن ماجہ و ابن حبان فی صحیحہ و البیہ قبی 1033 ترجمہ: حضرت ابوالدرداء رایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ منگا الله منگا الله آسان فر جو شخص علم کی طلب و جستجو کی راہ پر چلے گا الله اسکے لئے جنت کا راستہ آسان فر مادے گا، اور بلاشبہ فرشتے اپنے پر ہر طالب علم کے لئے بچھا دیتے ہیں، اس طرح عالم کے لئے بچھا دیتے ہیں، اس طرح عالم کے لئے آسان و زمین کی تمام چیزیں یہاں تک کہ پانی کی محجیلیاں بھی دعائے مغفرت کرتی ہیں، عالم کی فضیلت عابد کے مقابلہ میں اسی طرح ہے، جس طرح چاند کو تمام ستاروں پر فضیلت عاصل ہے، اور بالیقین علماء انبیاء کے وارث ہیں۔

کے حضرت انس کی روایت ہے کہ رسول اکرم منگا اللہ علی ارشاد فرما یا کہ:

"طلب العلم فريضة على كل مسلم1034"

ترجمہ:علم حاصل کرناہر مسلمان پر فرض ہے۔

﴿ حضرت عبدالله بن مسعودٌ روايت كرتے بين كه حضرت رسول اكرم سَلَّا عَيْنِمُ نِ ارشاد فرما ياكه الله حسد الافى اثنين، رجل أناه الله مالا فسلطه على هلكته فى الحق ، ورجل أناه الله الحكمة فهو يقضى بهاويعلمها 1035 الله ترجمه: صرف دو شخص قابل رشك بين: (۱) ايك وه شخص جس كوالله نے مال ديا اور علم اسكوراه حق ميں خرچ كرنے كى توفيق دى، (۲) دو سراوه شخص جس كوالله نے مال ديا ور حكمت سے نواز الچروه اس علم سے تعليم اور قضاء كاكام انجام دے۔

خلقت انسانی کے مراحل قرآن کی روشنی میں

اسی طرح میہ بھی ایک حقیقت ہے کہ آج سائنس جن حقائق کے انکشاف کا دعوی کر رہی ہے،

<sup>1033</sup> \_ الفتح الكبيرج مع ص / 199، الترغيب والترهيب ج اص / ٩۴

<sup>1034</sup> \_ سنن ابن ماجهرج اص/ ۱۸۱ لفتح الكبيرج ٢ ص١١، الترغيب والترهيب ج اص/ ٩٦

<sup>1035</sup> \_ صحیح بخاری ج اص/ ۱۹۹، صحیح مسلم ج ۲ ص/ ۹۷، الفتح الکبیر ج ۱۳ ص/ ۱۹۷۰ م

قر آن کریم میں ان کیلئے بہت قبل سے اشارات موجو دہیں، ضرورت ہے کہ ان اشارات کو سمجھا جائے، اور انسان کے ان پر عمل کیا جائے، خلقت انسانی کے جن اہم ترین نکات کی طرف سائنس نے توجہ کی ہے، اور انسان کے داخلی مطالعہ کی جانب جو پیش رفت کی ہے، قر آن اس پر انسانی دنیا کو پہلے ہی متنبہ کر چکاہے، قر آن کریم میں متعدد آیات موجو دہیں، جن میں انسان کے تخلیقی مر احل و مدارج اور ان کی نزاکتوں کے تعلق سے واضح مدارج موجو دہیں مثلاً:

﴿"الذي احسن كل شئ خلقہ وبدأخلق الانسان من طين 1036" ترجمہ:اللہ ہی نے ہر چیز کو بہتر سے بہتر طور پر پیدا كیا، اور انسان كی خلقت كا آغاز گاڑے مٹی سے كیا۔

☆"يأيهاالناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منهازوجها و بث منهما رجالاً كثيراً ونساءً واتقوا الله الذي تساء لون به والأرحام ان الله كان عليكم رقيبا"1037

ترجمہ: اے لوگو! اپنے رب سے ڈرو، جس نے تم کو ایک جان سے پیدا کیا اور اس ایک جان سے پیدا کیا اور اس ایک جان سے اس کا جوڑا بنایا، اور ان دونوں سے بہت سے مر دوعورت پھیلا دیئے، اور دلارواللہ سے جس کے نام پرتم ایک دوسرے سے سوال کرتے ہو، اور قرابتوں کا لحاظ کرو، بے شک اللہ تمہاری مگرانی کررہاہے۔

☆ "خلق الانسان من نطفۃ 1038

ترجمہ:انسان کی پیدائش ایک نطفہ سے ہو گی۔

ومن آیاته ان خلقکم من تراب ثم اذاانتم بشرتنتشرون $^{1039}$ "

<sup>1036</sup> \_ السجده: ٢

<sup>1037</sup> \_ النساء: ا

<sup>1038 -</sup> النحل: م

<sup>1039</sup> \_ الروم: 10

ترجمہ: اور اللہ کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے ہے کہ تم کو اس نے مٹی سے پیدا کیا، پھرتم انسانی صورت میں روئے زمین پر پھیل گئے.

وهو الذي خلق من الماء بشر  $^{1040}$ "  $^{1040}$ 

ترجمہ: اور اللہ ہی نے یانی سے انسان کو پیدا کیا۔

☆"هو الذي خلقكم من طين 1041"

ترجمہ:اللہ ہی نے تم کو گاڑے سے پیدا کیا۔

☆ "والله خلقكم من تراب ثم من نطفة ثم جعلكم از واجا¹¹¹¹¹

ترجمہ: اور اللہ ہی نے تم کو مٹی سے پیدا کیا، پھر نطفہ سے ، پھر تمکو جوڑا جوڑا بنایا۔

إلى الله على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً،
 اناخلقناالانسان من نطفة امشاج نبتليم فجعلنا ه سميعا بصيراً
 1043

ترجمہ: انسان پر ایک ایسالمحہ بھی آیاہے کہ جب اس کاچرچانہیں تھا، بے شک ہم نے انسان کو ایک مرکب نطفہ سے پیدا کیا، اس کو پلٹتے رہے پھر اس کو ایک سننے اور دیکھنے والی مخلوق بنادیا۔

☆ اخلق من ماء دافق یخرج من بین الصلب و التر ائب 1044 التر جمہ: انسان کی پیدائش ایک کودتے ہوئے پانی سے ہوئی، جو چھاتی اور سینے کے در میان سے نکاتا ہے۔

<sup>1040</sup> \_الفرقان:۵۴

<sup>1041</sup> \_ الانعام: ٢

<sup>&</sup>lt;sup>1042</sup> - الفاطر: اا

<sup>1043 -</sup> الدهر: ٢،١

<sup>1044</sup> \_ الطارق: ٢،٧

﴿يخلقكم في بطون امهاتكم خلقا من بعد خلق في ظلمات ثلاث 1045"

ترجمہ: تمہاری خلقت کا عمل تمہاری ماؤں کے پیٹ میں مرحلہ در مرحلہ تین اند هیریوں کے پیچیوراہو تاہے۔

کایک حدیث میں ہے کہ حضرت ام سلمہ ڈروایت کرتی ہیں کہ ایک عورت نے سرکار دو عالم منگانی بیٹ کہ ایک عورت نے سرکار دو عالم منگانی بیٹر سے عرض کیا کہ اللہ حق بات سے نہیں شرماتا، کیاعورت کواحتلام ہو جائے تواس پر عنسل واجب ہوگا، آپ مَنگانی بیٹر نے فرمایا کہ ہاں!اگر پانی دکھائی دے، حضرت ام سلمہ اس پر ہنس پڑی اور عرض کیایار سول اللہ منگانی بیٹر کے مشا منگانی بیٹر بیٹر کے کس بنیاد پرمال کے مشا منگانی بیٹر کے کس بنیاد پرمال کے مشا بہ ہو تاہے؟، رسول اللہ منگانی بیٹر کے ارشاد فرمایا کہ پھر بیچہ کس بنیاد پرمال کے مشا بہ ہو تاہے؟

## ڈی این اے ٹسٹ-مسائل واحکام

ان تمہیدی مباحث کے بعد اب ہم ان فقہی مسائل کی جانب توجہ کرتے ہیں، جو جینیٹک سائنس کی وجہ سے بید اہوئے ہیں، ڈی، این، اے ٹیسٹ اس دور کاسب سے زیادہ معتبر اور آسان ذریعہ شاخت ہے،
اس کے ذریعہ مطلوبہ انسان تک بڑی آسانی سے رسائی ہو جاتی ہے، سائنس کا دعوی ہے کہ ہر آدمی کاڈی این اے الگ ہو تاہے، اور بھی دو آدمیوں کاڈی، این، اے ایک نہیں ہو سکتا، البتہ امکانی حد تک بیہ بات کہی گئ ہے کہ چونسٹھ ملیار انسانوں میں ایک ڈی، این، اے دو سرے کی طرح ہو سکتا ہے، مگر روئے زمین کی کل آبا دی چھ ملین سے زیادہ نہیں ہے، اس لئے فی الوقت کسی بھی دو شخصوں کے ڈی، این، اے میں کیسانیت کا امکان نہیں ہے 1047

<sup>1045</sup> \_ الزم :**١** 

<sup>1046</sup> \_ بخاری شریف: ج اص/ ۲۰۸۰ ومسلم شریف ج اص/ ۲۷ اونسائی: ج اص/ ۴۲

<sup>14/</sup> والبصمة الوراثية ومجالات الاستفادة منها، وهيه زحيلي: ص/١٦

#### ڈی این اے ٹسٹ سے ثبوت نسب

ا: - ڈی این اے کی بنیاد در اصل علم التوارث اور خاند انی مشابہتوں پر ہے ، اور ہر بچہ اپنے باپ اور ماں سے جو کر وموز وم حاصل کرتا ہے ، وہ تاحیات اسکے اندر موجو دہوتے ہیں ، اس لئے ڈی ، این ، اے ٹیسٹ کو اب ثبوت نسب کے لئے استعمال کیا جارہا ہے ، مجھی متنازع مسائل میں والدین کی تعیین کے لئے بھی ڈی ، این ، اے ٹیسٹ کر ایا جاتا ہے۔

علماء ہند کے یہاں اس سلسلے میں کوئی خاص بحث نہیں آئی ہے، لیکن عرب اور یورپ وامریکہ کے علماء ہند کے یہاں اس سلسلے میں کوئی خاص بحث نہیں آئی ہے، لیکن عرب اور یورپ وامریکہ کے علماء نبوت نسب کے معاملے میں ڈی، این، اے ٹیسٹ کو موثر اور ججت نثر عی تسلیم نہیں کرتے، ان کے نز دیک نسب کا معاملہ بہت نازک ہے، اسی لئے قطعی اور روا بتی ثبوتوں کے علاوہ کسی اور ذریعہ کو معیار قرار دینے کو احتیاط کے خلاف کہتے ہیں۔

مگر زیادہ تر علاء محققین نے ثبوت نسب کے باب میں اس کو معتبر ذریعہ کے طور پر قبول کیاہے، البتہ بعض علاء نے اس کو علی الاطلاق معتبر ماناہے، جبکہ بہت سے علاء نے اس میں کچھ قیود و شر ائط کا اضافہ کیا ہے، جو بالعموم کتب فقہیہ میں " قیافہ "اور قرعہ " کے ذیل میں ذکر کئے گئے ہیں۔

اس سلسلے میں کسی صحیح نتیجہ تک پہونچنے کے لئے مناسب معلوم ہو تاہے، کہ اسلام کے نز دیک ثبوت نسب کے معیار،اس کے اسباب ووسائل اور اس باب میں قرائن کی اہمیت وحقیقت پر ایک اجمالی نظر ڈالی جائے:

## اسلام میں نسب کی اہمیت

نسب، اصطلاح میں دوشخصوں کے در میان قرابت کے اس دشتے کو کہتے ہیں، جو ولادت کی بناپر قا نم ہو، خواہ وہ مر د ہو، یاعورت، نسب کا عام مفہوم یہی ہے، البتہ نسب کا اطلاق بالعموم باپ کے رشتہ پر ہو تا ہے، مال کے رشتہ پر نہیں، اس لئے کہ شرعی اور عرفی طور پر بچہ باپ کی طرف منسوب ہو تاہے، مال کی طرف نہیں، اس سے لعان اور زنادو حالتوں کا استثناہے۔ شریعت نے نسب کی بڑی رعایت کی ہے، اور اسکی حفاظت کے لئے ہر ممکن اہتمام کیا ہے، اور اسکی حفاظت کے لئے ہر ممکن اہتمام کیا ہے، اور فقہی اصطلاح میں نسب کو شریعت کے پانچ (یاچھ علی اختلاف الا قوال) بنیادی مقاصد میں شار کیا گیا ہے، جن کے لئے زندگی کے تمام وسائل صرف کئے جاتے ہیں، اور جن کی بقاءو حفاظت کے لئے بڑی سی بڑی قربانی کی گنجائش ہے، خود قرآن نے رشتوں کی اہمیت کو اجاگر کیا ہے، ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ واولوا الارحام بعضهم اولى ببعض فى كتاب الله 1048 ترجمه: اور خدائى قانون كے مطابق رشتہ دار باہم ایک دو سرے كے زیادہ مستحق ہیں۔

☆یا ایها الناس اتقوا ربکم الذی خلقکم من نفس واحدة و خلق منها زوجهاو بث منهما رجالاً کثیراً و نساءاً و اتقوا الله الذی تساءلون به والارحام ان الله کان علیکم رقیباً 1049"

ترجمہ: اے لوگو! اپنے رب سے ڈرو، جس نے تمہیں ایک جان سے پیدا کیا، اور اسی سے اس کاجوڑا پیدا کیا، اور پھر ان دونوں سے بہت سے مر داور عورت زمین پر پھیلا دیئے، اور اللہ سے ڈرو جس کے نام پر تم ایک دوسرے سے سوال کرتے ہو، اور رشتوں کے بارے میں بھی اللہ سے ڈرو، یقینا اللہ تمہارا نگہبان ہے، (جو تمہاری ایک رشتوں کے در کت کو دیکھ رہا ہے۔

☆الله جعل لكم من انفسكم ازوا جاوجعل لكم من ازواجكم بنين وحفدة و رزقكم من الطيبات أفبالباطل يؤمنون و بنعمت الله هم يكفرون 1050"

<sup>1048</sup> \_ انفال: الآية 20

<sup>1049</sup> \_النساءالاية ا

<sup>&</sup>lt;sup>1050</sup> - النحل : ۲

ترجمہ: اور اللہ نے تمہارے لئے شہمیں میں سے جوڑے بنائے، اور تمہارے لئے تمہارے لئے تمہارے کے تمہارے کے تمہارے کے تمہارے کے تمہارے کے اور تم کو پاک روزی عنایت کی، کیا پھر تمہارے جوڑوں سے بیٹے اور پوتے پیدا کئے اور تم کو پاک روزی عنایت کی، کیا پھر تبھی یہ باطل پر ہی ایمان لائیں گے، اور اللہ کی نعتوں کی ناشکری کریں گے۔

ر شتوں کے اس احترام کی بنا پر شریعت نے قطعی اسکی اجازت نہیں دی کہ کوئی ایسا بچہ سوسائٹی میں موجود ہوجو غیر ثابت النسب ہو، یا کہ کوئی شخص ثابت النسب ہونے کے باوجود اپنے کو اپنے باپ سے منسوب نہ کرے، یا دوسرے کی اولاد کو اپنی اولاد قرار دے، رشتوں کی تبدیلی یا تبادلہ کی اسلام میں کوئی گنجا کش نہیں ہے، رشتے تمام اللہ کے پیدا کر دہ ہیں، اور اللہ کی خلقت میں تبدیلی ممکن نہیں، قرآن کریم میں متبنی کو حقیقی اولاد کا در جہ دینے پر نکیر کرتے ہوئے ارشاد فرمایا گیاہے کہ:

روماجعل ادعياءكم ابناءكم ذلكم قولكم بأفواهكم والله يقول الحق وهو يهدى السبيل ادعوهم الآبائهم هو اقسط عند الله فان لم تعلمو اآبائهم فاخوانكم في الدين ومواليكم 1051"

ترجمہ: تنمہارے منہ بولے بیٹوں کو اللہ نے تمہارے لئے اولاد قرار نہیں دیا، یہ صرف تمہارے منہ کی باتیں ہیں، اور اللہ حق ارشاد فرماتا ہے اور وہی صحیح راستے کی ہدایت دیتا ہے، تم ان بچوں کو ان کے بابوں کی نسبت سے پکارو، یہی اللہ کے نزدیک درست بات ہے اور اگر تم کو ان کے باپ کاعلم نہ ہو تو وہ پھر تمہارے دینی بھائی اور غلام ہیں۔

حضرت رسول كريم صَلَّاتِيْتِم نِي ارشاد فرماياكه:

"ايما رجل جحد ولده و هوينظر اليه احتجب الله عنه يوم القيامة

---- حواشی ------

1051 \_ الاحزاب. 1051

وفضحہ علی رؤس الاولین و الآخرین 1052" ترجمہ:جو شخص اپنی اولا د کا جان ہو جھ کر انکار کرے اللہ قیامت کے دن اس سے اپنا منہ موڑ لے گا اور برسر عام اس کورسوا کرے گا جبکہ اولین و آخرین کاسب سے بڑا مجمع ہو گا۔

### ثبوت نسب کی معتبر بنیاد

تشریعت اسلامی میں ثبوت نسب کے لئے فی زمانہ صرف ایک ذریعہ ہے، یعنی عقد نکاح، قدیم زمانہ میں جب غلامی کارواج تھا، استیلاد بھی ایک اہم ذریعہ نسب تھا، یعنی کوئی شخص کسی باندی کو خرید کر اس سے جنسی تعلق قائم کرتا تھا، اور وہ اس سے اولاد پیداہوتی تھی، لیکن اب ساری دنیاسے وہ مروجہ غلامی ناپید ہو چی ہے، اس لئے اب ثبوت نسب کے لئے نکاح کے علاوہ کوئی دو سراذریعہ شرعی باقی نہیں رہ گیا ہے۔
پی ہے، اس لئے اب ثبوت نسب کے لئے نکاح کے علاوہ کوئی دو سراذریعہ شرعی باقی نہیں رہ گیا ہے۔
نکاح اگر صحیح طور پر ہوایعنی اس کے تمام حدود وارکان کی رعایت ملحوظ رکھی گئی ہو تو عقد نکاح سے چھ (۲) ماہ کی مدت کے بعد پیدا ہونے والا بچہ بالا جماع ثابت النسب ہوگا، اور عورت کا شوہر ہی اسکے بچہ کا باپ قرار پائے گا، اور اسکی بنیاد وہ مشہور روایت ہے جو حدیث کی کتابوں میں آئی ہے۔
اللولد للفر ایش و للعاہر المحجر 1053"
ترجمہ: بچہ فراش کا ہوگا اور زانی کے جھے میں پتھر (یا محرومی) ہے۔
اس حدیث کے مضمون سے صاف ظاہر ہو تا ہے کہ نسل کے معاملہ میں اصل چیز فراش صحیح

ہے۔

فراش صحیح کے بعد ناجائز بچہ بھی صاحب فراش کا جائز بچہ متصور ہو گا،اور فراش کے ہوتے ہوئے .

سنن أبي داود ج 2 ص 246 حديث غبر :2265 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي [ ملاحظات بخصوص الكتاب 1 – موافق للمطبوع

<sup>1053</sup> \_ بخاري مع فتح الباري كتاب البيوع: جيه ص/١١٦ صحيح مسلم كتاب الرضاع: جيم ص/١١٠ الم

نہ جنسی تعلق کی بات زیر بحث آئے گی، اور نہ بچپہ کی شکل وشاہت دیکھی جائے گی، بچپہ ہر حال میں صاحب فراش کا ہو گا، یعنی قرائن اگر صاف طور پر بھی بتاتے ہوں کہ بچپہ نا جائز طور پر پیدا ہواہے ، جب بھی فراش صحیح کے مقابلے میں ان قرائن کا کوئی اعتبار نہ ہو گا۔

اسی پس منظر میں رسول اکرم مُثَّالِیَّاتِمْ سے منقول بیر روایات ہیں جو حدیث کی معتبر کتا بوں میں آئی ہیں:

(۱) بخاری و مسلم دونوں کتابوں میں ایک روایت آئی ہے کہ ایک شخص رسول اکرم مُٹُلُا اِنْجُم کی خد مت مبار کہ میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ میری بیوی کو ایک کالا کلوٹا بچہ پیدا ہوا ہے، (یعنی خود اس کارنگ صاف تھا، اسکویہ کالا بیٹا کیسے پیدا ہو سکتا ہے؟، شبہ ہے کہ اس کی بیوی نے کسی ناجائز تعلق کی بناپر بیہ بچہ جنم دیا ہے)، نبی کریم مُٹُلُانِیْمُ نے اس کے سوال کا مطلب سمجھتے ہوئے دریافت فرمایا کہ کیا تمہارے پاس اونٹ ہیں؟ اس نے عرض کیاباں! حضور مُٹُلُنِیُمُ نے فرمایا کہ ان کارنگ کیسا ہے؟ اس نے کہاسرخ، آپ نے پوچھا کہ کیا کو فرمایا کہ بال! آپ فرمایا یہ رنگ کہاں سے آیا، اس نے کہا شاید اوپر کی کسی رگ سے بیر رنگ کشید ہوا ہو حضور اکرم مُٹُلُنِیُمُ نے ارشاد فرمایا کہ یہی امکان تمہارے بیٹے میں بھی ہو کی کسی رگ سے بیر رنگ کشید ہوا ہو حضور اکرم مُٹُلُنِیُمُ نے ارشاد فرمایا کہ یہی امکان تمہارے بیٹے میں بھی ہو

(۲) اسی طرح ایک روایت حضرت عائشہ صدیقہ انقل فرماتی ہیں کہ سعد بن ابی و قاص اُور عبد اللہ ابن زمعہ اُیک لڑے کے سلسلے میں مقد مہ لیکر رسول اللہ سَلَی اُلیّہ اِی خدمت میں حاضر ہوئے، سعد اُنے عرض کیا: یارسول اللہ! یہ لڑکا میرے بھائی عتبہ کا لڑکا ہے، میرے بھائی نے مجھے یہ بتا دیا تھا کہ یہ میر الڑکا ہے، آپ سَلَی اُلیّہ اُس بچہ کی شکل ملاحظہ فرمالیں، ان کے بالمقابل عبد بن زمعہ کا دعوی تھا کہ یہ میر ابھائی ہے، اس لئے کہ اسکی مال میرے بھائی کی فراش تھی، حضور اکرم سَلَی اُلیّہ اِن نے غور فرما یا تو بچہ واقعۃ عتبہ کے مشابہ تھا، لیکن آپ سَلَی اُلیّہ اِن کے عبد بن زمعہ کے حق میں فیصلہ کیا اور فرما یا کہ بچہ فراش کا ہوگا، اور زانی کو صرف پتھر لیکن آپ سَلَی اُلیّہ اِن کے عبد بن زمعہ کے حق میں فیصلہ کیا اور فرما یا کہ بچہ فراش کا ہوگا، اور زانی کو صرف پتھر ایک اُن کی اُن کی سُلُوں آپ سَلَی کی اُن کی اُن کی اُن کی سُلُوں اُن کی اُن کی اُن کہ کیا ہوگا، اور زانی کو صرف پتھر ایک اُن کی سُلُوں آپ سُلِی کے اُن کی سُلُوں آپ سُلُوں آپ سُلُوں آپ سُلُوں آپ سُلُوں آپ کی بیا ہوگا، اور زانی کو صرف پتھر ایک اُن کی سُلُوں آپ سُلُ

<sup>1054</sup> \_ صحیح البخاری مع فتح الباری: جوص/۴۲۲ ومسلم: ج۲ص/۱۱۲۸،۱۱۲۷

ملے گا 1055\_

ان دونوں واقعات میں حضورا کرم صَلَّاتَّائِمٌّم نے فراش کے مقابلے میں ظاہری رنگ وروپ کا اعتبار نہیں فرمایا اور بچیہ کی نسبت فراش کی طرف فرمائی۔

شریعت اسلامیہ کا یہی وہ مزاج ہے جس کی بناپر حضرت امام ابوحنیفہ ؓ نے یہ مسئلہ بیان فرمایا ہے کہ اگر نکاح صحیح کے بعد میاں بیوی کے درمیان جنسی تعلق معلوم نہ ہو بلکہ بظاہر حال ممکن بھی نہ ہو تو بھی چھ ماہ کے بعد پیدا ہونے والا بچے اس کے شوہر سے ہی ثابت النسب قراریائے گا۔

دوسرے فقہاء کو اس سے اختلاف ہے، مگر امام ابو حنیفہ گی رائے شریعت کے مزاج سے زیادہ ہم آ ہنگ ہے۔

اگر عقد نکاح فاسد طور پر انجام پذیر ہو یعنی اس کی ضروری نثر اکط کی پیمیل نہ کی گئی ہو، اس صورت میں بھی بچپہ ثابت النسب ہو گا، بشر طیکہ فساد نکاح علماء کے در میان مختلف فیہ ہو، یا نکاح باطل طور پر انجام دیا گیا ہو، گر شوہر کو اس کی حرمت کا علم نہ ہو، اور اگر فساد نکاح متفق علیہ ہو اور حد زناسے فروتر ہو تو بھی بچپہ ثابت النسب ہو گا 1056۔

اس تفصیل سے اندازہ ہو تاہے کہ نسب کے باب میں اسلامی قانون کس قدر حساس اور مختاط ہے ثبوت فراش کے ذرائع

ثبوت نسب کا حقیقی ذریعہ تو صرف فراش ہے جو نکاح سے حاصل ہو، مگر فراش کے ثبوت اور علم کے لئے فقہ اسلامی میں چند ذرائع اور قرائن کا اعتبار کیا گیاہے:

<sup>1055</sup> \_ صحیح البخاری مع فتح الباری: ج۱۲س/۵۲

<sup>1056</sup> \_ مواهب الجليل: ص/٢٣٩. وحاشية الدسوقي على الشرح الكبير: جهرس / ٢١٢

کی کاروائی کے بعد بچیہ مال کی طرف منسوب ہو گا (کماہو معروف فی کتب الفقہ)

(۲) اقرار: - عام لو گوں کو نکاح کاعلم نہ ہولیکن باپ خود اقرار کرے کہ یہ میر ابیٹا یا بیٹی ہے، تو اقرار سے بھی نسب ثابت ہو گااس کے لئے درج ذیل شر ائط کی پھیل ضروری ہے:

(الف) بچیہ مجہول النسب ہو، یعنی اس کے باپ کاکسی کو علم نہ ہو، مثلالا وارث بچیہ۔

(ب)اس کاا قرار عقل و عرف کے معیار پر صحیح اتر تا ہو، یعنی دونوں کی عمر وں کے در میان اتنا تفاوت ہو کہ والد واولاد کار شتہ قائم ہو سکتا ہو۔

(ج) لڑ کااس ا قرار کامنکر نہ ہو، بشر طیکہ لڑ کے میں ا قرار کی اہلیت پیدا ہو گئی ہو۔

(د)اس بچپہ کے کئی دعوبے دار نہ ہوں ، کئی دعوبے داروں کی صورت میں کسی کا دعوی معتبر نہ ہو گا،البتہ اگر کسی کے پاس اپنے دعویٰ کی صدافت کے لئے کوئی وجہ ترجیج ہو تو قابل قبول ہو گا<sup>1057</sup>۔

(۳) شہادت: - نسب کا ثبوت دومر دوں کی شہادت سے بھی ہو تاہے، اس پر تمام علماء کا اتفاق ہے کہ ، اسی طرح بعض فقہاء کے نز دیک ایک مر داور دوعور توں کی شہادت سے بھی ثبوت نسب ہو تاہے ، البته ثبوت ولادت کے لئے ایک عورت کی شہادت بھی کافی ہے ، یہی زیادہ تر فقہاء کی رائے ہے <sup>1058</sup>۔

(۴) قیافہ: - قیافہ کا لغوی معنی آثار کی تلاش ہے ، تا کہ مشابہت اور رنگ وروپ کے ذریعہ کسی کے باپ پاپیٹے کاسراغ لگایا جاسکے <sup>1059</sup>۔

اور فقہی اصطلاح میں قائف ایسے شخص کو کہتے ہیں جو اپنی فراست اور بچپہ کے اعضاء کے جائزہ سے اس کے نسب کا پیتہ چلائے 1<sup>060</sup>۔

<sup>&</sup>lt;sup>1057</sup> ـ حاشیة ابن عابدین: ج۴ص/۴۶۵، مواهب الجلیل: ج۵ص/۲۲۵، حاشیة الدسوقی: ج۳ص/۴۱۲، المهذب: ج۴ص/۲۵۲ ، نهایة المحاح: ج۵ص/۱۰۶، المغنی لابن قدامه: ج۵ص/۱۹۹

<sup>1058</sup> \_ فتح القدير: ج٢ص/٤، المبسوط: ج١٦ص/١١٥، ١٥٣، حاشية الدسوقي: جهم ص/١٨٤، وتبصرة الحكام: جياص/٢٦٥

<sup>&</sup>lt;sup>1059</sup> به العرب اور القاموس المحيط ماده قوف

<sup>1060</sup> \_ التعريفات للجرجاني: ص/ 11

ثبوت نسب کے باب میں قیافہ کا اعتبار ہے یا نہیں، یہ ایک مختلف فیہ مسکلہ ہے، فقہاء احناف اس کا اعتبار نہیں کرتے <sup>1061</sup> جبکہ شافعیہ اور حنابلہ اور مالکیہ (فی الجملہ ) اس کا اعتبار کرتے ہیں <sup>1062</sup>۔

جمہور فقہاءنے اپنے موقف کی بنیاد بعض روایات پرر کھی ہے:

(۱) حضرت عائشہ ٔ روایت کرتی ہیں کہ ایک دن رسول اللہ صَالِیْ اَیْکِ میرے پاس تشریف لائے تو بہت خوش سے ،خوش سے آپ کا چہر ہ انور د مک رہاتھا، آپ نے ارشاد فرمایا کہ تم کو معلوم ہے کہ مجزر (ایک قیافہ شناس) نے ابھی زید بن حارثہ اور اسامہ بن زید ؓ کو کہا ہے کہ بیہ قدم ایک دوسرے سے ہیں، حضور صَالِیٰ اِیْرِ ؓ کے بیہ قدم ایک دوسرے سے ہیں، حضور صَالُیٰ اِیْرِ ؓ کے بین کر کویہ خوشی اس لئے ہوئی تھی کہ عہد جاہلیت میں کچھ لوگ حضرت اسامہ ؓ کے نسب کے بارے میں نکتہ چینی کر سے میں لئے کہ ان کارنگ انتہائی سیاہ تھا، جبکہ حضرت زید ؓ روئی کی طرح صاف تھے 1063۔

اس روایت سے یہ استدلال کیا گیا ہے کہ حضور مُنگی گیا ہے کہ اہل جاہلیت چونکہ قیافہ شاس کے قول کو ججت کے طور پر قبول فرمایا، حالا نکہ اس مسرت کی توجیہ یہ بھی کی جاسکتی ہے کہ اہل جاہلیت چونکہ قیافہ کو مانتے تھے، اس لئے ایک قیافہ شاس کا قول خود انکے خلاف ہو گیا تھا، اور یہ خوشی ایک فطری بات تھی، گوضر وری نہیں ہے کہ اس کو نثر عی ججت کے طور پر مانا گیا ہو۔۔۔اور غالباسی احتمال کی بنا پر حنفیہ نے اس روایت کو قیافہ کی ججت کے طور پر مانا گیا ہو۔۔۔اور غالباسی احتمال کی بنا پر حنفیہ نے اس روایت کو قیافہ کی ججت کے طور پر قبول نہیں کیا۔

(۲) ایک روایت میں ہے کہ حضرت عمر بن الخطابُ عہد جاہلیت کے ان بچوں کے بارے میں قیا فہ شناس کو بلاتے تھے، جن کے کئی دعوید ارعہد اسلامی میں سامنے آتے تھے، اور یہ ساری کاروائی صحابہ کے سامنے ہوتی تھی، اور کسی صحابی سے انکے خلاف نکیر منقول نہیں ہے 1064۔

<sup>1061 -</sup> المبسوط:ج 1 اص/ ۱۰

<sup>1062</sup> \_ بداية المجتهد: ج٢ص/٢٢٨ ، مواهب الجليل: ج٥ص/٢٣٧ مغني المحتاج؛ ج٣ص/٣٨٩ ، المغنى لابن قدامة : ج٧ص/٣٨٢ ، ومنتهى الارادات: ج٢ص/٢٢٣

<sup>1063</sup> \_ صحیح البخاری مع فتح الباری: ج۱۲ ص/۵۱ ، مسلم ج۲ ص۸۲ • ۱ ، ابو داؤد: ۲ ص/ ۰۰ ک

<sup>1064</sup> \_\_ نیل الاوطار: جے ص/۸۲،۸۱: جیم ص/۱۲۷۲، ومؤطاامام مالک: جیم ص/۲۱۵

حنفیہ قیافیہ کو کہانت کی طرح مذموم وحرام نہیں جاننے اور نہاس کے ذریعۂ ثبوت شاہت کا انکار کرتے ہیں۔

البتہ ان کاخیال ہے کہ نثر یعت میں نسب کامعیار صرف فراش ہے ، اور قیافہ سے فراش کا ثبوت نہیں ہو تا، زیادہ سے زیادہ یہ ثابت ہو تاہے کہ فلال شخص کے نطفہ سے یہ پیدا ہوا ہے ، مگر نطفہ جائز طور پر استعال ہوا ہے یانا جائز طور پر اس کا ثبوت نہیں ملتا، نیز شوہر کی جانب سے نسب کے انکار کی صورت میں شریعت نے لعان کا حکم دیا ہے "قیافہ "کا کچھ بھی اعتبار نہیں کیا ہے <sup>1065</sup>۔

بہر حال قطع نظر اس سے کہ حنفیہ کاموقف زیادہ مضبوط ہے یاجمہور فقہاء کا،اس بحث سے فی الجملہ اتنی بات ثابت ہوتی ہے کہ فقہاءاسلام کی ایک معتذبہ تعداد ثبوت نسب کے بارے میں قیافہ کومؤثر تسلیم کر تی ہے،البتہ ان حضرات نے اس کے لئے کچھ شر ائط وحدود مقرر کئے ہیں:

(۱) بصیرت و تجربہ: شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک بغیر تجربہ وبصیرت کے قیافہ شاس کا قول معتبر نہیں ہے، پھر تجربہ و بصیرت کے لئے ان کے یہاں ایک معیار ہے، جن کی تفصیل کتب فقہ میں موجو د ہے ۔

(۲) عدالت: فقہاء شا فعیہ اور حنابلہ کے نز دیک عدالت بھی شرط ہے، اس لئے کہ اس پر تھم شرعی کی بنیاد ہے، فقہاء مالکیہ کے یہاں اس سلسلے میں دونوں طرح کی روایات ہیں <sup>1067</sup>۔

<sup>1065</sup> \_ المبسوط: ج اص / 4 L

<sup>1066</sup> \_ حاشية الحمل: ج۵ص/۴۳۵ والمغنى: ج۵ص/۰۷۷

<sup>&</sup>lt;sup>1067</sup> \_ \_ المغنى: ج۵ ص/۷۶۷ ، و منتهی الارادات: ج۲ ص/۴۸۹ ، و حاشیة الحمل علی شرح المنهج: ج۵ ص/۴۳۵ ، و تبصرة الحکام: ج۲ ص/۱۰۸

خانہ میں رکھتے ہیں،وہ عد د ضروری قرار دیتے ہیں،اور جو روایت کے خانہ میں رکھتے ہیں،ان کے نز دیک عد د کی کوئی قید نہیں ہے<sup>1068</sup>۔

(سم) اسلام: شافعیہ، حنابلہ اور مالکیہ کے نز دیک قیافہ شاس کامسلمان ہوناشر طہے<sup>1069</sup>۔

(۵) ذکورۃ وحریت: شافعیہ اور حنابلہ کے نز دیک راجح قول کے مطابق ذکورۃ وحریت شرطہ،

جبکہ ایک مرجوح قول ان کے یہاں یہ بھی ملتاہے کہ یہ دونوں چیزیں شرط نہیں ہیں <sup>1070</sup>۔

(۲) موقع تہمت سے پاک ہونا: شافعیہ نے اس کی بھی صراحت کی ہے کہ قیافہ شاس کا قول اسی مقام پر معتبر ہو گاجو موقعۂ تہمت سے پاک ہو، مثلا قیافہ کے ذریعہ جس کے نسب کی نفی کی جار ہی ہے، اس سے کسی قسم کی دشمنی نہ ہو، یا جس کے لئے نسب ثابت کیا جار ہا ہواس سے اصل یا فرع کار شتہ نہ ہو<sup>1071</sup>۔

(ے) کو کی مانع شرعی موجو د نہ ہو، مثلاا گر کو کی شخص اپنی بیوی کے بیچے کے نسب کا انکار کرے تو اس کرنہ بند

اس کی گنجائش نہیں ہو گی،اور اس پر لعان واجب ہو گا<sup>1072</sup>۔

(۸) قیافہ کا اعتبار صرف ایسے بچے میں ہو گا جس کے بارے میں دو شخصوں کے در میان اختلاف ہو، اور کو ئی ایسی دلیل موجو دنہ جو رافع اختلاف ہو، مثلا وطی بالشبہ کی بنا پر حمل ہو جائے، اور اس سے پیدا ہونے والے بچے میں اختلاف ہو، اگر کسی مجہول النسب بچے کا صرف ایک مدعی ہو تو قیافہ کی ضرورت نہیں 1073

(٩) شافعیہ نے قضائے قاضی کی بھی شرط لگائی ہے، قضائے قاضی یا اسکے دیئے ہوئے اختیار کے

---- حواشی ------ حواشی

1068 \_ المغنى: ج۵ص / ۲۵۰، شرح منتهى الارادات: ج۲ص /۲۸۸، تبصرة الحکام: ۲۳ص /۱۰۸

1069 - مغنى المحتاج: جهم ص / ٨٨، نهاية المحتاج جهم ص ٧٤٥، منتهى الارادات جهم ص ١٥٥٩ - مغنى المحتاج ع

1070 \_ منتهى الإدارات: ج ٢ص/٩٨٩ والمبدع: ج٥ص/ ١٠٠٠ ومغنى المحتاج: ج٣٩ ص/ ٨٨

1071 \_ نهاية المحتاج: ج٨ص / 20m

1072 \_زاد المعاد: ج٥ص / ٢٢٢

1073 \_ المغنى:ج٥ص /٢٧٦

بغیر قیافہ کے ذریعہ کہی ہوئی بات نافذ نہیں ہوگی<sup>1074</sup>۔

1075 الکیہ نے بیہ شرط لگائی ہے کہ زیر بحث بچیہ زندہ ہو، مردہ بچے کے لئے قیافہ کااعتبار نہیں 1075 شافعیہ کے بہال میہ شرط نہیں ہے، ان کے نز دیک مردہ بچے کے لئے بھی قیافہ کااعتبار ہے، بشرطیکہ لاش میں تغیر نہ آیا ہو، یاوہ دفن نہ کر دی گئی ہو<sup>1076</sup>۔

(۱۱) جس شخص کی طرف بیچ کو منسوب کرناہواس کازندہ ہونا بھی اکثر مالکیہ کے نزدیک شرط ہے ، مردہ شخص کی طرف کسی بیچ کو قیافہ کی بنیاد پر منسوب کرنادرست نہیں <sup>1077</sup>۔ شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک بیہ شرط نہیں ہے <sup>1078</sup>۔

### اختلاف كي صورت

اگر قیافہ شناس ایک سے زائد ہوں، اور ان کی رپورٹ میں اختلاف واقع ہو جائے، اس صورت میں اگر ان کے در میان جمع و تطبیق ممکن ہو تو کوئی بات نہیں، ورنہ تعدادیا قوت شاہت، یا اور کسی بنیاد پر جوزیا دہ قابل ترجیح ہو گا اسکو ترجیح حاصل ہو گی، اگر ترجیح ممکن نہ ہو تو مالکیہ اور شوافع کے نز دیک معاملہ خو داس بچ پر محول کر دیا جائے گا، جس کے نسب کا مسئلہ زیر بحث ہے، اگر وہ بالغ ہو تو اسی وقت اور نابالغ ہو تو بعد بلوغ جسکی طرف اس کار ججان ہو گا اسکی طرف منسوب کر دیا جائے گا 1079۔

#### قرعه

بعض فقہاء کے نز دیک قرعہ سے بھی ثبوت نسب ہو تاہے، حضرت امام شافعی گاایک قول، امام احمد ً

---- حواشی ------

<sup>1074</sup> \_ حاشية الحمل: ج2 ص / ٣٣٦

<sup>1075</sup> \_مواهب الجليل: ج٥ص/٢٣٨

<sup>1076</sup> مغنی المحتاج: جهم ص/۸۹

<sup>1077</sup> \_التاج والا كليل للمواق بهامش مواهب الجليل: ج2 ص /٢٣٨

<sup>1078</sup> \_ مغنی المحتاج: جهم س/ ۴۸۹ منتهی الارادات: جهم س/ ۴۸۷

<sup>1079</sup> \_ بداية المجتهدج ٢٣٨/ ٢٢٨، مغنى المحتاج: ج٥٥ س/ ٤٧٠

کی ایک روایت، بعض مالکیہ، ظاہر یہ اور اسحاق بن راہویہ کی رائے یہی ہے، مگریہ اس صورت میں ہے کہ جب ثبوت نسب کے لئے پیش کئے جانے والے دوبینہ کے در میان تعارض واقع ہو جائے تو قرعہ کے ذریعہ کسی ایک کوتر جیجے دی جاسکتی ہے <sup>1080</sup>۔

اس رائے کی بنیاد ایک روایت پرہے جو حضرت علی ؓ اور حضرت ابوہریرہؓ کے حوالے سے ابوداؤد، نسائی، ابن ماجہ وغیرہ میں آئی ہے، کہ رسول اللہ مَنَّ اللَّهِ عَنَّ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ عَنَّ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنَّ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنَّ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ

مگر اس روایت کو خصوصیات نبوی پر بھی محمول کیا جا سکتا ہے ، کیو نکہ اس واقعہ کا تعلق حضور صُلَّا اللّٰیَّمِ کی دعاسے ہے ، جو عام حالات میں ممکن نہیں ، نیز اس واقعہ کا تعلق کسی متنازع سامان سے یااور اسی قشم کے معاملے سے ہے ، ثبوت نسب کا معاملہ اس سے بہت زیادہ مختلف اور احتیاط کا متقاضی ہے ، اسی لئے عام فقہاء نے قرعہ کو ثبوت نسب کے لئے ججت تسلیم نہیں کیاہے 1082۔

زیر بحث مسکلہ میں صحیح نتیجہ تک پہو نچنے کے لئے فقہاء کی یہ صراحت بھی پیش نظر رکھنا ضروری ہے کہ حدود کے نفاذ کے لئے قرائن اور شباہتیں کافی نہیں ہیں، خواہ وہ کتنی ہی مضبوط کیوں نہ ہوں بلکہ اس کے لئے اقرار اور شہادت ضروری ہے ، اس کی تائید حضرت ابن عباسؓ کی ایک روایت سے ہوتی ہے ، جو بخاری اور مسلم میں آئی ہے:

<sup>1080</sup> \_ شرح الجلال المحلى على المنهاج: جسس/۱۳۰۰، كتاب الام: ج۲ ص/۲۴۲، المهذب: ج۱ ص/۳۴۳ ، المغنى لابن قدامه: ج۲ ص/۷۳۴، بدایة المجتهد: ج۲ص/۳۳۰

<sup>1081</sup> \_ الطرق الحكمية لا بن قيم: ص/ 424

<sup>1082</sup> \_ المنثور في القواعد للزركشي جساص/٦۴، قواعد ابن رجب ص/٣٢٨، جواهر الاكليل: ٢٢ص/ ٢٢٠ الزر قاني ج2ص/١٢٠ ، الدر المختار مع رد المحتار جهم ص/٢٧٢ ، شرح الجلال المحلى: جسس ١٣٠٠ ، المغنى: ج٥ص/ ٢٦٧ بحواله الموسوعة الفقهية الكويت: جسس ص/ ١٣٨

حضرت عویمر ﷺ حصہ میں ہے کہ نبی کریم مَثَلَ اللّٰهِ اللّٰهِ مبین "اے اللّٰه حقیقت حال واضح فرما دے ، اس کے بعد عورت کو ولا دت ہوئی، تو بچہ بالکل اس شخص کا ہم شکل تھا، جسکی نسبت سے عورت پر الزام لگایا گیا تھا، بھر حضور مَثَلَّ اللّٰهُ عَلَی اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَی اللّٰہِ اللّٰہُ عَلَی اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰ

#### ثبوت نسب میں ڈی این اے ٹسٹ کی شرعی حیثیت

مذکورہ تفصیلات سے ثابت ہو تاہے کہ شریعت اسلامیہ نسب کے معاملہ میں کس قدر مخاط اور حساس ہے، اور ہر ممکن کوشش کرتی ہے کہ نسب کسی طرح ضائع نہ ہو، اور سوسائٹی میں کوئی ایسا بچہ نہ رہے جس کا نسب قانونی طور پر ثابت نہ ہو، اس لئے اس نے ظاہر فراش، شہادت، اقرار، اور بعض فقہاء کے خس کا نسب قانونی طور پر ثابت نہ ہو، اس لئے اس نے ظاہر فراش ، شہادت، اقرار، اور بعض فقہاء کے خص نزدیک قیافہ اور قرعہ کو بھی ثبوت نسب کے وسائل کے طور پر قبول کیا ہے، اور ثبوت ولا دت کے لئے محض ایک عورت کی شہادت، ممکنہ دعوی اور ظاہر فراش کو کافی قرار دیا، گویا شریعت کا مزاج ہے کہ ثبوت نسب کے بارے میں ایسے کسی ثبوت کو نظر انداز نہیں کرناچا ہیئے جس میں کچھ بھی واقعیت ہو، اس پس منظر میں ڈی، این، اے کو دیکھا جائے تو یہ کافی حد تک قابل قبول ثبوت ہے، اس سے ایسے مواقع پر استفادہ کی گنجائش ہونی چاہئے۔ جہاں ثبوت نسب میں کسی بھی قسم کاشک وشہ یا یا جائے۔

(۱) البتہ یقینی مواقع پر اس کے استعال کی گنجائش نہ ہوگی ، مثلاً فراش کے بالمقابل کسی قسم کے ٹیسٹ کا اعتبار نہ ہوگا ، اگر کوئی اس ٹیسٹ کی بناپر نسب کا انکار کرے تو اس پر از روئے قانون شرع لعان واجب ہوگا۔

<sup>1083</sup> \_ صحيح البخاري مع الفتح: جوص / ۴۵۲ تا ۴۵۲ حديث ۵۳

(۲) اسی طرح بینہ (اقرار یاشہادت) کے مقابلہ میں بھی اس کی کوئی اہمیت نہیں ہوگی، اور اس ٹیسٹ کی بنایر یہ اقراریاشہادت سے ثابت ہونے والے نسب کو باطل یامشکوک نہیں کیاجاسکے گا۔

البتہ جن مواقع پر ظاہر فراش، یابینہ موجو دنہ ہواور کسی بچے کے سلسلے میں کئی شخص دعویدار ہوں ، اور بچہ مجہول النسب ہو یالا وارث طور پر ملاہو، یاہا سیٹل میں خلط ملط ہو گیا ہو، یاوطی بالشبہ یا نکاح فاسد کے بعد مدت بعد حمل ہو، اور شبہ ہو کہ بیہ شوہر کالڑکا ہے یاوطی کرنے والے شخص کا، یاشک ہو گیا کہ نکاح کے بعد مدت حمل (چھ ماہ) سے کم میں تو بچہ پیدا نہیں ہوا، یا جنگی حالت میں بچے خلط ملط ہو جائیں، وغیر ہ، توان مواقع پر ڈی، این، اے ٹیسٹ کو بنیا دبنانا درست ہو گا، اس لئے کہ سائنسدانوں کے دعویٰ اور تجربہ کے مطابق ڈی، این، اے ٹیسٹ قیا فہ سے بدر جہا بہتر ذریعہ شاخت ہے، اس میں غلطی کے امکانات بہت کم ہے، اور یہ ساری کا روائی بقین طور پر ہوتی ہے، اور کم پیوٹر پر ریکارڈ ہوتی رہتی ہے، اس میں دھو کہ اور غلطی کا مکان نہیں کے بر ابر ہے۔

البتہ اس میں ان نثر ائط کالحاظ ہوناچاہیۓ جس کا تذکرہ فقہاءنے قیافہ کے تحت کیاہے، یعنی بصیرت و تجربہ، اور تعدد، عدالت وغیرہ، البتہ غیر مسلم ممالک میں عدالت اور اسلام کی نثر طوں کالحاظ کرنا بہت مشکل ہے، اس کئے میرے خیال میں غیر مسلم ملکوں میں ان دونوں نثر طوں کو نظر انداز کر دینے میں کوئی مضائقہ نہیں ہوگا،اور اسکی کئی وجوہ ہیں:

(۱) ایک تواس بناپر کہ غیر مسلم ملکوں میں ان شرطوں کی رعایت بہت مشکل ہے۔

<sup>1084</sup> \_ الموسوعة الفقهية الكويت: ج ٣٣٣ ص / ٩٨، و تبصر ة الحكام: ج ٢ ص / ١٠٨

ر پورٹ پر اعتماد کرنا درست ہو گا۔

بلکہ میرے خیال میں بعض فقہاء نے جو تعد دکی قیدلگائی ہے،اسکی بھی ضرورت نہیں،اس کئے کہ جمہور کے نز دیک تعد د نثر ط نہیں ہے <sup>1085</sup>۔

نیز مشینی ٹیسٹ میں بالعموم ایسی غلطی کا امکان نہیں ہوتا، کہ دوبارہ مشینی ٹیسٹ کرانے کی نوبت آئے، جب تک کہ مشین خراب نہ ہو اسکی رپورٹ عموما درست ہی ہوتی ہے، محققین کے قول کے مطابق ڈی، این، اے، ٹیسٹ کی رپورٹ نناوے فیصد سے بھی زیادہ درست ہوتی ہے 1086۔

کویت میں جینیٹک سائنس اور ڈی، این، اے کے موضوع پر ایک کا نفرنس بتاریخ ۲۵-۲۵ جمادی الآخر قوا ۲۵ این حیال سائنس اور ڈی، این، اے کو منعقد ہوئی تھی، اس کا نفرنس نے اپنی قرار دادوں میں اس کی سفارش کی ہے کہ ڈی، این، اے ، اور جینیٹک تحقیقات سے ثبوت نسب کے معاملہ میں استفادہ کرنے میں نثر عی طور پر کچھ حرج نہیں ہے ، اس لئے کہ یہ آج قطعی قرائن کا در جہ حاصل کر چکے ہیں، اور قرائن قطعیہ کا اعتبار فقہاء متقد مین کے یہاں معروف ہے 1087۔

البتہ یہاں فقہاء حنفیہ کے اس نکتہ کو نظر انداز کرنا درست نہ ہو گا کہ قیافہ یاڈی، این، اے تحقیقات سے زیادہ سے زیادہ نطفہ کا ثبوت ملتاہے، فراش کا نہیں، جبکہ ثبوت نسب کے لئے فراش ضروری ہے، اس لئے ایسے تمام مواقع پر جہال فراش موجو دہو، البتہ اس کے اندر خلط یا اشتباہ پیدا ہو گیا ہو کہ کس فراش سے کون سابچہ پیدا ہوا ہے؟ یا فراش اپنی میعاد و معیار پر پورااتر رہا ہے یا نہیں؟ وہاں ڈی، این، اے سے استفادہ جائز ہوگا۔

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>1085</sup> \_ تبصرة الحكام: ج ٢ ص / ١٠٨

<sup>1086</sup> \_ التحقیق الجنائی العلمی والعملی محمد شعیر ص /۲۱۱، البصمة الوراشیة و مجالات الاستفادة عنها، وهبه زحیلی: ص /۲۰ 1087 \_ محلة المحمع الفقه الاسلامی، السنة الرابعة عشرة، العدد السادس عشر: ص /۵۴

### ثبوت جرم کے لئے ڈی، این، اے ٹسٹ کی شرعی حیثیت

آجکل مجر مین کی تحقیق و شاخت کے لئے بھی ڈی این اے ٹسٹ کا استعال ہو رہا ہے، مثلاً جائے واردات پر مجرم کی کوئی چیز مل جائے، جیسے بال، ناخن، منی وغیرہ تو اسکے تجزیہ و تحقیق سے مجرم کی شاخت کی جاتی ہے، اس مسئلہ کو سمجھنے کے لئے ہمیں بنیادی طور پر چند چیزوں کو پیش نظر رکھنا ہو گا:

(۱) اسلام کے نزدیک جرائم کے ثبوت کے لئے بینہ ضروری ہے، پھر جرم کی شدت کے اعتبار سے بینہ کے درجات میں تفاوت ہو تا ہے، مثلاً زنا کے ثبوت کے لئے چار عادل گواہ ضروری ہیں، اور قتل اور دیگر معاملات کے لئے دوعادل گواہ کا فی ہوتی ہے، مجھی ایک مر داور دوعورت کی گواہ ہی کا فی ہوتی ہے، مجھی نکول اور کیمین بینہ بن جا تا ہے، مجھی اقرار دلیل جرم بنتا ہے، مجھی پچاس (۵۰) قشم بینہ بن تے ہیں، جیسے قسامہ کے مسئلے میں، اور بعض حالات میں قرائن کے ذریعہ بھی جا کم حقیقت حال تک پہونچتا ہے، وغیرہ۔

دراصل بینہ ایسے ثبوت کا نام ہے جس سے بوری طرح حق یا جرم واضح ہو جائے، اور دعوی کی صورت میں صحت دعوی ظاہر ہو جائے، درج ذیل حدیث پاک کو اسی پس منظر میں دیکھنا چاہیئے:

"البينة على المد عى واليمين على من أنكر "الحديث 1088" ترجمه: مدعى يربينه ب اور منكرير يمين -

علامہ ابن قیم نے ایسے دلائل، قرائن، اور ثبوتوں پر مستقل ایک کتاب "الطرق المحکمیۃ فی السیاسۃ الشرعیۃ "کے نام سے لکھی ہے، جو شریعت میں معتبر اور قابل قبول ہیں، ابن قیم کی بحث قرائن وشواہد کے موضوع پر کافی بصیرت افروز، اور محققانہ ہے، ان کی بحث سے ایک مختصر اقتباس یہاں پیش کیاجا تاہے:

علامہ موصوف نے بعض دوستوں کے حوالہ سے ایک بہت ہی اہم سوال اٹھایا ہے کہ اگر حاکم کے پاس بعض ایسے مقدمات آئیں جن میں ظاہری بینہ یاا قرار موجو د نہ ہو، لیکن وہ فراست اور قرائن کے ذریعہ حقیقت واقعہ تک پہونچ جائے تو کیا کرناچاہیۓ؟

<sup>1088</sup> ـ ترنزی جس / **۱** 

ابن قیم کاخیال ہے کہ ایسے معاملات میں صرف ظاہری بینات وا قرار پر اصرار کرنا بہت سے حقوق وواجبات کے ضیاع کاموجب ہوگا، اور اس سے ظلم و فساد کا دروازہ کھل سکتا ہے، ابن قیم نے قرآن و حدیث کی متعد د نصوص کے حوالے دیئے ہیں، جن میں شواہد و قرائن پر فیصلہ کی بنیا در کھی گئی ہے۔

ﷺ مثلاً آیت کریمہ ہے:

"ان کان قمیصہ قد من قبل فصدقت و هو من الکاذبین 1089" ترجمہ:اگران کی قمیص آگے سے پھٹی ہے توعورت سچی ہے، اور وہ جموٹے ہیں۔

ہے، جس میں ایک عورت بڑی تھی، اور ایک جھوٹی، حضرت داؤد ڈنے بڑی کے حق میں فیصلہ کر دیا، حضرت سایمان نے کہا چھری لاؤچیر کرتم دونوں کے در میان تقسیم کر دوں، بڑی عورت پر اس کا کوئی خاص اثر نہیں سلیمان نے کہا چھری لاؤچیر کرتم دونوں کے در میان تقسیم کر دوں، بڑی عورت پر اس کا کوئی خاص اثر نہیں ہوا، مگر چھوٹی کہنے لگی، ایسانہ کریں، اللہ آپ پر رحم فرمائے، بچے کو بڑی ہی کے پاس رہنے دیں، میں اپنے حق سے دستبر دار ہوتی ہوں، اس قرینہ سے حضرت سلیمان نے اندازہ کرلیا کہ بچہ دراصل چھوٹی کا ہے، چنانچہ پھر فیصلہ چھوٹی کے لئے کیا گیا۔

ﷺ قسامہ کے مسکلے میں بھی محض "لوث" ہی کی بنیاد پر پچاس (۵۰) آدمیوں سے قسم لی جاتی ہے، "لوث" اسی قریبنہ اور شبہ کانام ہے، جس کی بنا پر کچھ لوگ شبہ کے دائرے میں آ جاتے ہیں۔

ہو تا، حمل تو محض ظاہری قرینہ ہی ہے ، اس پر بینہ کااطلاق تو ہو نہیں سکتا۔

کے حضرت عمراً اور حضرت ابن مسعود گسی شر ابی پر منه کی بد بو یا شر اب کی تے کے بنا پر بھی حد جاری فرماتے تھے۔

1089 \_ يوسف: ٢٦

میں چوری کاسامان ملتا تھا، اس پر چوری کی سز انا فذکرتے تھے، خلفاءاور امر اء کابیہ معمول ہمیشہ سے رہاہے۔ ﷺ کیمین کے نکول کی بنا پر جو فیصلہ ہو تاہے وہ بھی ظاہر ہے کہ ایک قرینہ ہی ہے، اس بات کا کہ بیہ شخص اینے دعویٰ میں جھوٹا ہے۔

خزوۂ بدر میں عفراء کے دونوں بیٹوں نے ابوجہل کے قتل کا دعویٰ پیش کیا تو حضور صَّاَلَّا اَیْکُمْ نے ارشاد فرمایا کہ تم لو گوں نے اپنی تلوار بی تلوار بی ہو 1090۔ ملاحظہ فرمائیں، اور فرمایا کہ تم دونوں برابر کے شریک ہو 1090۔

ہے، فرماتے ہیں: میں حضرت جابر بن عبد اللّہ رضی اللّہ عنہ کی روایت آئی ہے، فرماتے ہیں: میں نے خیبر کے سفر کاارادہ کیا، اور خدمت نبوگ میں حاضر ہوا، میں نے اپناارادہ عرض کیا، آپ ﷺ نے ارشاد فرما یا کہ جب تم میرے و کیل کے پاس بہو نچو تو اس سے پندرہ وسق وصول کرو! جب وہ تم سے کوئی نشانی طلب کرے توابناہاتھ اسکی ہنسلی کی ہڈی پررکھدینا ، تواس علامت سے وہ بہجان کرمال حوالے کر دے گا۔

اس طرح بہت ہی مثالوں سے علامہ ابن قیم ؓ نے یہ ثابت کیا ہے کہ بعض مواقع پر قرائن و شواہد اور فراست و بصیرت کا اعتبار کرنا ضروری ہو جاتا ہے ، ورنہ بہت سے حقوق کے ضائع ہو جانے کا اندیشہ ہے۔ ابن قیم نے آخر میں اس قاعد ہ کلیہ کی طرف توجہ دلائی ہے کہ رسولوں اور پیغیبروں کی بعثت اور ادیان و شرائع کے نزول کا مقصد قیام عدل ہے ، جب عدل کے نشانات ظاہر ہو جائیں خواہ وہ کسی بھی طور پر ہوں ، اس کے لئے کوئی محدود اور مخصوص معیار نہیں ہے ، جرائم کے انتوع کے لئاظ سے ان کی تحقیقات میں بھی تنوع ہو سکتا ہے 1091۔

(۳) حدود کے بارے میں شریعت کا اصول ہیہے کہ حدود شبہات کی بناپر ساقط ہو جاتے ہیں <sup>1092</sup> اسی طرح ایک حدیث میں ہے۔

<sup>1090</sup> \_ بخاري مع الفتح: ج ٢ ص / ٢٣٧، مسلم: ج٢ ص / ١٣٧٣ ا

<sup>1091 -</sup> الطرق الحكمية: ص٢ تا ١

<sup>1092 –</sup> رواه ابن عدى في الكامل عن ابن عباس الجامع الصغير للسيوطي: ج اص/١٣

"ادرؤالحد ود عن المسلمين مااستطعتم فان وجد تم للمسلم مخرجا فخلواسبيلم فان الامام يخطى فى العفوخيرمن ان يخطى فى العقوبة رواه ابن ابى شيبة والترمذى و الحاكم و البيهقى عن عائشة وهو صحيح 1093

ترجمہ: مسلمانوں سے حدود کو حتی الامکان دفع کرو، اگر مسلمانوں کے لئے کوئی گنجائش نگلتی ہو تو ضرور نکالو، اس لئے کہ امام کا غلطی سے معاف کر دینا بہتر ہے، اس بات سے کہ غلطی سے سزادے دے۔

مذکورہ تفصیلات کی روشنی میں کہا جاسکتا ہے کہ ڈی این اے ٹسٹ موجو دہ زمانہ کا معتبر ذریعہ تحقیق ہے ، اور فقہی لحاظ سے اگر اسکو بینہ (اقرار وشہادت) کے درجہ میں نہیں رکھا جاسکتا تو کم از کم قرائن قطعیہ اور شواہد میں ضرور شامل کیا جاسکتا ہے ، بلکہ دیکھا جائے تو اس کا درجہ قرائن وشواہد سے بدر جہابلند ہے ، اس لئے کہ قرائن کی بنیا دفلن و تخمین پر ہے ، جبکہ ڈی این اے کی بنیا دعلم و تحقیق پر ہے ، غلطی کے امکانات یہاں ایک فیصد سے بھی کم ہیں ، جبکہ ظن و تخمین میں غلطی کے امکانات زیادہ ہیں۔

اس تناظر میں ڈی این اے ٹسٹ کو جرائم کی تحقیق و تفتیش کے دوران ایک خاص اہمیت ملنی چاہیئے،اور ایسے تمام مقدمات جن میں حدودوقصاص کی نوبت نہ آئے اسکو بنیاد بنایا جاسکتا ہے،اور دیگر دلائل اور ثبوتوں کے ساتھ اس کا بھی لحاظ کیا جاسکتا ہے۔

البتہ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ صرف ڈی این اے ٹیسٹ کی بنیا دیر کسی کے خلاف یقینی طور پر فر د جرم عائد نہیں کی جاسکتی، کیونکہ ڈی این اے ٹیسٹ صرف اس بات کو ثابت کر تاہے کہ متہم شخص مقام واردات پر موجود تھا، نثر یک جرم ہونے پر کوئی ثبوت فراہم نہیں کر تا، اور ظاہر ہے کہ کسی شخص کی مقام واردات پر موجود گی اس کے مجرم ہونے کے لئے کافی نہیں ہے۔

ایسے معاملات میں بہتر یہ ہے کہ رپورٹ کی روشنی میں متہم شخص سے اقرار کرانے کی کوشش کی ویش

<sup>1093</sup> \_ الجامع الصغير للسيوطي: ج اص/١٩٠

جائے، اور تجربہ یہ ہے کہ رپورٹ آنے کے بعد انسان احساس شکست کی بناپر تھوڑا دباؤڈالنے یا حکمت عملی اختیار کرنے پر بآسانی اقرار کر سکتا ہے، اور پھر سزاکی تمام تر کاروائی اس اقرار کی بنیا دپر کی جائے، یہ طریقہ زیادہ محفوط، مخاط اور نثر عی اصولوں سے ہم آ ہنگ ہو گا۔

#### قاتل كي شاخت

اس اصول پر قاتل کی شاخت کی جاسکتی ہے ، مگر جب تک اقرار یاشہادت میسر نہ آ جائے حدود و قصاص کا نفاذ نہیں کیا جائے گا،البتہ تعزیرات یا دیت کے تحت قاضی کوئی فیصلہ کر سکتا ہے۔

#### زانی کی شاخت

(الف) جہاں تک زانی کی شاخت کا معاملہ ہے ، توعورت کے جسم سے مادہ منوبہ لیکر جو ڈی این اے ٹیسٹ کیاجا تاہے ، اس سے مجرم کی شاخت نناوے فیصد ہو جاتی ہے ، اور یہ ٹسٹ مقام وار دات پر صرف مجرم کی موجود گی کو ظاہر نہیں کر تابلکہ جرم میں شرکت کو بھی ظاہر کر تاہے اور صرف اس ٹسٹ کی بنیاد پر مجرم کی شاخت ہو جاتی ہے ، مگر مشکل یہ ہے کہ زناکا معاملہ تعزیرات اسلامی میں سب سے زیادہ اہم ہے ، اور اس کے لئے ثبوتوں کا معیار سب سے زیادہ سخت رکھا گیا ہے۔

علاوہ وطی کے تیقن کے باوجو دیہ شبہ سے خالی نہیں ہے ،اس لئے کہ اس ٹسٹ سے صرف وطی کا ثبوت ملتا ہے ، مگریہ وطی بالرضا ہے ، وطی بالجبر ہے یاوطی بالشبہ ہے ،اور جب تک ان صور توں میں مطلوبہ زنا کی تعیین نہ ہو حد زنا جاری نہیں کی جاسکتی۔

مسئلۂ زناکی اہمیت کا اندازہ اس سے بھی ہوتا ہے کہ کسی اور کیس میں مدعی ملزم کے خلاف جرم ثابت نہ کر سکے تومدعی کو کوئی سزانہیں دی جاتی، صرف دعویٰ خارج کر دیاجاتا ہے، جب کہ زنا کے مقدمہ میں الزام ثابت نہ ہونے کی صورت میں مدعی پر حدقذف جاری کی جاتی ہے۔

اس لئے اس رپورٹ کے بعد بھی اقرار یاشہادت کی ضرورت ہو گی،اس کے بغیر حدز ناجاری نہیں کی جاسکتی،البتہ حدز ناسے فروتر کچھ دوسری تعزیرات کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے۔ (ب) اسی طرح اجتماعی آبروریزی میں بھی تنہا اس ٹیسٹ پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا ، اس لئے کہ محققین سائنس کے بقول اجتماعی آبروریزی کے کیس میں ڈی این اے ٹیسٹ بذات خود کمزور مانا جاتا ہے ، کیو نکہ اس ٹیسٹ میں ملے جلے سگنل کسی تیسر ہے شخص کی غلط نشاند ہی بھی کر سکتے ہیں۔

اسی طرح جس جرم میں کئی اشخاص ملوث ہوں، اور الزام کی بنا پر بعض ملز مین کا ڈی این اے ٹیسٹ کرایا گیا، لیکن اگر بعض ملز مین ٹیسٹ کرانے کو تیار نہ ہوں تو قاضی انہیں ڈی این اے ٹیسٹ کرانے پر مجبور کر سکتا ہے، اس لئے کہ قانونی مر احل کی تکمیل کے لئے یہ ٹیسٹ ضروری ہے۔۔۔البتہ اس کے لئے یہ ٹیسٹ ضروری ہے۔۔۔البتہ اس کے لئے ان شر ائط وقیود کی رعایت ضروری ہوگی جن کا ذکر اس سے قبل ثبوت نسب کے ذیل میں کیا گیا ہے، تا کہ رپورٹ زیادہ تا بل اطمینان ہو سکے۔ ھذا ما عندی واللہ اعلم بحقیقۃ الحال۔

\_\_\_\_\_

### نکاح سے قبل زوجین کاطبی معائنہ

(۱) آج بہت سے ترقی پذیر اور ترقی یافتہ ملکوں میں نکاح سے قبل زوجین کے جنیٹک ٹیسٹ کاروا جہوں ہے ،اور اس کا مقصد خوشگوار ازدوا جی زندگی کے لئے پیش بندی کرنا ہے،اس ٹیسٹ کے ذریعہ بہت سی مورو ثی بیاریوں کا پیتہ چاتا ہے،جو کسی دو سرے ذریعہ سے ممکن نہیں،سائنس دانوں کے دعویٰ کے مطابق موروقی بیاریوں کا اس کے ذریعہ پتہ چلا ہے ؟ اور بیہ بیاریاں بہت سی اس قشم کی ہیں جو عام زندگی میں اس وفت تک محسوس نہیں ہو تیں جب تک کہ خاندان کے کسی فرد میں ظاہر نہیں ،اور شخصی ت سے یہ بھی پتہ چلا ہے کہ بہت سی بیاریاں نسلوں تک ظاہر نہیں ہو تیں، یا خاندان کے سی فرد میں اس جنین نہیں ،اور شخصی ت سے یہ بھی پتہ چلا ہے کہ بہت سی بیاریاں نسلوں تک ظاہر نہیں ہو تیں، لیکن جس جین کے باعث وہ بیاریاں بسلوں تک ظاہر نہیں ہو تیں، لیکن جس جین کے باعث وہ بیاریاں جنم لیتی ہیں،اگر اسی خاندان میں اس جنین کے عامل شخص کی شادی کر دی جائے تو دونوں کے جین کے اتصال سے ان کی ذریت میں وہ جین نہیں ہے تو پیدا ہو سکتے ہیں، لیکن اگر اس شخص کی شادی دو سرے خاندان میں کی جائے جس میں وہ جین نہیں ہے تو دونوں کی پیدا ہو سکتے ہیں، لیکن اگر اس شخص کی شادی دو سرے خاندان میں کی جائے جس میں وہ جین نہیں ہے تو دونوں کی پیدا ہو سکتے ہیں، لیکن اگر اس شخص کی شادی دو سرے خاندان میں کی جائے جس میں وہ جین نہیں ہے تو دونوں کی پیدا ہو سکتے ہیں، لیکن اگر اس شخص کی شادی دو سرے خاندان میں کی جائے جس میں وہ جین نہیں ہے تو دونوں کی پیدا ہو سکتے ہیں، لیکن اگر اس شخص کی شادی ہوں سے محفوظ رہ سکتی ہے۔

#### طبی معائنہ کے مقاصد

انہی وجوہات کے پیش نظر بہت سے ملکوں کے محکمۂ صحت نے بھی اس جانب خصوصی توجہ کی ہے ،اور شادی سے قبل صحت کا سرٹیفٹ حاصل کرنے کی زوجین کوہدایت دی ہے،اس ٹیسٹ سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ یہ شادی بار آور ہوگی یا نہیں، کبھی ایسا ہو تا ہے کہ زوجین میں تولیدی جراثیم ہونے کے باوجود کسی جین کے نہ ہونے یا کسی جین کے اتصال کی بنا پر عورت بانجھ بن کی شکار ہو جاتی ہے،اسی طرح بہت سے متعدی اور جنسی امر اض کا بھی پیتہ چلتا ہے،اور یہ بھی معلوم کیا جاسکتا ہے کہ اگلی نسل میں جو بچے پیدا ہونگے وہ پیدا ہونگے ۔

### اسلامي نقطهُ نظر

اگراس قسم کی تحقیقات بآسانی ہوسکتی ہوں اور از دواجی زندگی کے لئے ان کی بنا پر تحفظات حاصل ہوتے ہوں تو تشرعی نقطۂ نظر سے اس میں کوئی مضا کقہ نہیں ہے، بشر طیکہ فریقین اس کے لئے رضامند ہوں ، اور استے مختاط طور پر کیاجائے کہ کسی فریق کی سبکی نہ ہو، شریعت اسلامیہ نکاح سے قبل ممکنہ شخقیق و تفتیش سے نہیں رو کتی بلکہ حتی الامکان اس کی حوصلہ افز ائی کرتی ہے۔

ایک موقع پر کسی صحابی نے کسی انصاری لڑکی سے اپنی شا دی کے بارے میں حضور اکرم مَثَّی عَلَیْهِمُّ اللّٰهُ عَلَیْهُمُّ سے مشورہ چاہا، تو حضورا کرم مَثَّلُ عَلَیْهِمُّ نے ان سے انصاری لڑکیوں کی ایک خاص چیز کی طرف توجہ دلاتے ہوئے ارشاد فرمایا۔

"فانظر اليها فان في اعين الانصار شيئا 1094"

ترجمہ:انصاری عور توں کی آنکھ میں ایک خاص بات ہوتی ہے، (جو ضروری نہیں کہ ہر ایک کو پیند آئے)اس لئے ایک نظر لڑکی کو دیکھ لو۔

🖈 ایک روایت جو اپنے الفاظ کے لحاظ سے ضعیف ہے ، مگر اس کے معنی صیحے ہیں ، اور مجموعی

<sup>1094</sup> \_ مشكوة شريف كتاب النكاح: ص/٢٦٨

طور پروہ درجۂ حسن کی ہے، س اس میں نبی کریم صلَّی تینو منے ارشاد فرمایا کہ:

اتخير والنطفكم الم 1095\_

ترجمہ: اپنے نطفول کے لئے انتخاب کرو۔

جس منظر میں دیکھاجاناچاہیے، جس میں مٹانٹیو کے اس فرمان عالی کو بھی اسی پس منظر میں دیکھاجاناچاہیے، جس میں رسول اکرم مٹانٹیو کے اسے بچنے کے لئے ہدایت فرمائی ہے، جن میں اولاد کمزور پیدا ہو، آپ نے ارشاد فرمایا۔

"لا تنكحوا القرابة القريبة فان الولد يخلق ضاويا1096"

ترجمہ: قریب ترین رشتہ داروں میں نکاح نہ کرو،اس لئے کہ اس سے اولاد کمزور پیداہوتی ہے۔

ایک دوسری روایت کے الفاظ ہیں،جو حکماء کے حوالے سے نقل کیا گیاہے:

"اغتربوا لا تضووا (أَيْ : انْكِحُوا فِي الْغَرَائِبِ )؛ فَإِنَّ الْقَرَائِبَ يَضْوِينَ

الأولاد 1097

ترجمه: اجنبيول ميں نكاح كرو! اپنی اولاد كو كمزور نه بناؤ۔

یہی مشورہ حضرت عمر بن الخطاب شنے بھی بنی سائب کو دیا تھا، جب انکی نسلوں کو کمزور دیکھا:

الناشر : دار ابن ماجه ج ١ ص 633 حديث نمبر :1968 المؤلف : محمد بن يزيد أبو عبدالله القزويني الناشر : دار الفكر - بيروت تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي عدد الأجزاء : 2

<sup>&</sup>lt;sup>1096</sup> ـ النهاية في غريب الحديث والاثر للأمام مجد الدين بن الأثير مادة: جساص/١٠٠، هامش الاخيار: ج٢ص/ ٣٢، المغنى عن حمل الاسفار لزين الدين الى الفضل عبد الرحيم الحسين العراقي بهامش الاحياء: ج٢ص ٣٢/

 $<sup>^{1097}</sup>$  \_ الفائق فى غريب الحديث للعلامة جار الله الزمخشرى ماده ضوى:  $^{77}$  ص $^{79}$  النصاية فى غريب الحديث والاثر، ماده ضوى:  $^{79}$  ص $^{79}$  المؤلف : أبو بكر أحمد بن مروان بن محمد ص $^{79}$  المؤلف : أبو بكر أحمد بن مروان بن محمد الدينوري القاضي المالكي [ ت : 333هـ] المحقق : أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان الناشر : جمعية التربية الإسلامية (البحرين – أم الحصم ) ، دار ابن حزم (بيروت – لبنان) تاريخ النشر :  $^{109}$  عدد الأجزاء :  $^{109}$ 

يَا بَنِي السَّائِبِ! إِنَّكُمْ قَدْ أَضْوَيْتُمْ ؛ فَانْكِحُوا فِي النزائع 1098

جینٹک سائنس نے بھی آج اس تصور کوبر حق ثابت کیاہے، اور جوبات از راہ ارشاد وہدایت کہی گئی تھی، اس کی واقعیت سامنے آگئی ہے، ان روایات سے اشارہ ملتاہے کہ نکاح سے قبل تحقیق حال کر لینے میں شرعاً کچھ حرج نہیں ہے، اگر اس میں زوجین کو تھوڑی سی مضرت محسوس ہوتی ہوتو اس کو آئندہ نسل کے اجتماعی تحفظ کے لئے گوارہ کرناچا ہیے، الابیہ کہ اسکے اخراجات نا قابل تخل ہوں۔

## قواعد فقهيه سے رہنمائی

متعدد فقهی ضابطوں سے اسکی تائید ہوتی ہے۔

(۱)"يتحمل الضرر الخاص لأجل دفع ضرر العام 1099"

ترجمہ: ضررعام کو دور کرنے کے لئے ضرر خاص کو گوارہ کیا جائے گا۔

(٢)"لوكا ن احدهمااعظم ضررا من الآخر فان الاشد يزال الاخف1100"

ترجمہ:اگر دوچیزوں میں سے ایک ضرر دوسرے سے بڑا ہو تو جھوٹا ضرر گوارہ کرکے بھاری ضرر کو دور کیا جائے گا۔

(۳)"اذاتعارض مفسدتان روعی اعظمهاضررابارتکاب اخفهما 1101

ترجمہ:جب دومفسدے ایک دوسرے سے ٹکر اجائیں تو ملکے مفسدے کو قبول کرکے

<sup>----</sup> حواشی ------

 $<sup>^{1098}</sup>$  - المجالسة وجواهر العلم ج 8 ص 46 حديث غبر : $^{1098}$  المؤلف : أبو بكر أحمد بن مروان بن محمد الدينوري القاضي المالكي [ ت :  $^{1098}$  المحقق : أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان الناشر : جمعية التربية الإسلامية (البحرين – أم الحصم ) ، دار ابن حزم (بيروت – لبنان)تاريخ النشر :  $^{1098}$ ه عدد الأجزاء :  $^{1098}$ 

<sup>1099</sup> \_ الاشباوالنظائر: ج اص / ۲۸۰

<sup>1100</sup> \_ الاشاه: ج اص /۲۸۳

<sup>1101</sup> \_ الاشباه: ج اص /۲۸۲

#### بڑے کے ضررسے محفوظ رہنے کی کوشش کی جائے گی۔

# طبى تحقيقات كالحكم

پھر جینیٹک تحقیقات سے اگر ثابت ہو جائے کہ یہ رشتہ نکاح طبی طور پر مناسب نہیں ہیں، اور اس کے نقصانات زو جین یا ان کی اولاد کو بہو نچیں گے تو ایسی صورت میں اس رشتہ نکاح سے گریز کر نا ضروری ہے، بشر طیکہ رپورٹ قابل اعتماد ذرائع سے آئی ہو، اور اس میں ان شر ائط وقیود کو ملحوظ رکھا گیا ہو جن کا ذکر گذشتہ صفحات میں آ چکا ہے کہ قرآن و حدیث میں مواقع خطر و ضرر سے بچنے کا حکم دیا گیا ہے، ارشاد باری تعالی ہے:

"ولا تلقوا بايديكم الى التهلكة "1102

ترجمه: اور اینے ہاتھ ہلاکت میں مت ڈالو۔

اسی طرح آپ صَلَّالَيْنَا مِ نَے جذام کے بارے میں ارشاد فرمایا۔

"اذا وقع الجذام بارض فلاتخرجوا منها وان سمعتم به في ارض فلا تدخلو ها"1103

ترجمہ:اگر کسی مقام پر جذام پھیل جائے تو وہاں سے نہ نکلو، اور اگر کسی مقام کے با

رے میں جذام کی خبر سنو تو وہاں مت داخل ہو۔

غرض جینیٹک ٹیسٹ سے استفادہ کی گنجائش ہے بشر طبکہ:

🖈 ہر قشم کی علمی و فنی احتیاط ملحوظ رکھی گئی ہو۔

🖈 مقصود جلب مصلحت اور د فع مضرت ہو ، محض کسی ذوق وشوق کی تسکین نہ ہو۔

انهی تحقیقات پر پورا تکیه نه کرلیا جائے، بلکه اصل اعتماد اور تو کل الله پر ہونا چاہیۓ، اور ہر معامله

اسی کے حوالہ کر دیناچا ہیئے، وہ جو چاہتا ہے کر تاہے، ہر چیز پر قدرت رکھتاہے، وہی بیار کر تاہے،اور وہی شفاء

1102 \_ البقره: 190

---- حواشی

<sup>1103</sup> \_ الد كتورز حيلي كامقاله: ص/ ٨٠٠

دیتاہے، بیہ احساس ایک مؤمن کو اندرونی اطمینان وسکون فراہم کر تاہے، اس لئے کہ انسانی ہز ارتد بیر وں میں بھی ہر طرح کی احتیاط کے باوجو د غلطی کاامکان موجو دہے۔

ہات طرح اسباب کو مؤثر بالذات نہ مان لیا جائے اور نہ بیار یوں کے متعدی ہونے کاعقیدہ بنایا جائے، اسلام میں اسکی کوئی گنجائش نہیں، کوئی چیز اپنے آپ بھی نقصان نہیں پہونچاسکتی ہے، جب تک کہ اللہ کی مرضی نہ ہو، اور یہ اعتقاد توہر مؤمن کو ہونا چاہئے، جس کا ذکر ایک حدیث میں آیا ہے کہ "اگر روئے زمین کے تمام لوگ مل کر بھی تم کو کوئی نفع پہونچانا چاہیں تو نہیں پہونچاسکتے، مگر اتناہی جتنا اللہ نے کلصدیا ہے، اور اگر تمام لوگ مل کر تم کو نقصان پہونچانا چاہیں تو نہیں پہونچاسکتے، مگر اسی قدر کہ اللہ نے تمہارے لئے مقدر کر دیا ہے "

مذکورہ تفصیلات کی روشنی میں نکاح سے قبل جینیٹک ٹیسٹ اس مقصد سے کرانا کہ دوسر افریق کسی موروثی بیاری میں مبتلا ہے یا قوت تولید سے محروم ہے ، درست ہے اور اس رپورٹ پر عمل کر ناضر وری ہے ، بشر طیکہ دونوں فریق اس کے لئے رضامند ہوں اور رپورٹ کے حصول میں تمام مطلوبہ شر ائط وقیود کی رعایت ملحوظ رکھی گئی ہو۔

# حالت حمل میں جنیٹک تحقیقات کا حکم

(۲) اگریہ تحقیقات نکاح کے بعد حالت حمل میں کرائی جائیں اور ثابت ہو جائے کہ رحم ما در میں پر ورش پانے والا بچہ ناقص العقل اور ناقص الاعضاء ہو گا (واضح رہے کہ جنیٹک ٹیسٹ میں یہ تحقیق تین ماہ سے پہلے بھی ہوسکتی ہے) ایسی صورت میں اسقاط حمل کے تعلق سے فقہاء کے یہاں اختلاف ہے:

مالکیہ کے نزدیک استقر ار حمل کے بعد اسقاط حمل کی قطعی گنجائش نہیں ہے، شافعیہ اور حنابلہ نے عذر کی بنا پر چالیس (۴۰) یوم سے قبل اسقاط کی اجازت دی ہے، البتہ علامہ شامی ؓ نے لکھا ہے کہ یہ مدت بذات خود مقصود نہیں ہے بلکہ مقصود گفخ روح اور تصویر اعضاء ہے اور یہ مقصد اس مدت سے قبل پورا

ہوجائے تو بھی حکم میں کوئی فرق نہ آئے گا 1104\_

چار ماہ کے بعد تمام فقہاء کے نزدیک اسقاط حمل حرام ہے ، الا بیہ کہ ایسی شدید ضرورت پیش آجائے جس میں مال کی زندگی کو خطرہ لاحق ہو جائے <sup>1105</sup>۔

رابطہ عالم اسلامی کے مجمع الفقہ الاسلامی نے اپنے بار ہویں سیمینار (منعقدہ ۱۵-۲۲ر جب ۱۳ اپھر مطابق ۱۰ تا کا فروری ۱۹۹۰ء بمقام مکہ مکر مہ) میں یہ تجویز منظور کی ہے کہ ایک سو بیس (۱۲۰) دن سے قبل اگر جنیئک شخصی سے ثابت ہو جائے جو ماہر اور قابل اعتماد ڈاکٹروں کی جانب سے کی گئی ہو کہ بچہ نا قابل علاج بیاریوں کا حامل ہے ، یاناقص الخلقت ہے ، اور اگر حمل کو چھوڑ دیا جائے اور اپنے وقت پر بچہ بید اہو تو بچہ کی پو ری زندگی سخت مصائب و آلام میں گھری رہے گی ، تواس صورت میں اسقاط حمل کی گنجائش ہے 1106۔

فقہاءاحناف نے جن اعذار کی بناپر اسقاط حمل کی اجازت دی ہے ان میں ایک اہم عذر ولد سوء کا اندیشہ بھی ہے۔

البتہ بچہ میں جان پڑنے کے بعد (جس کی زیادہ سے زیادہ مدت فقہاء حنفیہ کے نزدیک ایک سوبیس دن ہے) اسقاط حمل کی بالکل گنجائش نہیں ہے، اگر چہ کہ معلوم ہو کہ بچپہ ناقص الاعضاء یاشدید قسم کی جسمانی بیاریوں کا حامل ہے، اور اس کی زندگی کوشدید خطرات لاحق ہیں، اسلئے کہ متوقع خطرات کی بناپر زندہ جان کو ہلاک کرنادرست نہیں 1107۔

<sup>1104</sup> \_ردالمحار:ج٢ص /١٢٢

<sup>1105</sup> \_ حاشیة الدسوقی: جهم ص/۲۹۸ ، بدایة المجتهد: جهم ص/۳۸۸ ، نهایة المختاج: جهه ص/۳۹۴،۳۹۰ ، حاشیة ابن عابدین: جهم ص/۱۴۰،۳۱۰ ، فتح القدیر: هم ص/۱۵۳ ، المغنی لابن قدامه کتاب الدیات: ج۸ ص/۲۴۰ ، فتح القدیر: هم ص/۱۵۳ ، المغنی لابن قدامه کتاب الدیات: ج۸ ص/۲۴۰ ،

<sup>&</sup>lt;sup>1106</sup> \_ فتوى المحبع الفقهى لرابطة العالم الاسلامى الملحق رقم ا من كتاب الجنبين المشوه: الاسباب والعلامات والاحكام \_ دار القلم ودار المنار جده للد كتور مجمد على البار 1991ء

<sup>1107</sup> \_ ردالمحتار: چ۵ص / ۳۰ منج۲ص / ۱۲ م، البحرالرائق: چ۸ص / ۳۸۳ ، عالمگیری: چ۲ص / ۳۵ م، چ۵ص / ۳۵ م، بزازیه: ج۲ ص / ۳۸۵ ، فتاوی خانیه: چسس / ۲۱۰

ٹیسٹ کرانے کی اجازت ہو گی۔

# طبی معائنہ کی بنیاد پر سلسلہ تولیدروکنے کا حکم

(۳) سائنس دانوں کی رائے کے مطابق جینیٹک ٹیسٹ کے ذریعہ یہ بات معلوم کی جاسکتی ہے کہ اس شخص کی اگلی نسل میں پیدائش نقائص کے کیا امکانات ہیں؟ کیا اس مقصد کے لئے ٹیسٹ کرانے اور سلسلۂ تولید کوروک دینے کی گنجائش ہو گی؟

اس سلسلے میں بعض فقہاء نے یہ بحث اٹھائی ہے کہ سلسلۂ تولیدرو کنے کاحق کس کو ہے، شوہر کو، یا عورت کو، یا عورت کو، یا حکومت کے محکمۂ صحت کو؟ در اصل فقہی کتابوں میں یہ بحث عزل کی بحث کے ذیل میں آئی ہے، اور اس سلسلے میں فقہاء کے در میان تھوڑااختلاف یا یاجا تا ہے:

حنفیہ کے نز دیک بیہ والدین کاحق ہے۔

شافعیہ حنابلہ اور جمہور علماء اس کو جماعت اور والدین کا مشتر ک حق مانتے ہیں، مگر والدین کا حق زیادہ قوی ہے، اصحاب الحدیث کے ایک طبقہ کی رائے میں جماعت کا حق والدین کے حق سے مقدم ہے۔
وزارت او قاف کویت کے "لجنۃ الفتوی" نے یہ فتوی صادر کیا ہے کہ اگر گور نمنٹ کسی شخص کے بارے میں جینیٹک رپورٹ کی بنا پر سلسلۂ تولید پر پابندی عائد کرے تو فقہی قواعد: رعایۃ المصالح اور درء المفاسد" کی روشنی میں متعلقہ شخص پر اسکی تعمیل لازم ہوگی 1108۔

میرے خیال میں اگر کسی جگہ گور نمنٹ کی طرف سے یہ پابندی نہ ہو تو بھی ضبط تولید کے سلسلے میں فقہاء نے جو بحث کی ہے اس کی روشنی میں اس شخص کوسلسلۂ تولید سے رک جانا جائز ہے ، اس لئے کہ اسی میں اس کی نسل اور پوری جماعت کی فلاح مضمر ہے ، فقہاء نے عزل کرنے کی اسوفت اجازت دی ہے جبکہ فساد زمان کی بنا پر بری نسل پیدا ہونے کااندیشہ ہو ، خواہ بیوی اسکے لئے راضی ہویانہ ہو ، <sup>1109</sup>۔

<sup>1108</sup> \_ مجموعة الفتاوي الشرعية: ج ٢ ص / ٢ • ٣٠٨ ويت

<sup>1109</sup> \_ردالمحار: ج۲ص/۱۲۲مالمگیری؛ ج۵ص/۳۵۲، خانیه؛ جسس/۴۱۰

گراس کولازم نہیں قرار دیاجاسکتا، اور نہ متعلقہ شخص کو اس کے لئے مجبور کیاجاسکتاہے، اس لئے کہ بیچ درت خاصہ سے اس کو اس کہ بیچ پیز مستقبل کے لحاظ سے گویا درجۂ عدم میں ہے، نیز ممکن ہے کہ اللہ اپنی قدرت خاصہ سے اس کو اس نقص سے نجات عطافر مادے، و ماذلک علی الله بعزیز۔

# طبی معائنه کی بنیاد پر فشخ نکاح

(۷) سائنس دانوں کا خیال ہے کہ جنیئک ٹسٹ سے کسی شخص کے دماغی توزن یاعدم توازن کا پہتہ مجمی چلا یا جاسکتا ہے، اوران کا پہ خیال بڑی حد تک درست بھی ہے، لیکن میرے نزدیک احتیاط اس میں ہے کہ محض اس رپورٹ کی بنیاد پر جب تک کہ فی الواقع جنون کا ظہور نہ ہو کسی کے جنون کا فیصلہ نہ کیا جائے، اور نہ کسی قائم نکاح کو اس کی بنا پر فسخ کیا جائے۔

\_\_\_\_\_

# جینی اسٹیم سیل کے ذریعہ علاج ومعالجہ کاشر عی حکم

جینیٹک تحقیقات کے نتیج میں سائنس دانوں نے ایسے اسٹیم خلیات کو دریافت کرنے کا دعوی کیا ہے جن کے بارے میں ان کا خیال ہے کہ وہ مکمل انسان بننے کی صلاحیت رکھتے ہیں اور اپنے محدود دائر سے میں آکسیجن بھی حاصل کر تا ہے ، ان کے ذریعہ انسان کا کوئی بھی مکمل عضو بنایا جاسکتا ہے ، اور پھر اسکواسی شخص یا کسی دوسر نے مستحق شخص کے لئے بطور علاج استعال کیا جاسکتا ہے ، اس اسٹیم سینز میں ترمیم واصلاح کا عمل بھی کیا جاسکتا ہے ، جس کے نتیجہ میں انسان کے جسم میں بڑی تبدیلیاں رو نماہو سکتی ہے ، اور اس قسم کی تبدیلیاں کبھی دفع ضرر اور علاج کی غرض سے کی جاتی ہیں ، اور کبھی تزئین و تحسین کے مقصد سے ، مثلا کسی تبدیلیاں کبھی دفع ضرر اور علاج کی غرض سے کی جاتی ہیں ، اور کبھی تزئین و تحسین کے مقصد سے ، مثلا کسی کے رنگ میں یا قد کے طول و عرض میں تبدیلی کے لئے بھی جبین میں رد و بدل کیا جا سکتا ہے ، پھر علاج کی غرض سے جن اسٹیم خلیوں کو استعال کیا جا تا ہے ان کے اندر مطلوبہ صلاحیت پیدا کرنے کے لئے کبھی ان کو غرض سے جن اسٹیم خلیوں کو استعال کیا جا تا ہے ان کے اندر مطلوبہ صلاحیت پیدا کرنے کے لئے کبھی ان کو پیش نظر رکھنا ہو گا:

#### علاج کے بارے میں شرعی ہدایات

(۱) شریعت اسلامیه میں جان کی حفاظت فرض ہے، اور ان بنیا دی پانچ ضروریات میں سے ایک ہے جن کی حفاظت ہر حال میں واجب ہے، اس لئے اگر علاج نہ ہونے کی صورت میں جان کی ہلاکت کا اندیشہ ہو، یا طبی طور پر اس مرض کے وبائی صورت اختیار کر لینے کا خطرہ ہو اور کئی جانیں اسکی و جہ سے خطرہ میں پڑ سکتی ہوں تو ہر ممکن علاج فرض ہے، شافعیہ اور بعض حنابلہ نے علاج کو بلا قید واجب کہا ہے، اور بعض حنابلہ نے نفع کے غلبر گمان کی قید لگائی ہے 1110۔

حنفیہ کے نزدیک اگر علاج سے دفع مرض کا یقین ہو، اور اس کا انتظام بھی ممکن ہو تو علاج فرض ہے، اور علاج کو ترک کرنا جرک کرنا ہر گز تو کل نہیں قرار پائے گا، جس طرح کہ بھوک اور پیاس کے وقت کھانا اور بینا فرض ہے کھانا بینا ترک کرنا حرام ہے، یہی تھم یقینی شفا کی صورت میں علاج کا بھی ہے، البتہ اگر شفا کا یقین نہ ہو، بلکہ صرف گمان ہو تو علاج مستحب ہے، اور اگر گمان غالب بھی نہ ہو تو علاج صرف میں ہے البتہ اگر شفا کا یقین نہ ہو، بلکہ صرف گمان ہو تو علاج مستحب ہے، اور اگر گمان غالب بھی نہ ہو تو علاج صرف مباح ہے، جمہور فقہاء کی بھی رائے یہی ہے 1111۔

اس سلسلے میں سب سے اہم بنیاد شریعت کا یہ جامع اصول ہے جس سے تمام فقہاء اور علماء نے اتفاق کیا ہے، اور رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَیْ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَیْ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَیْ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلَیْ اللهُ عَلیْ اللهُ اللهُ عَلیْ اللهُ اللهُ عَلیْ اللهُ اللهُ عَلیْ اللهُ اللهُ

"اسلام میں نہ خو د ضرر اٹھانے کی اجازت ہے اور نہ دوسرے کو ضرر پہونچانے کی" اسی طرح رسول الله صَلَّالِیْ اِنْ مِنْ اللهِ عَلَیْ مِنْ اللهِ عَلَاج کی تاکید فرمائی ہے،اور اس کے لئے واضح ہدایات بھی

## ارشاد فرمائی ہیں:

---- حوا ک ----- حوا ک این المالی الح

<sup>1110</sup> \_ فناوی ابن تیمیه: ج۲۲ ص/۲۲۹ ، ج۲۱ ص/۵۶۴ مطبوعه الریاض ، احیاء علوم الدین: ج۴ ص/۲۷۹ مطبوعه عیسی البابی الحلبی ،الآداب الشرعیة لابن مفلح: ج۲ ص/۳۲۱

<sup>1111</sup> \_ الفوا كه للدواني: ج٢ص/ ٣٢٢، الجامع لا حكام القر آن للقرطبي: ج٠ اص/ ١٩٩، فياوي هنديه: ج٥ص/ ٣٥٥ م 1112 \_ موطالهام مالك كتاب الاقضية: ص/ ٣٦٣، منداحمه: ج١ص/ ١٩٣٣، ج٥ص/ ٣٢٧، ابن ماجه: ج٢ص/ ٨٨٧

"تداووا فان الله لم يضع داء الا وضع لم دواءغيرداء واحد الهرم1113"

ترجمہ: علاج کرواس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے کوئی ایسی بیاری نہیں رکھی جس کے لئے دوا نہ بنائی ہو، سوائے ایک بیاری کے اور وہ ہے بڑھایا۔

حضرت ابوالدر داءٌ سے روایت ہے کہ رسول اکرم صَلَّا عَلَيْهُمْ نِے ارشاد فرمایا:

"ان الله انزل الداء والدواء وجعل لكل داء دواء فتداووا ولاتتداووابحرام 1114"

ترجمہ: بلاشبہ اللہ نے بیماری اور علاج دونوں کو ہم رشتہ بنایا ہے، اور ہر بیماری کی دوا رکھی ہے س، پس علاج کرو مگر حرام ذریعہ سے نہیں۔

خود حضور اکرم مَثَلَّاتُیْمِ نے اپنے علاج کے طور پر دوااستعال فرمائی، آپ نے پمچھنہ لگوا یاوغیر ہ،اگر یہ تو کل کے خلاف ہو تا تو آپ مَثَلَّاتِیْمِ سے بڑھ کر تو کل علی اللہ کس کو ہو سکتا ہے؟ 1115

چنانچہ صحابہ کرام بھی علاج معالجہ کوبطور ایک سبب اختیار فرماتے تھے،اور مقام وباءسے اجتناب و گریز کیا کرتے تھے، جبیبا کہ حضرت عمر فاروق ٹنے طاعون کے موقعہ پر عمل فرمایا،اور اس سلسلے میں حضرت عبد الرحمٰن بن عوف نے ایک حدیث رسول مجھی سنائی <sup>1116</sup>۔

غرض علاج ایک سبب ہے، جو اللہ کی مرضی سے انسان کے لئے باعث شفابتا ہے، البتہ امام غزالی میں کے لئے باعث شفابتا ہے، البتہ امام غزالی نے لکھا ہے کہ اگر انسان الیبی حالت میں پہونچ جائے جب اسے شفاء کی قطعی امید نہ ہو، اور بیاری مہلک ہو، اور روز ترقی پذیر ہو، توالیبی صورت میں ترک علاج کی گنجائش ہے۔ اللہ میں ترک علاج کی گنجائش ہوں ترک ہے۔ اللہ میں ترک میں ترک ہوں ترک ہوں تو اللہ میں ترک ہوں ترک

<sup>1113</sup> \_ ابوداؤد مع عون المعبود: ج • اص ۱۳۳۲، تريزي مع تحفة الاحوذي ج ۲ ص • ۱۹ حسن صحيح

<sup>1114</sup> \_ ابو داؤر مع عون المعبود: ج • اص / ٣٥١

<sup>1115</sup> \_ ابو داؤد مع عون المعبود: ج • اص/ ۱۳۳۹، ۱۳۳۹، و فتح الباري: ج • اص/ ۱۵۰، • ۵۵

<sup>1116</sup> \_ بخاری مع فتح الباری: ج ۱۰ اص / ۱۷۹، مسلم شریف: چ ۴ ص / ۴ ۲۲ احدیث نمبر ۲۲۱۹

<sup>1117</sup> \_احياء علوم الدين: جهم س/٢٧٩

# غير فطري طريقة علاج كي اجازت نهيس

(۲) دوسری اہم ترین بات جس کو یہاں پیش نظر رکھنا ضروری ہے کہ اسلام نے علاج کی اجازت دی ہے ، اور حالات کے لحاظ سے اس کے لئے مدارج بھی مقرر کئے ہیں، مگر ایسے کسی طریقۂ علاج کی قطعی اجازت نہیں دی ہے جو خلاف فطرت ہو، جس سے خلقی تبدیلی واقع ہو، مثلاً جنس تبدیل ہو جائے، یا مقررہ طول وعرض مثارُ ہو، شکل وصورت اور رنگ وروپ بدل جائے، اور کوئی ایسی تبدیلی جو اس شخص کی جسمانی وضع کے خلاف ہو، البتہ ایسی تبدیلی کی گنجائش ہے جو اسکی بقائے صحت کے لئے ضروری ہو، جس سے اسکی وضع کے خلاف ہو، البتہ ایسی تبدیلی کی گنجائش ہے جو اسکی بقائے صحت کے لئے ضروری ہو، جس سے اسکی جان کی سلامتی یا عضو کی سلامتی وابستہ ہو، یا کسی عضو کو اپنی اصل حالت پر لانے کے لئے تبدیلی کی جائے، کسی زخم یا عیب کی اصلاح مقصود ہو، وغیرہ، ایسی چند ضروری صور توں کا استثناء کر کے ایسی تمام صور تیں ناجائز ہیں، جن میں اللہ کی خلقت کی تبدیلی لازم آئے، یابہ کہ محض تزئین و تحسین کے لئے کسی عضومیں تبدیلی کی جائے۔

جدید و قدیم تمام علاء و فقہاء غیر فطری تبدیلیوں کے عدم جواز پر متفق ہیں، قر آن و حدیث کی متعد د نصوص میں اسکی ممانعت آئی ہے:

#### ارشادربانی ہے:

"فليغيرن خلق الله ومن يتخذ الشيطان وليا من دون الله فقد خسر خسرا نا مبينا 1118"

ترجمہ: پس بیر لیں اللہ کی بنائی ہوئی صور تیں، اور جو اللہ کو چھوڑ کر شیطان کو دوست بنائے گا، وہ کھلے نقصان میں بڑجائے گا۔

#### ایک جگه ارشاد ہے:

"فاقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذالك الدين القيم و لكن اكثر الناس لا

يعلمون 1119"

ترجمہ: دین کی طرف بوری کیسوئی کے ساتھ متوجہ ہو جاؤاللہ کی فطرت کے مطابق جس پر اللہ نے لو گوں کو بیدا کیاہے ، اللہ کی خلقت میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی ، یہ سیدھادین ہے ،لیکن اکثر لوگ جانتے نہیں ہیں۔

آیت کریمہ میں تغیر خلق اللہ کا کیامفہوم ہے؟اس میں مفسرین کے دو قول ہیں:

(۱) ایک قول میہ ہے کہ اس سے مراد اللہ کے دین میں تبدیلی ہے، یعنی اللہ نے ہر بچہ کو دین فطرت پر پیدا کیا ہے، اسکو تبدیل کرنے کی مذمت یہاں کی گئی ہے، اور حرام کو حلال کرنا، اور حلال کو حرام کرنا بھی مراد ہو سکتا ہے۔ حضرت سعید بن المسیب ؓ، سعید بن جبیر ؓ، حسن ؓ، ضحاک ؓ، مجاہد ؓ، سدی ؓ، نخعی ؓ، اور قادہ ؓ کی رائے یہی ہے۔

(۲) دوسرا قول ہے ہے کہ اللہ کی بنائی ہوئی ظاہری شکل وصورت کوبدلنامر ادہے، مثلا کسی کا ہاتھ، یاؤں، کاٹنا، خصی کرنا، خنثیٰ بنانا، بال میں بال جوڑناوغیر ہ<sup>1120</sup>۔

ابن عطیہ کا خیال ہیہ ہے کہ رائ<sup>ج</sup> بات ہیہ معلوم پڑتی ہے کہ پہلی آیت میں تبدیل دین یا تبدیل شریعت مراد ہے،اور دوسری آیت میں تغیر شکل وہیئت مراد ہے<sup>1121</sup>۔

ہ کامام بخاریؓ نے ایک باب قائم کیاہے" باب المتفلجات للحسن "اس کے تحت حضرت عبد اللہ بن مسعود ؓ کی روایت نقل کی ہے کہ:

"لعن الله الواشمات المستوشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله مالي لا العن من لعن النبي صلى الله عليه وسلم و هو في كتاب الله و مااتاكم الرسول فخذوه وما نها كم عنه فانتهوا 1122 "

<sup>1119</sup> \_ الروم: • ٣

<sup>1120</sup> \_ تفسير كبير للرازى: ج1اص/ ۴۸، • ۵ مطبوعه دارالا حياءالتراث العربي بيروت

<sup>1121 -</sup> المحر رالو جيز لا بن عطيه مطبوعه قطر: جهم ص / ۲۳۲

<sup>1122 -</sup> صحیح البخاری مع فتح الباری ج۱۲ ص ۹۵،۴۹۳ م

ترجمہ: اللہ کی لعنت ہوبدن میں سوئی گوند سے اور گوند موانے والیوں پر اور چہرہ اور البروہ غیرہ کے بال کٹوانے والیوں پر ، اور خو بصورتی کی غرض سے دانتوں کے پی کھود وانے والیوں پر ، بیہ سب اللہ کی خلقت کوبد لئے والیاں ہیں ، میں ان عور توں پر لعنت کیوں نہ جھیجوں ، جن پر اللہ کے رسول صَلَّا لَیْا یَّمْ نے لعنت فرمائی ہے۔ اور بیہ بات قر آن میں موجود ہے "مااتا کم الآیة "لیعنی جو چیز اللہ کے رسول ممّ کودیں وہ لے لو، اور جس سے منع کریں اس سے رک جاؤ۔

حافظ ابن حجر ﷺ کہ یہ ممانعت ایسی تبدیلی پرہے جو بغرض حسن و نمائش کی جائے، لیکن اگر علاج کے لئے اس کی ضرورت ہو تو جائزہے، یاعورت کے چہرہ پر کوئی ایسی غیر موزوں چیز نکل آئے جو تکلیف دہ ہو اور عام طور پر عور توں کو نہیں نکلتی ہو تو اس کو صاف کرنا بھی تغیر خلق اللہ میں داخل نہ ہوگا، مثلاً عورت کے داڑھی یامونج کے مقام پر بال نکل آئے وغیرہ 1123۔

علامہ نووی نے بھی شرح مسلم میں یہی بات لکھی ہے 1124

# علاج کے لئے مریض یا اسکے اولیاء کی اجازت ضروری ہے

(۳) اس طرح جینیٹک علاج میں بھی اس بات کالحاظ رکھنا بھی ضروری ہے جس پر تقریباً تمام ہی فقہاء کا اتفاق ہے کہ عام حالات میں کوئی بھی عمل مریض کی اجازت کے بغیر نہ ہو اور اگر وہ اس لا کُق نہ ہو تو اس کے اولیاء سے ضرور اس عمل کی اجازت حاصل کی جائے، ور نہ ڈاکٹر گنہگار ہوگا، خواہ وہ کتنا ہی مخلص اور ما ہر فن کیوں نہ ہو، اور اگر اس علاج سے مریض کو کوئی نقصان بہو نچے تو اس کا ضمان بھی اس پر ہوگا، مذاہب اربعہ کے فقہاء کا اس پر اتفاق ہے <sup>1125</sup>۔

<sup>1123</sup> \_\_ فتح الباري شرح البخاري: ج١٢ ص / ٣٩٣، ٣٩٥

<sup>1124 -</sup> صحیح مسلم شرح النووی: ج ۱۰۶ س

<sup>1125</sup> \_ روضة الطالبين: ج9ص/ ۱۸۰، الفتاوی الهنديه: جهم ص/ ۴۹۹، جواهر الاکليل: ج۲ص/ ۲۹۲، الشرح الکبير مع حاشية الدسوقی : جهم ص/ ۳۵۵، الانصاف ج۲ص/ ۷۵، منار السبيل: ج اص/ ۴۲۲

البتہ ابن حزم ظاہری کو اس سے اختلاف ہے، ان کے نزدیک اگر ڈاکٹر ماہر ہو توضان نہ ہو گا 1126 مگر جمہور کی رائے کر امت انسانی اور مقاصد شریعت سے زیادہ ہم آ ہنگ ہے، اور اس کی تائید اس روایت سے ہوتی ہے، جو بخاری ومسلم میں حضرت عائشہ سے منقول ہے:

"لددناه في مرضم فجعل يشير الينا ان لا تلدوني فقلنا كراهية المريض للدواء فلما افاق قال الم انهكم ان لا تلدوني؟ قلناكراهية المريض للدواء، فقال: لا يبقى في البيت احدالالدو انانظر الا العباس "فانم لم يشهدكم 1127"

ترجمہ: ہم نے رسول اللہ مُنگانی اللہ مُنگانی کو مرض کی حالت میں دوایلائی تو آپ نے ہمیں اشارہ سے منع فرمایا مگر ہم نے اس کو اس ناپسندیدگی پر محمول کیا جو عام طور پر بیاروں کو دواء سے ہوتی ہے مگر جب آپ کو افاقہ ہواتو اآپ نے فرمایا کہ میرے منع کرنے کے باوجو دتم لوگوں نے مجھے دوا کیوں بلائی ؟ ہم نے عرض کیا کہ اسکو ہم نے اس ناگواری پر محمول کیا، جو عام طور پر بیار کو دواء بلانے سے ہو جاتی ہے، آپ نے ارشاد فرمایا کہ گھر میں کوئی ایسا نہ بیجے جسے دوانہ بلائی جائے، چنانچہ حضرت عباس کو چھوڑ کر سب کو دوایلائی گئی، حضرت عباس اس واقعہ کے وقت موجو دنہ تھے۔

روایت بالاسے ثابت ہو تاہے کہ مریض کی اجازت کا بہر حال لحاظ ضروری ہے، اس سے صرف بعض حالات کا استثناء کیا جاسکتا ہے، مثلاً:

(۱) ایسی صورت جس میں مرض سے دوسروں کو نقصان پہونچنے کا شدید اندیشہ ہو، مثلاً متعدی امراض، ایسی صورت میں مریض کی رائے سے اتفاق کر ناضروری نہیں ہے، بلکہ حکومت کے محکمہ تصحت کے مشورہ سے مریض پر علاج کا عمل کیا جاسکتا ہے۔

(۲) ایسے ہنگامی نوعیت کے کیس جن میں مریض سے اجازت لینے کا کوئی موقع نہ ہو ، اور اس کی

<sup>1126</sup> \_ المحلى: ص/مهمهم

<sup>1127</sup> مصحیح البخاری مع فتح الباری کتاب الطب:ج • اص / ۱۲۲

جان بچپانے کے لئے فوری کاروائی ضروری ہو، تو بھی بلااجازت مریض علاج کرنادرست ہو گاوغیرہ۔ مجمع الفقہ الاسلامی جدہ نے بھی اپنے چو تھے سیمینار مین چند صور توں کا استثناء کر کے مریض کی اجازت کو ضروری قرار دیاہے 1128۔

اور شریعت اسلامی کے اس ضابطے کو اس دور کی میڈیکل دنیانے بھی قبول کر لیاہے۔

# مقاصد، وسائل اور نتائج كااعتبار

(۴) اسی طرح اس کا بھی لحاظ رکھنا ضروری ہے کہ نثریعت نے کن مقاصد کا اعتبار کیا ہے، اور ان کے لئے وسائل کا کیامعیار مقرر کیا ہے، اور نثریعت ان سے حاصل ہونے والے نتائج کو کس نگاہ سے دیکھتی ہے؟

شریعت کے تمام احکام میں مصالح کی رعایت ملحوظ رکھی گئی ہے،خواہ ان مصالح کا تعلق ضرورت سے ہو یا حاجت سے ، یا تحسین سے ، اسی طرح شریعت میں مصالح و مفاسد کے موازنہ پر بھی کافی زور دیا گیا ہے ،اور اس سلسلے میں فقہاء کے یہاں متعد د قواعد معروف ہیں ، مثلاً:

المحروفع مفسدہ جلب مصلحت سے مقدم ہے۔

اللہ ہے ضرر کو دور کرنے کے لئے جھوٹے ضرر کو گوارہ کیا جاسکتا ہے۔

☆ ضرر کو دور کیاجائے گا۔

🖈 ضرر کواسی در جہ کے ضرر کے ذریعہ دور نہیں کیا جائے گا۔

🖈 ضرورت کی بنا پر بعض ممنوعات کی گنجائش ہو جاتی ہے۔

🖈 ضرورت کااعتبار صرف بقدر ضرورت ہی کیاجائے گا۔

🚓 ضررعام کو د فع کرنے کے لئے ضرر خاص کو گوارا کیا جاسکتا ہے۔

🖈 ضرراشد کوضرراخف کے ذریعہ دور کیاجائے گا۔

---- حواشی ----- حواشی

1128 \_ قرار مجمع الفقه الاسلامي:ج مه ص / ۸۸

☆ ضرر کا د فعیہ ممکن حد تک کیاجائے گا۔

اللہ علی ماجت ضرورت کے قائم مقام ہو جاتی ہے۔

اضطرار ہے کسی کاحق باطل نہیں ہو سکتا۔

المحجال مشقت ہوگی وہاں آسانی بھی ہوگی۔

المشکل پیش آتی ہے وہاں معاملہ میں گنجائش پیدا ہوتی ہے۔

🖈 نہ کسی کو ضرر بہونجانا درست ہے ، اور نہ خو د ضرر اٹھانا، وغیرہ۔

اللہ جب دومفسدے میں ٹکر اؤ ہو جائے توبڑے مفسدے کی رعایت کی جائے گی۔

☆ ہمیشہ ملکے شرکو گوارہ کیاجائے گا۔ (مجبة الاحکام العدلیة، قواعد الفقہ وغیرہ)

وسائل کے بارے میں شریعت کا موقف ہیہ ہے کہ جائز وسائل ہی سے جائز مقصد کی تحصیل ہو سکتی ہے، ناجائز وسیلہ ناجائز ہے،خواہ اسکے مقاصد کتنے ہی اچھے ہوں، ناجائز تک پہونچانے والا ذریعہ بھی ناجائز ہے، جس کو فقہاء سد الذرائع کہتے ہیں، البتہ علاج کی ضرورت یا شدید مشقت سے بچنے کے لئے ناجائز وسیلہ کی

گنجائش ہے

علامه ابن قیم نے سد ذرائع کور بع دین قرار دیاہے

اسی طرح نثر یعت اسلامیہ نتائج پر خاص دھیان دیت ہے، کسی بھی کام کی اجازت بہتر نتائج ہی کے بینے ممکن ہے <sup>1131</sup>۔

# حيوانات ميں افزائش نسل كانثر عي معيار

(۵) جنیٹک تحقیقات کا ایک بڑامیدان عمل انسانوں اور حیوانوں میں جنسی تصر فات اور افزاکش

---- حواشی ------

1129 \_ الموافقات للشاطبي: جهم ص/ ۵۵۲

1130 \_ اعلام الموقعين: جساص/١٣٩٠ مطبوعه النهصنة الجديدة القاهر ه

1131 \_ المواقعات: جهم ص/ ۵۵۲،۵۵۳

نسل کی جدوجہد ہے،اس لئے اس سلسلے میں شریعت کاعمومی نقطۂ نظر مستحضر رہناضر وری ہے:

(۱) کوئی ایساعمل جس میں انسان کی قوت تولید ختم ہو جائے جائز نہیں ہے ، صریح طور پریہ تغیر خلق اللہ ہے، جو حرام ہے، حضور اکرم مَثَّاللَّهُ عِنْ انسانوں کو خصی کرنے سے منع فرمایاہے، اور تکثیر نسل کے لئے نکاح کی تاکید فرمائی ہے،اسی طرح تمام علاء نے متفقہ طور پر بلا قید وشر ط اسکو حرام قرار دیاہے<sup>1132</sup> (۲) جانوروں کے اعضاء میں بھی بلا ضرورت قطع و برید حرام ہے ، اور تغییر خلق اللہ کامصداق

البته جانوروں کو خصی کرنے کے سلسلے میں فقہاء کے یہاں دو قول یائے جاتے ہیں:

(الف)منفعت مقصود ہو تورخصت ہے ، مثلا جانور کو موٹا بنا ناہو ، یا اس کے گوشت کی لذت بڑھانی ہو، وغیر ہ۔حضرت عمر بن عبد العزیز ؓ، عروہ بن زبیر ؓ، امام مالک ؓ وغیر ہ کی رائے فی الجملہ طور پریہی ہے

(ب) دوسر اقول بہہ ہے کہ مکر وہ ہے ، حضرت عبد اللہ بن عمر ؓ، ابن المنذررؓ، اور امام اوزاعیؓ گی رائے <u>'ہی ہے۔</u>

(m) جانوروں میں نسلی عملی کے ذیل میں ایک مسکلہ یہ ہے کہ دومختلف الجنس جانوروں کے جنسی اتصال سے کوئی نئی مخلوق حاصل کی جائے، مثلا گھوڑااور گدھی کے ملاپ سے ایک تیسرے جانور کی پیدائش ہو تواس تعلق سے بھی فقہاء کے یہاں دوقشم کی رائے یائی جاتی ہے:

(الف) کو ئی مضا نقه نہیں، اور دلیل بہ ہے کہ خو در سول اکرم مَثَّاتِیْنِمِ نے خچر پر سواری فرمائی اگریہ ناجائز یا مکروہ ہو تاتو آپ سواری نہ فرماتے۔

(ب) دو سری رائے کراہت کی ہے ، اور اسکی دلیل ابو داؤد میں ایک روایت ہے جو حضرت علی ؓ ---- حواشي\_

<sup>1132</sup> \_ تفسير قرطبي:ج۵ص/۱۹۳

<sup>1133</sup> \_ الجامع للاحكام القر آن للقرطبي: ج٥ص / ٣٨٩

<sup>1134</sup> \_ تفسير قرطبي: ج٢ص/٣٩٠

سے منقول ہے، حضرت علی فرماتے ہیں کہ میں نے آپ مَنَّا اللّٰهِ اَللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ

علامہ خطابی تفرماتے ہیں کہ ارشاد نبوی گامقصدیہ ہے کہ گھوڑے جن بلند مقاصد کے لئے استعال ہوتے ہیں، ان میں خچر استعال نہیں ہوسکتے، اور اس طرح کے عمل سے گھوڑے کی نسل گھٹ جائے گی، اور خچر کی نسل بڑھ جائے گی، اس لئے آپ صَالَا اللّٰہ عَلَم عَلَم اللّٰہ اللّٰہ عَلَم اللّٰ عَلَم عَلَ

فقہاء نے اس مسلہ کا بھر پور تجزیہ کیا ہے ، اور مختلف الجنس جانوروں کے اتصال کی نو(۹) صور تیں بیان کی ہیں،اور ہر ایک کے لحاظ سے جدا گانہ احکام بیان کئے ہیں:

(۱) دوپاک جانوروں کے اتصال سے کوئی جانور پیدا ہو، مثلا اونٹ اور گائے کے اتصال سے، اس جانور کو کھانا جائز ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، البتہ اختلاف مقد ارز کو ق میں ہے، کہ اس میں اونٹ کی زکو ق جاری ہوگی یا گائے کی ؟، تو فقہاء کے ضابطے کے مطابق اس قسم کے جانوروں میں نر اور مادہ میں سے جس کی زکو ق کم ہووہ جاری ہوگی، مثلا مذکورہ صورت میں گائے کی زکو ق اونٹ کے مقابلہ میں ہلکی ہے <sup>1137</sup>۔

(۲) دوناپاک اور غیر ماگول اللحم جانوروں کے اتصال سے کوئی جانور پیدا ہو، مثلا کتا اور خزیر کے اتصال سے تووہ جانور نایاک ہے، اور اس کا کھانا درست نہیں 1138۔

الناشر الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4

<sup>1136</sup> \_ النهاية في غريب الحديث والاثر بحو اله الوراثة والهندسة للدكتور عبد الله ص/ ٤٥٨

<sup>1137</sup> \_ حاشية الشر قاوي على التحريرج اص/١١٠، نهاية المحتاج ج اص/ ٢٢٠ \_

<sup>1138</sup> \_ حاشية الشرقاوي على التحريرج اص/١١٤، نهاية المحتاج ج اص/ ٢٢٠

سے بچہ پیداہواہو،اس کا کھانا بھی جائز نہیں <sup>1139</sup>۔

(۴) آدمی اور کتایا خزیر کے اتصال سے بچہ پیدا ہو، اس صورت میں اگر پیدا ہونے والے بچے کی صورت آدمی جوبہ بتو وہ بالا تفاق ناپاک ہے۔ اور اگر اوپر کا نصف حصہ آدمی کا ہو، اور نیچے جانور کا توعلامہ رملی اور ان کے والد کے خیال میں اس کو آدمی تصور کیا جائے گا، اور اس کو پاک مانا جائے گا، اور دیگر تمام احکام کاوہ انسانوں کی طرح مکلف ہو گا، اور دوسر نے فقہاء کے نزدیک وہ ناپاک قرار پائے گا، اور اباحت، نماز ، دخول مسجد وغیرہ احکام کاوہ مکلف نہیں ہو گا<sup>1140</sup>۔

شخ زکر یاانصاری فرماتے ہیں کہ چونکہ وہ انسانی صورت میں ہے، اس لئے آیت کریمہ "ولقد کر منا بنی آدم "کی روشنی میں اس کو پاک ماننازیادہ رانج ہے، اور وہ مسجد ول میں جاسکتا ہے، امامت کر سکتا ہے، البتہ ولا یت نکاح اور ولا یت قضا اسے حاصل نہ ہوگی، اس کا ذبیحہ حلال نہ ہوگا، اور نہ اس کے اور آدمی کے در میان وراثت جاری ہوگی، قول معتمد یہی ہے، البتہ اگر آدمی کی صورت نہ ہو بلکہ کئے کی صورت ہو تو وہ نایاک ہے، اگر چے کہ عقل و نطق موجو دہو، قول معتمد یہی ہے 1141۔

(۵) دو آدمیوں کے اتصال سے کتا پیدا ہو، تو وہ پاک قرار دیاجائے گا، اور تغیر صورت یہاں موئر نہیں ہوگا، جس طرح کہ اس شخص کے بارے میں حکم ہے، جسکی صورت مسنح ہوگئ ہو 1142۔
(۲) دو بکریوں کے اتصال سے آدمی پیدا ہو، شیخ شبر املسی نے اپنے حاشیہ میں لکھا ہے کہ قرائن اور دلائل سے زیادہ قریب بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ ایسے شخص کی امامت اور دوسری عبادات کو صحیح قرار دیاجائے، جمع کی تعداد میں اس کا شار معتبر ہو، اس لئے کہ اس شار کا تعلق عقل سے ہے، وہ اسکے اندر موجود ہے، اس طرح اس کا ذرج کیاجانا جائز ہو، اس لئے کہ اس شار کا تعلق عقل سے ہے، وہ اللحم جانور ہے، اور بعض ہے۔ اس طرح اس کا ذرج کیاجانا جائز ہو، اس لئے کہ اصل کے اعتبار سے وہ ماکول اللحم جانور ہے، اور بعض

<sup>1139</sup> \_ حاشية الشرقاوي على التحريرج اص/١١٤، نهاية المحتاج جي اص/ ٢٢٠ \_

<sup>1140</sup> \_ نفاية المحتاج لشمس الدين الرملي؛ ج اص /۲۲۴

<sup>1141</sup> \_ حاشية الشرقاوي على التحرير: ج اص/ ١١٧

<sup>142</sup> \_ حاشية الحمل على المنهج: ج اص / ١٧٢

فقہاءنے اس کی امامت جمعہ کو معتبر نہیں ماناہے 1143۔

(2) آدمی اور جانور کے اتصال سے آدمی پیدا ہو، ابن حجر ٹنے اس کو جانور اور مالک کی ملک قرار دیا ہے، شہر املسی ٹنے کھاہے کہ اس کا کھانا جائز نہیں 1144۔

(۸) سمندری جانور سے آدمی پیداہو، اس کا تھم وہی ہے جو دو بکریوں سے پیداہونے والے آدمی کاہے۔

(۹) مجھلی اور آدمی سے آدمی پیدا ہو، یہ آدمی کے حکم میں ہو گا،اور اس کا کھانا جائز نہ ہو گا،اور دلا کل کا تقاضا ہے کہ اس کومکلف قرار دیا جائے <sup>1145</sup>۔

دراصل فقہاء نے دوجنسوں سے پیدا ہونے والے بچوں کے بارے میں ایک جامع ضابطہ بیان کیا ہے اور اسی کے لحاظ سے مختلف قسموں پر مختلف احکام مرتب ہوتے ہیں، وہ ضابطہ یہ ہے کہ فرع نسب میں باپ کے تابع ہوگا، اور غلامی اور آزادی میں مال کے، اور دین، بدل کے وجوب، اور جزیہ کی تعیین میں مال باپ میں جو بہتر ہوگا اسکے تابع ہوگا، اور وجوب زکوۃ میں اس کے تابع ہوگا جس کی زکوۃ کم واجب ہو، اور خواست، تحریم ذہیجہ، اور تحریم مناکحہ میں ارذل کے تابع ہوگا اللہ کے تابع ہوگا ہوگا۔

## جنیٹک علاج کے کچھ ضابطے

مذکورہ بالا مباحث سے جنیٹک علاج کے کچھ حدود وضوابط سامنے آتے ہیں، جن کالحاط رکھنا بہر

حال ضر وری ہے ، وہ ضوابط مندر جہ ذیل ہیں:

---- حواشی ------

1143 \_ حاشية الشبراملسي على المنهاج: ج اص/٢٢١

1144 \_ حاشية الشير املسي على المنهاج: جراص /٢٢١

1145 \_ حاشية الحمل على شرح المنهاج: ج اص/ ١٧٢

1146 \_ نهاية المحتاج الى شرح المنهاج للرملى: ج1 ص/٢٢، حاشية القليو بي على منهاج الطالبين: ج1 ص ٢٩، شرح الشيخ زكريا الانصاري على الهجة الوردية: ج1 ص/١١٠ بحواله الوراثة: والهندسة الهجة الوردية: ج1 ص/١١٠ بحواله الوراثة: والهندسة الوراثية روية اسلامية للدكتور عبد الله مجمع عبد الله ص/١٥٠

(۱) تحقیقات اور معالجہ میں ہر طرح کی علمی اور فنی احتیاط ملحوظ رکھی گئی ہو، اور کسی قشم کی کو تاہی اور لا پر واہمی نہ برتی گئی ہو۔

(۲) جلب مصلحت اور د فع مضرت پیش نظر ہو، تسکین شوق مقصود نہ ہو۔

(۳)مطلوبہ فوائد کے حاصل ہونے کاغلبۂ گمان ہو، محض موہوم مصالح کے لئے جینیٹک علاج کی ا اجازت نہیں ہے۔

(۴)علاج کے نتائج قابل اطمینان ہوں،اس سے کسی بڑے ضرر کااندیشہ نہ ہو،اوراس کے برے اثرات،بدن،عقل،نسل، یانسب پر نہ پڑتے ہوں۔

(۵)علاج کاعمل نیک مقاصد کے لئے کیا جائے ، بلا وجہ یا محض قوت علم کے اظہار کے لئے کسی انسان کو جینیٹک عمل کانشانہ بنانادرست نہیں۔

(۲)اس سے تغییر خلق اللہ نہ لازم آتی ہو۔

(۷) علاج میں جائز مواد اور وسائل کا استعال کیا گیا ہو ، نا جائز موادیا ذرائع کا استعال درست نہیں ،البتہ حالت ضرورت میں بقدر ضرورت کا استثناء ہے۔

(۸) حداعتدال کی رعایت ملحوظ رکھی گئی ہو، مالی اخر اجات ، اسراف و تبذیر کے حدود میں نہ داخل ہوں۔

(۹) علاج کے عمل سے سوسائٹی یا جماعت کو ضرر نہ پہونچے، یااس سے جانوروں کواذیت نہ ہوتی ہو۔

(۱۰) انسان پر کوئی بھی جینیٹک عمل جاری کرنااسوفت تک جائز نہیں جب تک کہ جانور پر اس کی کامیابی کابڑی حد تک تجربہ نہ کر لیا گیا ہو۔

(۱۱) اس عمل سے جڑے ہوئے لوگ تجربہ کار، ماہر، مخلص، اور اس فن کے اسپیشلسٹ ہوں۔ (۱۲) اور تمام تر کاروائی کسی حکو مت، یا معتبر ادارہ کی نگر انی میں انجام دی جائے، جینیٹک عمل کے جواز کے لئے مذکورہ بالاحدود کی رعایت لازم ہے۔ مجمع الفقہ الاسلامی رابطہ عالم اسلامی نے بھی اپنے پندر ہویں سیمینار (منعقدہ ۱۱/ رجب ۱۹<u>۳۹ ہے</u> مطابق ۳۱/ اکتوبر ۱۹۹۸ء بمقام مکۃ المکرمۃ) میں تقریباً نہی شر ائط و ضوابط کے ساتھ جینیٹک عمل سے استفادہ کے جواز کی قرار داد منظور کی ہے<sup>1147</sup>۔

## جنیٹک عمل سے وابستہ چند مسائل

ان ضوابط کی روشنی میں اس ضمن میں پیدا ہونے والے سوالات کے جوابات ذیل میں پیش ہیں:

(۱) جینی اسٹیم سیل کے بارے میں سائنس دانوں کا خیال ہے کہ وہ مکمل انسان بننے کی صلاحیت
رکھتاہے اور اپنے محدود دائرے میں آئسیجن بھی حاصل کر تاہے، مگر نثر عی اور اصطلاحی طور پر اسے ذی روح
اور زندہ وجو د کے حکم میں نہیں رکھا جاسکتا، اور اس کے ضائع کرنے پر کوئی نثر عی ضمان واجب نہ ہوگا، یہ الگ
بات ہے کہ بلاضر ورت اس کاضائع کرنا درست نہیں ہے، اور اس پر گناہ ہوگا۔

حضرت امام مالک ؒ کے علاوہ جمہور فقہاء کا نقطۂ نظریہی ہے، یہی وجہ ہے کہ مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک چالیس (۴۰) یوم سے قبل اور حفیہ کے نزدیک ایک سو ہیں (۱۲۰) دن قبل عذر کی بناپر اسقاط حمل کی اجازت ہے، مسئلہ کی تفصیل پہلے گذر چکی ہے، اور اس مدت میں کسی کا حمل ضائع کر دینے پر غرہ یا تاوان وا جب نہ ہو گا، اگر اس کو اصطلاحی طور پر زندہ وجو د مان لیا گیاہو تا، تواس کے قتل وضیاع کی اجازت نہ دی جاتی دراصل زندگی تو ہر شی میں فی الجملہ موجو دہے، مگر اصطلاح میں جس زندگی کے قتل وضیاع پر حکم شرعی مرتب ہو تا ہے، اس کا مخصوص معیار ہے، اس لئے ہر وہ چیز جس میں سائنس فی الجملہ زندگی کے آثار کا پہتے چلائے، اس پر اصطلاحی زندگی کے احکام مرتب نہ ہو نگے۔

خود حضرت امام مالک جواستقر ارکے بعد اسقاط حمل کو ناجائز کہتے ہیں، ان کے نزدیک بھی اس قشم کے حمل کے ضیاع پر ضمان واجب نہیں ہوتا، ان کی ساری گفتگو گناہ کی حد تک ہے۔

(۲) رحم ما در میں پر ورش پانے والے یا اسقاط شدہ جنین سے اسٹیم سیلز لیکر خود اسی انسان کے لئے

<sup>1947</sup> \_ العلاج الجيني، لعلى محى الدين القرة داغي ص/199

محفوظ کیا جاساتا ہے ، یا پھر اسکی اجازت سے (اہلیت اجازت کی صورت میں ) کسی دوسرے شخص کو بھی بوقت ضرورت دیاجا سکتاہے، بشر طبکہ اس دوسرے شخص کا جسم اس عضو کو قبول کر سکے، اور اس کے لئے باعث نقصان نہ ہو، نیز اس شخص کی اپنی ضر ورت سے زائد ہو، اور اسکے بدلے کو ئی قیمت وصول نہ کی گئی ہو، اور ان حدود میں رہ کر کی گئی ہو جن کاذ کر "ضوابط" کے ذیل میں اوپر کیا گیاہے۔

(m) انسان کا اسٹیم سیل کسی حیوان کے جسم میں ڈال کر مطلوبہ عضو تیار کر نادرست ہے ، بشر طیکہ حیوان حلال ہو، اور ماہر ڈاکٹر وں نے اسکی ضرورت تجویز کی ہو۔

(۷) اسٹیم سیل کے حاصل کرنے کا ایک اہم ذریعہ نافہ انون نال بھی ہے، اگر اس نال کے خون سے سیلس لئے جائیں،اوران کو مستقبل کے لئے محفوظ کر دیاجائے، توکسی نازک موقع پروہ اس کے کام آسکنا ہے، عام طور پر جب بیہ نال کا ٹی جاتی ہے، تو اس میں موجو دخون کو نومولو د کے جسم میں پہونجیا دیا جاتا ہے، اور نال باندھ دی جاتی ہے، اگر سیلس حاصل کرناہو تونال کے جھے میں جوخون ہے اسے باہر نکال لیاجائے گا،اس خون کے لینے کی وجہ سے کسی مرض یاخطرہ کاامکان ایک فیصد سے بھی کم ہے ، یہ صورت درست معلوم پڑتی ہے، بشر طیکہ یہ تمام تر کاروائی بچہ کے فائدہ کے لئے کی جائے۔

(۵) جینی اسٹیم سیل یوں تو بالغوں سے بھی حاصل کیا جاسکتا ہے ، لیکن اسکی نشوو نمامیں د شواریاں ہیں،اس پس منظر میں ٹیسٹ ٹیوب کے ذریعہ حمل کے استقر ار اور اس کی ابتدائی نشو و نما کے جدید طریقہ کو اختیار کرنے کی صورت میں اگر میاں ہیوی کی اجازت سے سیلس حاصل کر لیے جائیں ، اور ان کو انسانی عضو تیار کرنے میں استعمال کیا جائے، تو ایسا کر نابظاہر جائز معلوم ہو تاہے، بشر طیکہ یہ اطمینان کر لیا گیاہو کہ سیلس میاں بیوی ہی کے حمل سے لیا گیاہے، کسی اجنبی نطفہ سے نہیں، اگر اس اطمینان کی کو ئی صورت نہ ہو تو پیہ طریقنهٔ کار اختیار کرنے کی ضرورت نہیں ہے ، اس لئے کہ اس سے نسل اور نسب کے نظام کے متأثر ہونے کا انديشه بــــهذا ما عندى والله اعلم بحقيقة الحال

#### تجاويزاسلامك فقه اكيثرمي انثريا

جند السطى السط

ا-اگر جنیٹک ٹسٹ کے ذریعہ ثابت ہوجائے کہ رحم مادر میں پرورش پانے والا بچہ ایسانا قص العقل اور ناقص الاعضاء ہے جو ناقابل علاج ہے، اور پیدائش کے بعد اس کی زندگی ایک بوجھ اور اس کے اور گھر والوں کے لئے تکلیف دہ رہے گی توالیمی صورت میں حمل پر ایک سو بیس دن گذر نے سے پہلے پہلے والدین کے لئے اس کا اسقاط جائز ہے۔

۲-اگر جنیٹک ٹسٹ کے ذریعہ یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ کسی شخص کی اگلی نسل میں پیدائش نقائص کے امکانات ہیں تواس اندیشہ کے پیش نظر سلسلہ تولید کورو کنا قطعاًنا جائز ہے۔

س-اگر جنیئک ٹسٹ کے ذریعہ کسی شخص کے بارے میں یہ اندیشہ ہو کہ وہ آئندہ جنون یاکسی ایسے مرض میں مبتلاہو سکتاہے جو شرعاً فسخ نکاح کا سبب ہو قا۔ ہے تو فسخ نکاح کے لئے محض یہ ٹسٹ کافی نہیں ہو گا۔

۳-علاج کی غرض سے امر اض کی شاخت اور شخفیق کے لئے جنیٹک ٹسٹ کر انااوراس سے فائدہ اٹھانا جائز ہے۔

وی این اے سٹ

ا - جس بچ کانسب شرعی اصول کے مطابق ثابت ہواس کے بارے میں ڈی این اے ٹسٹ کے ذریعہ اشتباہ پیدا کرنا شرعاً جائز نہیں ہے۔ ۲-اگر کسی بچے کے بارے میں چند دعوے دار ہوں اور کسی کے پاس واضح شرعی ثبوت نہ ہوتو ایسے بچے کانسب ڈی این اے ٹسٹ کے ذریعہ متعین کیاجا سکتا ہے۔

س-جو جرائم موجب حدوقصاص ہیں ان کے ثبوت کے لئے منصوص طریقوں کے بجائے ڈی این اے ٹسٹ کا اعتبار نہیں ہو گا۔

سم- حدودو قصاص کے علاوہ دوسرے جرائم کی تفتیش میں ڈی این اے لئے سے مدد کی جاسکتی ہے ، اور قاضی ضرورت محسوس کرے تواس پر مجبور بھی کرسکتاہے 1148۔

# جديد ذرائع ابلاغ

# جديد ذراك ابلاغ كاشر عي حكم 1149

ریڈیو، ٹیلی ویزن، موبائل، انٹرنیٹ یااس قسم کے دیگر جدید آلات آج کے سائنسی دور کے اعلیٰ ترقی یافتہ ذرائع ابلاغ ہیں، ان کااستعال آج چاہے مکرات وخرافات اور ابھو ولعب کی اشاعت کے لئے بکثرت ہور ہاہو ولعب کی اشاعت کے لئے بکثرت ہور ہاہو ولیکن ان کے ایجاد کے پس منظر میں صرف ابلاغ وترسیل کا محرک کار فرما تھا، یہ بگڑے ہوئے سماج کی دین ہے، یاان ذرائع کو استعال کرنے والے ہاتھوں کا قصور، کہ آج ان کا استعال اچھی تعمیری باتوں کی ترسیل سے زیادہ، غلط تخریبی باتوں کی اشاعت میں ہور ہاہے، اور یہ انہی کا کیا؟ دنیا کی کسی بھی اچھی چیز کا غلط استعال ہو سکتا ہے، سیمنٹ، اینٹ اور پھر تعمیری مواد (مطیریل) ہیں ان سے مسجد وں کی بھی تعمیر کی جاسکتی ہے اور مندر یا کلیسا کی بھی آگ ایک عظیم نعمت خداوندی ہے ان سے کھانا بھی پکا یا جا سکتا ہے، اور کسی غریب کی حجو نیڑی بھی خاکستر کی جاسکتی ہے، اور کسی غریب کی حجو نیڑی بھی خاکستر کی جاسکتی ہے، اور کسی چیز کا غلط استعال اس کو غلط نہیں بنا تا، اصل چیز اس کا صحیح استعال

## آلات لهوولعب كاحكم

کتب فقہیہ میں بعض ان آلات کا ذکر آیا ہے جن کا استعال لہوولعب کے لئے ہو تا تھا، اور کثرت استعال کی وجہ سے ان کو آلات لہوولعب کہا جاتا تھا، ان کے بارے میں فقہاء کی رائے یہی ہے کہ جواز وعد م جواز کا مدار قصد اور استعال پر ہے، یعنی حدود میں رہتے ہوئے صحیح نیت کے ساتھ استعال کیا جائے تو مضا کقہ نہیں، ورنہ جائز نہیں۔

<sup>1149 -</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منورواشریف، بتاریخ ۳۰/ ذی الحجه ۲۵ م

علامه شامی مختلف آلات لہویر تبصر ہ کرتے ہوئے رقمطر از ہیں:

"هذا يفيد ان آلة اللهوليست محرمة لعينها بل لقصد اللهو منها....الا ترى ان ضرب تلك الآلة لعينها حل تارة وحرم اخرى باختلاف النية ، والامور بمقاصدها"1150

ترجمہ: اس سے مستفاد ہو تاہے کہ آلۂ لہوبذات خود حرام نہیں ہے بلکہ اراد ہُلہو کی بنا پر اس میں حرمت آتی ہے،۔۔۔ کیاتم دیکھتے نہیں کہ بعینہ اسی آلہ کا استعال نیتوں کے فرق کے ساتھ کبھی حلال ہو تاہے اور کبھی حرام، کیونکہ امور میں اعتبار مقاصد کا ہے۔

كتب فقه مين اس كى كئي مثالين آئي ہيں، مثلاً:

ﷺ ڈ نکا بجانا (ضربۃ النوبۃ) اظہار تفاخر کی نیت سے حرام ہے ، اور لوگوں کو بیدار کرنے کی غرض سے جائز ہے ، مثلاً کوئی تین او قات میں ڈ نکااس لئے بجائے کہ تین نفخات کی تذکیر ہو یعنی عصر کے بعد نفخہ فزع کی ،عشاء کے بعد نفخہ موت کی اور نصف شب کے بعد نفخہ بعث کی یاد دہانی ہو۔

اسی طرح ڈھول آلۂ لہوہے، لیکن رمضان میں سحری کے لئے جگانے کی غرض سے اس کی گنجائش ہے۔ گنجائش ہے۔

ہ شادی بیاہ کے موقعہ پر بغرض اعلان واشتہار دف کا استعمال مباح ہے، بشر طیکہ دف میں کھو نگھر و، گھنٹی، یاسر کی آوازنہ پیدا ہوتی ہو، اور ڈھول بجانے کے طور پر اس کا استعمال نہ ہو۔
ﷺ حمام کا بگل بھی اسی بنیاد پر جائز ہے۔

اس موفیاء کے سماع کو بھی اس طور پر لیا گیاہے ، اور اسی وجہ سے ان پر تنقید واعتر اض سے رو کا گیا ہے

ے:

"ومن ذالك (اى من الملاهى) ضرب النوبة للتفاخر فلو للتنبيم فلا بأس بم كما اذاضرب في ثلاث اوقات لتذكير ثلاث

---- حواشی ------

1150 - شامى كتاب الحظر والاباحة قبيل فصل اللبس ج9ص ٢٦٣، مطبوعه دارالكتاب ديوبند

نفخات الصور لمناسبة بينهما فبعد العصر للاشارة الى نفحة الفزع وبعدالعشاء الى نفحة الموت وبعد نصف الليل الى نفحة البعث وتمامم فيما علقتم على الملتقى ... وفيه دليل لسادتنا الصوفية الذين يقصدون بسماعهاامورا هم اعلم بهم فلا يبادر المعترض بالانكاركي يحرم بركتهم فانهم السادة الاخيار ... وينبغي ان يكون بوق الحمام يجوز كضرب النوبة وعن الحسن لابالدف في العرس ليشتهر وفي السراجية هذا اذا لم يكن لم جلا جل و لم يضرب على هيئة التضرب ... اقول وينبغي ان يكون طبل للسحر في رمضان لايقاظ النائمين للسحور كبوق الحمام تامله 1151

اس تناظر میں دیکھا جائے تو یہ آلات لہو جو زیادہ ترلہو ولعب اور تفریکی اغراض کے لئے بنائے جاتے ہیں، جب ان میں اتنی گنجائش ہے، تو وہ جدید سائنسی آلات جن کی ایجاد کے پیچھے لہو ولعب سے زیادہ ابلاغ وتر سیل اور اعلان و تشہیر کے مقاصد کار فرماہیں ان میں بدر جہ اولی بیہ گنجائش ہوگی کہ حدود میں رہتے ہو کئے صحیح مقصد کے لئے اور صحیح طور پر ان کا استعال ہو اور ان کے استعال سے کوئی محظور شرعی نہ لازم آتا ہو، اس سلسلے میں آخری نتیج تک پہو نجنے کے لئے چند بنیادی اصولوں کو اپنے پیش نظر رکھنا ضروری ہے:

اعتبار مقاصد کاہے

🖈 معاملات وامور میں اعتبار مقاصد کاہے، ارشاد نبوی مَنْ عَلَيْوْم ہے:

ترجمہ:اعمال کا مدار نیتوں پرہے۔

"انما الاعمال بالنيات"

نيزمشهور فقهي ضابطه ب:

"الامور بمقاصدها"1152

---- حواشی ------

1151 - شامی کتاب الحظر والا باحة بحواله امداد الفتاویٰ ج/۴ ص/۲۵۱

1152 – الاشباه والنظائر، ج/اص/۵۳، مطبوعه دار العلوم ديوبند

#### نفع ونقصان كاموزنه

ہے کسی چیز کے خیر ونٹر کے فیصلے کے لئے نفع ونقصان کاموازنہ کرناضر وری ہے، نفع ونقصان میں جس کی نثر ح غالب یا تا ثیر قوی ہو اس کے مطابق فیصلہ کیاجائے گا، محض کسی چیز میں منافع و فوائد دیکھ کر یک طرفہ اس کے خیر ہونے کا فیصلہ نہیں کیاجائے گا، ورنہ دنیا کی شاید ہی کوئی چیز ایسی ہو جس میں پچھ نہ پچھ فائدہ موجود نہ ہو۔۔۔ قر آن نے خمر و میسر کے ذیل میں اس اصول کی طرف اشارہ کیا ہے:

"يسئلونك عن الخمر والميسر فيهما اثم كبير ومنافع للناس واثمهما اكبر من نفعهما"1153

ترجمہ: لوگ آپ سے شراب اور جوائے بارے میں سوال کرتے ہیں آپ کہیئے کہ ان میں بڑا گناہ ان کے نفع سے اور لوگوں کے لئے منافع بھی ہیں، مگر ان کا گناہ ان کے نفع سے بڑھ کر ہے۔

## دینی مصالح کے لئے معصیت کی اجازت نہیں

کسی دینی یادنیوی مصالح کے لئے ارتکاب معصیت کی اجازت نہیں ہے،اللہ اور رسول کی اطاعت تمام مصالح پر مقدم ہے، تمام مصالح اس پر مقدم کر دیئے جائیں گے، مثلاً کوئی شخص سینما یاسود کے ذریعہ اس لئے رقم حاصل کرے تاکہ اس سے دینی مدارس چلائے یا اس نیت سے رقص وسرور کی محفل گرم کرے کہ لوگ جمع ہو جائیں، توان کو وعظ کیا جائے یہ ہر گز جائز نہیں، ایسا کرنا سخت گناہ اور خطرناک گر اہی ہے 1154

<sup>1153 –</sup> بقره، 119

<sup>1154 -</sup> احسن الفتاويٰ ج٢ص ٢٣ – 1

اور دعاؤں کے ترک کی اجازت دی گئی ہے، علامہ حصکفی فرماتے ہیں:

"ويزيدالامام التشهد الاان يمل القوم فياتى بالصلوات و يكتفى باللهم صل على محمدلانم الفرض عندالشافعي ويترك الدعو ات1155

## دینی مصلحت کی بنیاد پر کعبه کی تغمیر ترک کر دی گئی

اور غالباً اسی ذیل میں عہد نبوی مَنَّا عَلَیْمُ کا بیہ واقعہ بھی داخل ہے کہ حضور مَنَّا عَلَیْمُ خانہ کعبہ کو بنائے ابراہیمی پر تعمیر کرنا چاہتے تھے ، اور حطیم کو کعبہ میں داخل کرنے اور باب کعبہ کو نیچے کر کے دو درواز ب بنوانے کے خواہشمند تھے، جوایک پسندیدہ امر تھا، کیکن ایک بڑی دینی مصلحت یعنی فتنہ کے خوف کی بناپر آپ نے بیہ کام چھوڑ دیا، امام بخاری نے اس روایت پر بیہ باب قائم فرمایا:

"باب من ترك بعض الاختيار مخافة ان يقصر فهم بعض الناس فيقعوا في اشد منه 1156

یعنی بعض افضل و مختار کام اس اندیشہ سے چھوڑ دینا کہ لوگ کم فہمی کی وجہ سے کسی فتنہ میں مبتلانہ ہو جائیں۔

حافظ ابن حجراًنے اس واقعہ سے یہ نتیجہ اخذ کیاہے کہ:

وان الامام يسوس رعيتم بما فيم اصلاحم ولو كان مفضولاً مالم يكن محرماً "1157

یعنی امام اپنی رعایا کی اصلاح کے لئے بعض ایسی پالیسیاں اختیار کر سکتا ہے ، جو فی الواقع زیادہ فضیلت کی حامل نہ ہوں ، بشر طیکہ اس سے کسی حرام کاار تکاب لازم نہ

آتاہو۔

اگر کعبہ کو بنائے ابر اہیمی پر تغمیر کرنا فرض یا واجب ہو تا تو حضور صَّالِقَائِمٌ ہر گز کسی کی پرواہ نہیں

---- حواشی ------

1155 -ردالمخارج/اص/۲۲۳

1156 - بخاري مع فتح الباري ج/اص/١٩٩

1157 - فتح الباري ج/اص/199

فرماتے،اس لئے کہ آپ کو توبہ ہدایت کی گئی تھی کہ:

"وتخشى الناس والله احق ان تخشاه"1158

ترجمہ: آپ لو گوں سے خوف کرتے ہیں حالا نکہ اللہ کاخوف کرنازیادہ مقدم ہے۔

مگر بوجہ مصلحت ترک مستحب یاترک مباح میں یہ شرط ملحوظ ہے کہ اس سے قانون شرع میں تحریف یامداخلت فی الدین نہ ہوتی ہو، مثلاً امر مستحب یامباح کو اعتقاداً یاعملاً حرام سمجھاجانے گئے یابیہ کہ اس کی ممانعت کا قانون بناد یاجائے۔ اسی بنا پر فقہاء نے بوجہ مصلحت نکاح ثانی یا نکاح نابالغ پر پابندی کا قانون بنا نے کو ناجائز کہاہے، حالا نکہ نکاح ثانی یاصغر سنی میں نکاح کرنانہ فرض ہے نہ لہو ولعب، صرف مباح ہے، لیکن نکاح چونکہ ایک امر شرعی ہے اس لئے اس پر پابندی لگانا مداخلت فی الدین ہے، کیونکہ ایک مباح شرعی کے ساتھ عملاً حرام جیسامعاملہ کرناجائز نہیں 1159

# ریڈ بو کا استعال شرعی اصول پر ممکن ہے

مذکورہ بالا تفصیلات کی روشنی میں عہد حاضر کے ذرائع ابلاغ کا جائزہ لیا جائے توریڈیو کی نشریات میں مختاط رویہ اختیار کرنے کی گنجائش نگلتی ہے، اس کو ناجائز موسیقی کی آواز اور دیگر مخرب اخلاق باتوں سے محفوظ رکھا جاسکتا ہے، اور حدود کی رعایت کرتے ہوئے اس کو اشاعت اسلام اور تبلیغ دین کے لئے استعال کیا جاسکتا ہے۔

اس بنا پر اگر مسلمان اپناریڈیو اسٹیشن قائم کریں، جس کامقصد حق کی اشاعت، فرق باطلہ کی تر دید اور اسلام کے خلاف ہونے والے مساعی کامقابلہ ہو اور حدود شرع میں رہتے ہوئے اس کا استعمال کریں، توبیہ نہ کہ صرف جائز ہے بلکہ ایک امر مستحسن ہوگا۔

<sup>1158 -</sup> الاحزاب، 2<sup>1158</sup>

<sup>1159 -</sup> احسن الفتاويٰ ج/٢ص/٣٨

روشنی ڈالی ہے، چند اقتباسات نلاحظہ ہوں:

"اس حقیر کے نزدیک ریڈیو کی حقیقت ذریعۂ ابلاغ اور ایک آلہ کی ہے جس کے ذریعہ ہم اپنی بات دور دور تک پہونجاسکتے ہیں، اور ریڈیو کا آج جو بے جااستعال ہو ر ہاہے یہ ایک ذریعۂ ابلاغ کاغلط استعمال ہے جہاں تک نفس ریڈیو کے ذریعہ اپنی بات دور تک پہونجانے کاسوال ہے اس میں کوئی عیب نہیں، اس لئے فقہاء کی زبان میں كهاجاسكتا ہے كەريڈيو" مالا تقوم المععصية بعينه" كى قبيل سے ہے، يعنی اصل شے میں کوئی معصیت نہیں ہے ، معصیت باہر سے آتی ہے ، اور وہ اشیاء جن کی ذات میں کوئی معصیت نہ ہو بلکہ معصیت خارج سے آتی ہو ان کا استعال اس خارجی معصیت کاار تکاب کئے بغیر جائز ہے، علاوہ شریعت کااصول" سد ذریعہ" بھی ہے،اور فتح ذریعہ "بھی ہے، ادراگر ریڈیو استعال مقاصد خیر کے لئے کرنامقصود ہے، توجائز ہو گا، اور اگر اس کا استعمال معصیت کے لئے ہو تو اگر چہ نفس ریڈیو میں کوئی عیب نہیں، لیکن معصیت کا دروازہ روکنے کے لئے اس کا استعمال ممنوع ہو گا۔ دوسری طرف بیہ واقعہ ہے کہ الکٹر انک میڈیا انسانی ذہن وفکر کی تبدیلی میں غیر معمولی طور پر مؤثرہے ، کوئی وجہ نہیں کہ ہم اس طاقتور اور مؤثر ذریعہ کو اشاعت حق کے لئے استعال نہ کریں۔

یہ کہنا کہ اس کی ضرورت نہیں، صحیح نہیں ہے، مسلمانوں کو مسائل واحکام سے واقف کرانے کے لئے، غیر مسلموں تک سیرت نبوی صَلَّا اللَّیْمِ اور صحابہ کرام اور دیگر علماءوصالحین کے واقعات مؤثر طور پر پیش کرنے اور جو ہماری مجلسوں میں نہیں آسکتے ان کے گھر میں حق کی آ واز پہونچانے کی ضرورت ہے۔۔۔۔ حاصل بحث یہ ہے کہ اس حقیر کے نزدیک:

اریڈیو کے ذریعہ دینی پروگرام شائع کرناجائز ہے۔

۲-مسلمانوں کے مفاد اور اسلام کی اشاعت کی خاطر مسلمانوں کو ان مخصوص مقاصد کے لئے اپناذاتی ریڈیو اسٹیشن قائم کرنا (جو اشاعت فحشاء ومنکر ات سے پاک ہو) جائز ہے۔ ساریڈیو پر تلاوت و تفسیر ، احادیث وغیر ہ کی اشاعت کا عمل شرعاً جائز ہے 1160

### ریڈ بو کامنفی رخ

البتہ سرکاری ریڈیو یا وہ ریڈیو جس سے دینی اور غیر دینی ہر طرح کے پروگرام نشر ہوتے ہوں،
اس سے تلاوت قرآن، درس حدیث یا کوئی بھی دینی پروگرام نشر کرنے میں ایک قباحت یہ معلوم ہوتی ہے کہ یہ خلاف ادب ہے، اس لئے کہ مسلسل غیر دینی اور فخش پروگراموں کے در میان کوئی دینی پروگرام ایسا لگتا ہے جیسے کہ کسی ناچ گانے کی محفل میں کوئی وعظ کہنا شروع کر دے، یا سینماہال میں تلاوت قرآن کرنے لگتا ہے جیسے کہ کسی ناچ گانے کی محفل میں کوئی وعظ کہنا شروع کر دے، یا سینماہال میں تلاوت قرآن کرنے لگے، یہ بے ادبی معلوم پڑتی ہے۔۔۔۔ نیز اس طرح کے پروگرام عموماً تا ثیر سے بھی خالی ہوتے ہیں، اس لئے جن سامعین کا دل ودماغ گندی اور نا پاک چیزوں سے مسلسل بھر اجارہا ہو، وہ در میان میں کسی پاکیزہ پروگرام سے یکاخت پاک نہیں ہوسکتے، اور نہ وہ دنیوی آزادانہ لذتوں کے مقابلے میں محتاط اسلامی زندگی کی کلفتوں کو گوارا کر سکتے ہیں۔

#### ایک روایت سے استدلال

اس سلسلے میں حضرت رہے بنت معوذ گا ایک مدیث سے رہنمائی ملتی ہے جو بخاری میں آئی ہے:

"عن ربیع بنت معوذ بن عفراء قال جاء النبی صَالِّیْ اِلِمْ فدخل
حین بنی علی فجلس علی فراشی کمجلسک منی وجعلت
جویریات لنا یضربن بالدف ویندبن من قتلی من آبائی
یوم بدرو قالت احداهن وفینا نبی یعلم مافی غد فقال
دعی هذه وقولی بالذی کنت تقولین "1161

<sup>1160 -</sup> سه ماهی بحث و نظریپنه شاره ۲۸، ج / ۷ ص / ۱۰۱۳ تا ۱۰۱

<sup>1161 -</sup> رواه البخاري، مشكوة على المرقاة باب اعلان النكاح ج / ٢٥ / ٢١٠

ترجمہ: حضرت رہے بنت معوذ بن عفراؤ فرماتی ہیں کہ نبی کریم عنگا فیڈو میرے پاس اس وقت تشریف لائے جب مجھے عروس کے طور پر تیار کیا گیا، تو میرے بستر پر اسی طرح بیٹھے جیسے کہ میری اور تمہاری مجلس ہے، اور بچیاں دف بجانے لگیں اور جنگ بدر میں مقتول ہمارے بزرگوں کا مرشیہ پڑھنے لگیں، کہ ان میں سے ایک لڑکی نے ملاز میں مقتول ہمارے بزرگوں کا مرشیہ پڑھنے نبی ہیں جو کل کی بات جانتے ہیں اس پر حضور مَنگافیڈیم نے فرمایا کہ اس کو چھوڑ واور وہی کہو جو پہلے کہہ رہی تھی۔

حضور اکرم مَلَّا عَلَیْهِ مِنْ اس کے دواساب بیان کئے ہیں، ملاعلی قاری الحنفی تحریر فرماتے ہیں:

"وانمامنع القائلة لقولها و فينا نبي الخ لكراهة نسبة علم الغيب اليه لانه لا يعلم الغيب الاالله وانما يعلم الرسول من الغيب مااخبره او لكراهة ان يذكر في اثناء ضرب الدف واثناء مرثية القتلي لعلو منصبه من ذالك 1162

ترجمہ: حضور اکرم مُنگانی اللہ اللہ منع فرمایا کہ آپ کو اپنی طرف علم غیب کی نسبت بیندنہ تھی، کیونکہ غیب کاعلم خدا کے پاس ہے، اور رسول صرف اتنا ہی غیب کی نسبت بیندنہ تھی کہ دف کی تھاپ اور ہی غیب جانتے ہیں جتنا اللہ نے بتادیا ہے۔۔۔۔ یابہ بات تھی کہ دف کی تھاپ اور مقتولین کے مرشیہ کے دوران آپ نے اپناذ کر بیند نہیں فرمایا اس لئے کہ آپ کا منصب اس سے بلند ہے "

یمی توجیہ شارح مشکوۃ شیخ عبد الحق محدث دہلوگ کے یہاں بھی آئی ہے ، اشعۃ اللمعات میں تحریر

#### فرماتے ہیں:

"و گفته اند که منع آنحضرت مَنَّاللَّيْمِ ازين قول بجهت لعب که دروے اسناد علم غيب است بآنحضرت، پس آنحضرت مَنَّاللَّيْمِ راناخوش آمد، وبعضے گويند بجهت آنست که

<sup>1162 -</sup> مرقاة على المشكوة ج / ٢ ص / ٢١٠

ذ کر شریف وے درا ثنائے لہو مناسب نہ باشد "1163

حکیم الامت حضرت مولانااشرف علی تھانوی ٌفرماتے ہیں:

"میں کہتا ہوں گواس حدیث کی توجیہ میں دونوں اختال ہیں اور غور کرنے سے توجیہ ثانی رائح معلوم ہوتی ہے، کیونکہ اگر اختال اول اس کی بنا ہوتی تو ممانعت شدید زجر کے صیغہ سے ہوتی لیکن اس ترجیح سے قطع نظر کر کے بھی علاء امت کا دونوں کا تجویز کرناواضح دلیل ہے دونوں بناؤں کے فی نفسہ صیحے ہونے کی، گویہاں متحقق ایک ہی ہو

ان تفصیلات کی روشنی میں مناسب بیہ معلوم ہو تاہے کہ ریڈ بوکے غیر دینی یا فخش نشریات کے دوران کسی بھی دینی پروگرام نشر کرنے کی اجازت نہ دی جائے۔

#### كراهت بمقابلة ضرورت

لیکن قباحت زیادہ سے زیادہ کراہت کے درجہ کی چیز ہے اور اسی لئے حضور صَلَّالِیَّامِّم نے زجر شدید نہیں فرمایا، ورنہ اگریہ بالکلیہ ناجائز ہو تا تو حضور صَلَّالِیْمِ سخی کے ساتھ اس سے منع فرمادیتے۔

<sup>1163 –</sup> جواہر الفقہ ج/مهم ص/۸۳۸ منقول ازاشعۃ اللمعات

<sup>1164 -</sup> جواہر الفقہ ج/مهم / ۸۳۷، منقول از امداد المفتین

جارہی ہے، اور اسلام کی طرف سے ذہنی و فکری ارتداد کی کوششیں جاری ہیں، اگر آج ان کا مقابلہ نہ کیا جائے اور محض کراہت، خلاف ادب اور خلاف تقویٰ کو بنیاد بناکر ریڈ یو جیسے عالمی ذریعۂ ابلاغ کا استعال ترک کر دیا جائے تو ایک عجیب ارتدادی وباء پھیل جائے گی، غیر اسلامی میڈیا اپناکوئی مدمقابل میدان میں نہ پاکر اور آزاد ہو جائے گا، اس لئے آج ضرورت ہے کہ کراہت کو گوارہ کر کے اسلامی حقائق کو مسخ کرنے کی کوششوں کا مقابلہ کیا جائے ، اس موقعہ پر نفع و نقصان کے موازنہ کے اصول کو پیش نظر رکھنا ہو گا، اور ایک عظیم دینی مصلحت کے لئے کراہت یاترک اولیٰ کی اجازت دینی ہوگی۔

اور اگر اتنے وسائل ہوں کہ مسلمان خود اپناریڈیواسٹیشن قائم کرلیں اور نثر عی حدود میں رہتے ہوئے اس کو چلائیں اور اسی پلیٹ فارم سے دنیا کی تمام غیر اسلامی تحریکات کامقابلہ کریں تب تو یہ سب سے اچھی بات ہوگی۔

## ٹی وی کی بنیاد تصویر پر

البتہ ٹی وی کامسکہ نسبتاً پیچیدہ ہے ، اس کی اساس ہی ایک بڑی معصیت پر ہے جس پر احادیث میں سخت و عید آئی ہے ، وہ ہے تصویر سازی ۔۔۔ ٹی وی مناظر واشخاص کی تصویر کی نمائندگی کرتی ہے ، اور تصویر کے بغیر ٹی وی کا تصور ہی ناممکن ہے۔

اور تصویر پر احادیث میں سخت و عیدیں وارد ہوئیں ہیں، اس کور حمت الہی سے دوری کا سبب بتایا گیاہے، اس کوصفت تخلیق میں اللہ تعالی کا مقابلہ قرار دیا گیاہے، تصویر بنانے والے کوبدترین عذاب کا مستحق کہا گیاہے، اور اس پر حضور اکرم مُنگی ٹیڈٹم نے لعنت فرمائی ہے، اس سلسلے میں کثرت سے احادیث وارد ہوئی ہیں ، علاء نے مستقل اس پر رسالے تحریر کئے ہیں، بطور نمونہ چند احادیث پیش ہیں:

(۱) ایک روایت میں رسول الله صَّالِقَیْمٌ نے ارشاد فرمایا:

"ان اشد الناس عذابا يوم القيامة المصورون "1165

---- حواشی-----

<sup>1165 -</sup> بخاري مع فتح الباري كتاب اللباس ج/١٠٥ - بخاري

ترجمہ: قیامت کے دن سب سے بدترین عذاب تصویر بنانے والوں کو ہو گا۔

(۲) حضرت عبد الله بن عمراً ہے منقول ہے کہ رسول الله صَالِحَيْنَةُم نے ارشاد فرمایا:

"ان الذين يصنعون هذه الصور يعذبون يوم القيامة يقال لهم احيواما خلقتم"1166

ترجمہ: جولوگ بیہ تصاویر بناتے ہیں قیامت کے روز ان کو عذاب دیا جائے گا، اور کہا جائے گا کہ جو صورت تم نے بنائی ہے اس میں جان بھی ڈالو۔

(۳) حضرت ابوہریر ہُروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صَالَیْ اَیْدَا مِن اطلم ممن ذهب یخلق کخلقی فیخلقو احبۃ ولیخلقو ا او من اظلم ممن ذهب یخلق کخلقی فیخلقو احبۃ ولیخلقو ا

ترجمہ: اس سے زیادہ ظالم کون ہو گاجو میری طرح یعنی اللہ کی طرح تخلیق کرنے لگے (وہ کسی جاندار کی تخلیق تو کیا کر سکتا) ایک دانہ ایک ذرہ تو بنا کر دکھائے۔

(م) منداحر میں حضرت علی سے مروی ہے کہ رسول الله صَلَّیْ اَیْ اُرشاد فرمایا:
"من عادالی صنعۃ شیئ من هذا فقد کفر بماانزل علی محمد صَلَّا اللهُ عَلَیْ مُ اللهُ عَلَیْ مُ مَا اللهُ المنذری اسنادہ جید"1168

ترجمہ: جس شخص نے ان چیزوں (تصاویر) سے کوئی چیز پھر بنائی (گویا) اس نے اس دین کا انکار کر دیا جو محمد صَلَّالَةً پِرِّمَا إِلَّائِمَّ پِرِ نازل ہوئی۔

#### تصویر کی حرمت پرجمہور کا اجماع

جمہور امت کا جماع اور ائمہ اربعہ کا مذہب بھی بیہ ہے کہ کسی ذی روح کی تصویر بنانا حرام ہے صاحب عمد ۃ القاری ککھتے ہیں کہ:

1166 - بخاري مع الفتح ج/٠١ من سر/٣١٦

1167 – بخاري مع الفتح ج/ • اص/١٦ س

1168 – بلوغ القصد والمرام ص /٢٢

"وفى التوضيح قال اصحابنا وغيرهم تصوير صورة الحيوان حرام اشدالتحريم وهو من الكبائر سواء صنعم لما يمتهن اولغيره فحرام بكل حال لان فيم مضاهات بخلق الله وسواء كان فى ثوب او بساط او دينار او دراهم او فلس اواناءاو حائط واماماليس فيم صورة حيوان كالبحر ونحوه فليس بحرام وسواءكان فى هذا كلم مالم ظل ومالا ظل لم وبمعناه قال جماعة العلماءمالك وسفيان وابوحنيفة وغيرهم "1169

ترجمہ: تو ضیح میں ہے کہ ہمارے فقہاء وغیرہ نے فرمایا کہ کسی ذی روح کی تصویر سازی سخت حرام اور گناہ کبیرہ ہے، خواہ تصویر قابل احترام چیز کی ہو یانہ ہو، وہ ہر حال میں حرام ہیں، اس لئے کہ اس میں تخلیق الہی سے مشابہت پائی جاتی ہے، چاہے وہ تصویر کیڑے پر ہو یا فرش پر، دینار و در ہم اور سکوں میں ہو یابر تنوں میں، اور سایہ دار ہو یا غیر سایہ دار ، البتہ غیر ذی روح مثلاً سمندر وغیرہ کی تصویر حرام نہیں ہے، علماء کی جماعت یعنی امام مالک ؓ، سفیان توری ؓ اور امام ابو حنیفہ اُوغیرہ کا یہی مسلک ہے۔

#### تصویر کے قائل بعض علماء ہند کار جوع

بعض ہندستانی علماء کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ تصویر کے باب میں توسیع کے قائل تھ،
بالخصوص فوٹو گرافی کے تعلق سے ان کے یہاں بڑی وسعت تھی، ان کے نزدیک حرمت تصویر کی علت شائبہ شرک سے حفاظت تھی، اس لئے جن صور توں میں شرک یا شائد برشرک کا اندیشہ نہ ہو ان صور توں میں شرک یا شائد برشرک کا اندیشہ نہ ہو ان صور توں میں تصویر کی گنجائش ہے، ان کے پاس ان کے خیال کے مطابق اس سلسلے کی مشد لات بھی موجود تھیں،۔۔۔
لیکن تحقیق سے یہ بات معلوم ہے کہ ان بزرگوں نے اپنے موقف سے رجوع کر کے جمہور امت کا موقف انسیار کر لیا تھا، اس سلسلے میں بالعموم دومشاہیر کا نام لیاجا تا ہے، حضرت مولانا سید سلیمان ندوی آور حضرت مولانا ابوالکلام آزاد اُدلا کل کے ساتھ جواز کے قائل تھے، مگر دونوں ہی نے بعد میں اپنے موقف سے رجوع

<sup>1169 –</sup> عندة القاري ج / ۲۲ ص / ۴۷، اداره الطباعة المنيريه مصر

کر لیا، اور اس کا اعلان بھی کر دیا، علامہ سید سلیمان نے محرم ۱۳۲۲ ہے مطابق جنوری ۱۹۴۳ء کے معارف اعظم گڈھ میں اپنار جوع ان الفاظ میں شائع فرمایا۔

"مسکہ تصویر کے متعلق میں نے 1919ء میں ایک مضمون لکھاتھا جس میں ذی روح کے فوٹو لینے بعنی عکسی تصویر کشی اور خصوصاً نصف حصہ جسم کے فوٹو کا جواز ظاہر کیا تھا اس سلسلے میں بعد کو ہندوستان اور مصر کے بعض علماء نے بھی مضامین لکھے ، جن میں بعض میر ہے موافق ہیں اور بعض میر ہے مخالف ، لیکن بہر حال اس بحث ، جن میں بعض میر ہے موافق ہیں ، اس لئے سب کو سامنے رکھ کر اب اس سے اتفاق کے سار ہے بہلوسامنے آگئے ہیں ، اس لئے سب کو سامنے رکھ کر اب اس سے اتفاق ہے کہ صحیح یہی ہے کہ امر اول دستی تصویر کی طرح ناجائز ہے ، اور امر ثانی کا کھینچنا ناجائز اور کھینچو انا باضطر ار جائز اور دھڑ کا بغیر سر اور چہرہ کے دونوں جائز ہیں ، پوری تفصیل آئندہ کمھی جائے گی ، انشاء اللہ تعالی۔ 1170

حضرت مولانا ابوالکلام آزادٌ مدت دراز تک اپنامشہور اخبار الہلال باتصویر شائع کرتے ہوئے بعد میں جب آپ رانچی جیل میں ہے، آپ کے بعض متعلقین نے آپ کی سوائح وحالات کا مجموعہ "تذکرہ" کے نام سے شائع کرنے کاارادہ کیا توجد ید مصنفین کی رسم کے مطابق انہوں نے رانچی جیل میں آپ کو خط بھیجا کہ ہمیں اپنا فوٹو عنایت فرمادیں جس کو اس کتاب میں شائع کیا جائے اس پر مولانا ابو الکلام آزاد ؓ نے جو جو اب تحریر فرمایا وہ خود اسی تذکرہ میں ان الفاظ کے ساتھ شائع ہو چکاہے:

"تصویر کھینچوانا، رکھنا، شائع کر ناسب ناجائز ہے، یہ میری سخت غلطی تھی کہ تصویر کھینچوانی اور ہلال کو باتصویر نکالا، اب میں اس غلطی سے تائب ہو چکا ہوں، پچھلی لغز شوں کو چھیانا چاہئے نہ کہ از سر نوان کی تشہیر کرنی چاہئے۔

یہ تفصیل اس لئے ذکر کر دی گئی تا کہ تصویر کی حرمت کامسکہ صاف ہو جائے کہ فوٹو گرافی کے

<sup>----</sup> حواش ------

<sup>1170 -</sup> تذكرهٔ سليمان ۱۳۶۱، بحواله جواهر الفقه ج /۳ساص / ۱۷ تاا ۱۷

<sup>1171 -</sup>جواہر الفقہ ج /۳س / اسما

معاملہ میں کم از کم بر صغیر کی حد تک علاء حق کا بنیادی اختلاف نہیں ہے۔

ٹی وی میں تصویری استعال کا جائزہ

تصویر کی حرمت کامسکلہ ضروری حد تک صاف ہو جانے کے بعد آیئے دیکھیں کہ ٹی وی میں تصویر کااستعال کن مراحل میں ہو تاہے، کم از کم تین مراحل ضرور ہیں جن میں تصویر کااستعال ہو تاہے۔

(۱) بنیادی مرحله تصویر سازی کاہے ، سب سے پہلے اشخاص واشیاء کی تصاویر تیار کی جاتی ہیں جس میں ذی روح اور بے روح دونوں طرح کی تصاویر شامل ہوتی ہیں۔

(۲) دوسر امر حلہ تصویر رکھنے کا ہے کہ تصویر تیار ہونے کے بعد ٹی وی اسٹیشن میں محفوظ رکھی جاتی ہے ، پھر ٹی وی جاری رہنے کی صورت میں تصاویر ٹی وی سیٹ میں مسلسل موجو د اور متحرک رہتی ہیں۔
(۳) تیسر امر حلہ تصویر نمائی اور اس سے لطف اندوز ہونے کا ہے۔

پہلامر حلہ خاص ٹی وی بنانے والوں سے متعلق ہے ، جبکہ دوسرے اور تیسرے مرحلے کا تعلق پروگرام بنانے والے اور دیکھنے والے دونوں سے ہے۔

تصويرسازي

فقہاء نے مذکورہ تینوں مرحلوں کو معصیت میں شار کیا ہے، جہاں تک ذی روح کی تصویر سازی کا معاملہ ہے وہ کسی کے لئے کسی صورت میں کسی کے نز دیک جائز نہیں، چھوٹی بڑی واضح اور غیر واضح ذلیل اور عزیز کسی بھی قشم کی تصویر سازی بلا تخصیص حرام ہے، اس میں کسی عالم وفقیہ کا اختلاف نہیں ہے۔علامہ نووگ رقمطر از ہیں:

"قال اصحابنا وغيرهم من العلماء تصوير صورة الحيوان حرام شديداشد التحريم وهو من الكبائر لانم توعد عليم بهذاالوعيدالشديد المذكورفي الاحاديث وسواء صنعم بما يمتهن اوبغيره فصنعتم حرام بكل حال لان فيم مضاهات بخلق الله تعالى وسواء ماكان في ثوب و بساط او درهم او دينار اوفلس او اناء او حائط او غيرها اما تصويرصورة الشجرورحال الابل وغيرذلك مما ليس فيم صورة حيوان

فليس بحرام هذا حكم نفس التصوير "1172

چیزوں کی تصویر بنانا حرام نہیں ہے، یہ تصویر بنانے کا حکم ہے۔

ترجمہ: ہمارے علماء اور دیگر فقہاء نے فرمایا ہے کہ جاندار کی تصویر سازی سخت حرام ہے ، اور وہ کبیرہ گناہوں میں سے ہے ، اس لئے اس پر احادیث میں شدید وعید وارد ہو کی ہے ، خواہ الیی چیز کی تصویر بنائے جو عادۃ ذلیل اور پامال رکھی جاتی ہو یا کسی اور چیز کی ، ہر حال میں اس کا بنانا حرام ہے ، اس لئے کہ اس میں حق تعالی کی صفت خلق کی نقل اتارنا ہے ، اور چاہے تصویر کپڑے میں ہویا فرش میں یا در ہم و دیناریا بیسہ میں ہویا برتن اور دیوار وغیرہ میں ، لیکن در ختوں ، اونٹ کے کجاوے وغیرہ بے روح

علامه شامي لکھتے ہيں:

"فان ظاهره ان مالا يؤثر كراهة في الصلوة لايكره ابقاءه، وفيه هذا كلم في افتناء الصورة واما فعل التصوير فهوغير جائز مطلقاً "1173

ترجمہ: ظاہر یہ ہے کہ جو تصویر کراہت نماز میں مؤثر نہیں اس کو باقی رکھنے میں کراہت نہیں ہو، رہاعمل تصویر تووہ کراہت نہیں ہے یہ سب اس وقت ہے جبکہ تصویر نظر نہ آتی ہو، رہاعمل تصویر تووہ کسی صورت میں جائز نہیں ہے۔

غیر ذی روح میں بھی ان چیزوں کی تصویر سازی جن کی پرستش کی جاتی ہو حرام قرار دی گئی ہے۔ ملاعلی قاری ؓ الحنفی رقمطر از ہیں:

> "واما ماعبد من دون الله ولو كان من الجمادات كالشمس والقمر فينبغي ان يحرم تصويره"1174

> ترجمه: غیر الله میں جن چیزوں کی پرستش کی جاتی ہو جاہے وہ جمادات ہی ہو مثلاً شمس

---- حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>1172 -</sup> نووي مع مسلم ج/ ۲ص / **۱۹۹** 

<sup>1173 -</sup>ردالمحتارج/اص/۱۷۲ تا ۱۹۷۹ –

<sup>1174 -</sup> مر قاة شرح مشكوة ج/م ص/٨٦

وقمر تواس کی تصویر سازی بھی ناجائز ہونی چاہیئے۔

البتہ ذی روح کی سر کٹی ہوئی تصاویر میں فقہاءنے مضائقہ نہیں سمجھاہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کے نز دیک سرکٹی ہوئی تصویر تصویر ہی نہیں ہے۔

حضرت ابن عباس سے مروی ہے:

" الصورة الرأس فاذا قطع الرأس فلاصورة "1175

ترجمہ: صورت توسر ہے سرکٹ جانے کے بعد صورت نہیں رہتی۔

امام طحاویؓ حضرت ابوہریرہؓ سے روایت کرتے ہیں:

" الصورة الراس فكل شئى ليس لم رأس فليس بصورة "1176

ترجمہ: صورت توراس ہے بیں ہر وہ چیز جس کا سرنہ ہوں وہ صورت نہیں ہے۔

احمد بن حجاج بیان کرتے ہیں:

" قلت لابى عبد الله اليس الصورة ذا يداو رجل فقال عكرمة كل شئى لم رأس فهو صورة" 1177

ترجمہ: میں نے ابو عبد اللہ سے یو چھا کہ کیا ہاتھ یاؤں والی چیز تصویر نہیں ہے تو عکر مہ

نے کہا کہ ہروہ چیز جس کاسر ہووہ تصویر ہے۔

علامه كاساني ْفرمات ہيں:

"فلا بأس بالصلوة فيها لانها بالقطع خرجت من ان تكون تماثيل والتحقت بالنقوش والدليل عليها ماروى من نحووجم الطير الذي كان في ترسم عليم السلام"1178

المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو  $^{1175}$  - سنن البيهقي الكبرى ج 7 ص  $^{270}$  حديث غبر  $^{1175}$  المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر : مكتبة دار الباز – مكة المكرمة ،  $^{1414}$  –  $^{1994}$  تحقيق : محمد عبد القادر عطا

<sup>1176 -</sup> شرح معانی الآثار للطحاوی ج/۲ص/۲۲۲

<sup>1177 -</sup> اتحا**ف** السعادة ج / 2 ص / ۲۲۸

<sup>1178 –</sup> بدائع، مكروہات الصلوٰة ج/اص/١٦٦

خلاصہ بحث بیہ ہے کہ سر والی ذی روح چیز کی تصویر بنانا بالا تفاق حرام ہے اور منصوص وعیدوں کا پہلامصداق یہی ہے۔

تصويرر كهنا

(۲) دوسر امسئلہ تصویریں اپنے پاس رکھنے کاہے ،خواہ ٹی وی سیٹ کے اندر متحرک صورت میں ہو یاالماری یا دیواروں کی زینت بن کر ہو ، فقہاء نے اس سلسلے میں کچھ تفصیل کی ہے :

حچوٹی تصویریں

جو تصویری اس قدر چیوٹی ہوں کہ اگر وہ زمین پررکھی ہوں اور کوئی متوسط بینائی والا شخص کھڑا ہوکر دیکھے تو تصویر کے اعضاء جداگانہ واضح طور پر دکھائی نہ دیں، ایسی تصویر کا گھر میں رکھنا جائز ہے، چیوٹی تصویر کی تحدید میں کئی اقوال ہیں لیکن مذکورہ تعریف سب سے جامع ہے اور اس کے لحاظ سے تعیین و تحدید مجھی زیادہ آسان ہے، خزانہ میں اس کی تحدید چڑیا سے کی گئی ہے، کہ چڑیا سے چیوٹی مکر وہ نہیں ہے، اور اس سے برای مکر وہ ہے، لیکن علامہ شامی نے پہلی کوزیادہ مضبوط قرار دیا ہے۔

علامه حصکفی تحریر فرماتے ہیں:

"اوكانت صغيرة لا تتبين تفاصيل اعضائها للناظر قائماً وهي على الارض ذكره الحلبي وقال الشامي هذا اضبط لما في القهستاني .... لكن في الخزانة ان كانت الصورة مقدار طير يكره وان كان اصغر فلا يكره "1179

بعض روایات سے بعض صحابہ کے بٹنوں اور بعض کی انگو تھی پر تصویر کا ثبوت ماتا ہے مثلاً:

المام من عروہ کی بیٹن میں آدمیوں کے چہرہ کی تصویریں تھیں 1180

🖈 حضرت ابو ہریرہ گی انگو تھی میں جو تگینہ تھااس میں دو مکھیوں کی تصویریں بنی تھیں۔

1179 -رد المختار مكرومات الصلوة ج / ۲۰۷

1180 – طبقات ابن سعد جزء تابعین ص / ۲سا

ﷺ حضرت عمراً کے زمانہ میں ایک انگو تھی دستیاب ہوئی تھی جس کے متعلق یہ معلوم ہواتھا کہ یہ حضرت دائیل بائیل کھڑے تھے،اور حضرت دانیال نبی کی انگو تھی ہے،اور اس کے تگینہ میں ایک مرقع تھا کہ دوشیر دائیل بائیل کھڑے تھے،اور پہمیں ایک لڑکاتھا، حضرت عمراً نے بیہ انگو تھی حضرت ابو موسیٰ اشعری کی کوعنایت فرمائی 1181

#### غيرمحترم تصويري

عاد تاً پامال اور ذلیل وحقیر مسمجھی جانے والی تصاویر رکھنا جائزہے ، اگرچہ بنانا اس کا بھی جائز نہیں

-4

خلاصة الفتاويٰ میں ہے:

"ثم التمثال اذا كان على وسادة لا بأس باستعمالها وان كان يكره اتخاذها "1182

ترجمہ: تصویر اگر تکیہ پر ہو تو استعال میں کوئی مضائقہ نہیں، اگر چہ بنانا مکروہ ہے۔

بدائع الصنائع میں ہے:

"وان كان الصورة على البسط والوسائد الصغار وهي تداس بالارجل لا تكره لما فيم من اهانتها "1183

منداحد میں حضرت لیٹ سے نقل کیا گیاہے، فرماتے ہیں:

" دخلت على سالم بن عبد الله وهو متكئ على وسادة فيها تماثيل طير ووحش فقلت اليس يكره هذا قال لاانما يكره مانصب نصباً "1184

ترجمہ: میں حضرت سالم بن عبد الله الله الله علیہ سے ٹیک لگائے بیٹھے سے میں حضرت سالم بن عبد الله الله علیہ کے سطح میں میں نے عرض کیا کہ سطح ، جس میں پر ندوں اور وحشی جانوروں کی تصویریں تھیں ، میں نے عرض کیا کہ

1181 -جواہر الفقہ ج/س /۱۹۸

1182 - خلاصة الفتاويٰ ج/اص/١٩٨

1183 - بدائع الصائع ج/اص/١١٦، مكرومات الصلوة

1184 - منداحمد مع الفتح الرباني ج/2اص/٢٧٧

کیاان کااستعال ناپیندیدہ نہیں ہے؟ انہوں نے فرمایا نہیں بلکہ ناجائزوہ تصویریں ہیں جو کھڑی ہوں۔

اس طرح کی چند استثنائی صور توں میں تصویر رکھنے کی اجازت ہے ان کے علاوہ صور توں میں تصویر رکھنے اور سے نہیں ہے۔

نمازی کے پیچھے یااس کے زیر قدم اگر تصویر ہو تو نماز مکر وہ نہیں ہوتی لیکن گھر میں اس تصویر کو رکھنے کے عمل کو فقہاء نے مکروہ قرار دیاہے ، اس لئے کہ ملائکہ ایسے مکان میں داخل نہیں ہوتے ، دررالحکام میں ہے "

لَوْ كَانَتْ الصُّورَةُ خَلْفَهُ أَوْ تَحْتَ رِجْلَيْهِ لَا تُكْرَهُ الصَّلَاةُ وَلَكِنْ يُكْرَهُ كَرَاهَةَ جَعْلِ الصُّورَةِ فِي الْبَيْتِ لِلْحَدِيثِ { إِنَّ الْمَلَائِكَةَ لَا تَدْخُلُ بَيْتًا فِيهِ كَلْبُ أَوْصُورَةٌ} اه كَمَافِي الْفَتْحِ (قَوْلُهُ لِحَدِيثِ جَبْرَائِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ "1185

بلکہ فقہاءنے کسی ایسے مکان میں بلاضر ورت داخل ہونے کو بھی مکر وہ کہاہے، جہاں تصاویر موجو د

ہوں۔

"يكره الدخول الى بيت فيه صور على سقفه او حيط على الستور والازر والوسائد العظام"1186

تصويرين ديكهنا

(۳) تیسر امر حلہ ہے تصاویر کو دیکھنے اور لطف اندوز ہونے کا۔

فقہاءنے اصولی طور پر اس کی وضاحت کی ہے کہ تصویر سازی حرام ہے ، اس لئے حرام کو دیکھنا اور کسی مصرف میں استعمال کرنا بھی حرام ہے ، اس لئے کہ جب تک دیکھنا اور استعمال کرنامو قوف نہ ہو گا اس

1185 - دررالحكام شرح غرر الأحكام ج اص ١٨٨ المولف: مجد بن فراموز الشهير بمنلاخسر و (التوفي: 885ه-)

المنائع في ترتيب الشرائع ج 1 ص 354 تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587 دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406ه – 1986م محمد عارف بالله القاسمي

عمل کی حوصلہ شکنی نہیں ہو گی،۔۔۔۔۔مثال کے طور پر شر اب حرام ہے، تواس سے کسی قشم کا انتفاع یا برائے تفریخ و تلذ ذاس کو دیکھنا بھی حرام ہے۔

در مختار میں ہے:

" وحرم الانتفاع بها ( اى بالخير) ولو لسقى دواب او لطين او نظر للتلهى "1187

ترجمہ: شراب سے انتفاع حرام ہے، چاہے جانوروں کو آسودہ کرنے یا کیچڑ یا بطور تفریکے کے لئے ہی ہو۔

بلوغ القصد والمرام میں مالکیہ کے حوالہ سے ہے کہ:

"يحرم تصوير حيوان عاقل اوغيره يحرم النظراليم اذاالنظرالي المحرم لحرام"1188

کسی عاقل یاغیر عاقل جاندار کی تصویر حرام ہے،اس کو دیکھنا بھی حرام ہے اس لئے کہ حرام کو دیکھنا بالیقین حرام ہے۔

اس جائزے سے اندازہ ہوتا ہے کہ فقہ اسلامی کی روسے ٹی وی دیکھنے یا ٹی وی اسٹیشن کے قیام میں شرعی طور بہت مشکلات ہیں، اس لئے کہ ٹی وی فحشاء و منکرات کی اشاعت سے خواہ کتنی ہی پاک ہواس میں کوئی غیر شرعی عمل نہ ہو، اور سارا اختیار مختاط اور متدین طقہ کے ہاتھوں میں ہو، لیکن تصویر سازی، تصویر نمائی، اور تصویر بنی کے مراحل سے گذر ہے بغیر چارہ نہیں، البتہ فقہاء نے مواقع ضرورت کا اس سے استثناء کیا ہے۔

<sup>----</sup> حواشی -----

<sup>1187 -</sup> الدر المختار شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 7 ص 4 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ) مصدر الكتاب : موقع يعسوب [ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ]محمد عارف بالله القاسمي

<sup>1188 -</sup>جواہر الفقہ جسس / ۲۳۹

"والمستثنى منها مواضع الضرورة "1189

شرح السير الكبير ميں ہے:

" وان تحققت الحاجة الى استعمال السلاح الذى فيه تمثال فلاباس باستعماله لان موضع الضرورة مستثناة من الحرمة كمافى تناول الميتة "1190

ترجمہ: اگر ایسا ہتھیار استعال کرنے کی ضرورت پڑجائے جس میں تصویر ہو تو مضائقہ نہیں اس لئے کہ مواقع ضرورت حرمت سے مشتیٰ ہیں جیسا کہ میتہ کے استعال کا حکم ہے۔

موجودہ دور میں ٹی وی اور انٹر نیٹ سب سے مضبوط، مؤثر اور تیزر فتار عالمی ذرائع ابلاغ ہیں، جن کو اپنائے بغیر کوئی پیغام عالمی سطح پر بآسانی نہیں پھیلا یا جاسکتا اگر ان کو ایک ذریعۂ ابلاغ کی حیثیت سے اختیار کیا جائے تو اسلام اور تعلیمات اسلام کی عمومی اشاعت کے کام پر کافی اثر پڑے گا۔

علاوہ ازیں ٹی وی اورانٹر نیٹ کے راستے سے اسلام اور مسلمانوں کے خلاف جو بدگمانیاں اور افواہیں پھیلائی جارہی ہیں، اور شکوک و شبہات پیدا کئے جارہے ہیں، ان کا دفاع ٹی وی اور انٹر نیٹ کو اختیار کئے بغیر ناممکن ہے، اس طرح گویا یہ اس دور کا لازمی میڈیائی ہتھیارہے، اور اسلام اور ملت اسلامیہ کی حفاظت کے لئے اس ہتھیار کو استعمال کرنے کی ضرورت ہے۔

حضرت مولانامفتی رشید احمد لد صیانویؓ نے بہت سالوں قبل بیہ فتویٰ دیا تھاجو ان کے مجموعۂ قناویٰ "احسن الفتاویٰ" میں شامل ہے کہ:

" اگر کسی وقت ملک میں اسلامی حکومت قائم ہو، اور وہ ٹی وی کی باگ ڈور اپنے ہاتھ

<sup>1189 -</sup> الاختيارات العلمية لا بن تيميه ج /٢٥

<sup>1190 -</sup> شرح السير الكبيرص 1463 المؤلف: محمد بن أحمد بن أبي سهل شمس الأئمة السرخسي (ت ١٩٧١ - شرح الناشر: ١٩٧١م عدد ١٩٧١هـ) الناشر: الشركة الشرقية للإعلانات الطبعة: بدون طبعة تاريخ النشر: ١٩٧١م عدد الصفحات: ٢٢٩٥

میں لیکر اسے موجودہ منکرات سے پاک کر دے ، ٹی وی میں عور توں کا گذر نہ ہو کسی جاندار کی تصویر بھی پیش نہ کی جائے ، اس کا پوراعملہ صالح مر دوں پر مشتمل ہو، جو اسے عوامی خواہ شات کے تابع رکھنے کے بجائے مفید مقاصد میں استعال کرے ، استعال کرے ، استعال کی مخصوص حدود و شر ائط وقت کے محقق سے طے کر الے تو دریں حالت ٹی وی واقعی آلئہ خیر بن جائے گا، اور علماء کو اس پر کوئی اعتراض نہ رہے گا" 1191 میر میں دائے بھی آج سے چند سال قبل تک یہی تھی لیکن اب نئے تجربات اور دنیا کے بدلتے میر میں رائے بھی آج سے چند سال قبل تک یہی تھی لیکن اب نئے تجربات اور دنیا کے بدلتے میر کی دائر میں ٹی وی اور انٹر نیٹ کی ضرورت واہمیت کا احساس ہو تاہے اور اس معاملہ میں کچھ گنجاکش

میری رائے بھی آج سے چند سال قبل تک یہی تھی کیان اب نئے تجربات اور دنیا کے بدلتے حالات کے تناظر میں ٹی وی اور انٹر نیٹ کی ضرورت واہمیت کا حساس ہو تاہے اور اس معاملہ میں کچھ گنجائش معلوم ہوتی ہے ، بشر طیکہ اس میں تمام شرعی حدودوقیود کی رعایت کی جائے، واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم۔

#### تجاويزاسلامك فقه اكيثرمي انثريا

ہ ابلاغ وترسیل کے جدید ذرائع میں ریڈیو کا استعال دینی مقاصد کے لئے کوئی قباحت نہیں رکھتا، خواہ یہ استعال اس کے پروگرام سے استفادہ کی صورت میں ہو، یا پروگرام میں عملاً شرکت کرکے ہو، یا یہ کہ خود اپناریڈیو اسٹیشن قائم کرکے۔ ہو، یا پروگرام میں عملاً شرکت کرکے ہو، یا یہ کہ خود اپناریڈیو اسٹیشن قائم کرکے۔ ہنیادی طور پر انٹرنیٹ آج کے زمانے کا سب سے اہم ذریعۂ ابلاغ ہے، اس کی حیثیت اپنی بات دو سروں تک پہونچانے کے لئے ایک ذریعہ اور وسیلہ کی جے، اور ذرائع کا استعال کن ہے، اور ذرائع کا عمم شرعی متعین کرتے وقت یہ دیکھنا ہوگا کہ ان ذرائع کا استعال کن مقاصد کے لئے شرعاً جائز ہور ہا ہے، ذرائع ووسائل کا استعال جائز مقاصد کے لئے ناجائز ہے، پھر ان کا شرعی حکم اس طرح متعین ہوگا کہ ان مقاصد کا حصول فرض وواجب ہے یا مستحب سے یا مباح ہے، اور ان وسائل کا استعال مقاصد کا حصول فرض وواجب ہے یا مستحب سے یا مباح ہے، اور ان وسائل کا استعال

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>1191 -</sup> احسن الفتاويٰ ج / ۸ر ساله في وي كاز ہر ص / ۱۸

مکمل طور پر ان مقاصد کے حصول کے لئے جس حد تک ضروری ہواسی کے بقدران وسائل کااستعال فرض مامستے باجائز ہو گا۔

ان اصولوں کی روشنی میں شرکاء سیمینار کی رائے ہے کہ انٹر نیٹ کااستعال ایک شرعی ، دینی ، دعوتی ، اجتماعی فلاح کے ذریعہ اور وسیلہ کی حیثیت سے جائز اور بعض دفعہ ضروری ہے۔ یہ بھی ضروری ہے کہ عرض اور پیشکش کے طریقے میں منکرات اور محرمات شرعیہ سے بچا جائے۔

ﷺ ٹیلی ویزن ایک ایک ایساذر بعۂ ابلاغ ہے جس کے ذریعہ نہ صرف آواز بلکہ بولئے والوں کی صور تیں بھی سامعین وناظرین کے سامنے پیش ہو جاتی ہیں ، بھی نقل نشر مباشر (براہ راست ) کے ذریعہ چلتی پھرتی صور تیں منتقل کی جاتی ہیں ، اور بھی کسی مجلس ، کسی عمل ، کسی کھیل یا کسی تقریب کو ویڈیو کیسٹ میں محفوظ کر لیاجا تا ہے ، اور بعد میں اس کو نشر کیاجا تا ہے۔

ٹیلی ویزن کے مسئلہ میں ایک د شواری تو یہ ہے کہ اس میں جو صور تیں ناظرین تک منتقل ہوتی ہیں، آیاوہ اس تصویر کشی کا محل اور مورد ہیں، جن کے ممنوع ہونے کی صراحت حدیث نبوی میں آئی ہے یا نہیں؟ عام طور پر علماء پہند اس طرح کے عکس ریز کیمر وں سے لی گئی تصویر کو بھی اس تصویر کشی کا حصہ مانتے ہیں، ممالک عربیہ کے بعض علماء اس طرف گئے ہیں کہ فوٹو گرافی ممنوع تصویر سازی کا محل نہیں ٹیلی ویزن کے ساتھ دو سری د شواری اس کے استعمال کی ہے، تفریحات، تجارتی اشتہارات کے ساتھ دو سری د شواری اس کے استعمال کی ہے، تفریحات، تجارتی اشتہارات کے ذریعہ عور توں کی عربیاں تصویر وں کی اشاعت، بے حیائی، وفحاشی کو عام کرنا، ایس کے فرق فلموں کا نشر کیا جانا، جس کو باپ بیٹا، ماں بیٹی ایک ساتھ نہیں د کیھ سکتے، پھر بچوں کو اس طرح اپنے سحر میں گرفتار کرلینا کہ ان کی تعلیمی د کچپی ختم ہو جائے، یہ وہ کو اس طرح اپنے سحر میں گرفتار کرلینا کہ ان کی تعلیمی د کچپی ختم ہو جائے، یہ وہ کرائیاں ہیں جن کی وجہ سے ٹیلی ویزن موجودہ سانے کے لئے ایک بڑانا سور بن گیا ہے

اس میں کوئی شک نہیں کہ ٹیلی ویزن کے ذریعہ کچھ مفید کام لئے جاسکتے ہیں، اور لئے جاتے ہیں، اور لئے جاتے ہیں، اور لئے حاتے ہیں، لیکن معاشرہ کو پہونچنے والاضرراس سے حاصل ہونے والے نفع سے کہیں زائد ہے، "و اثمهمااکبر من نفعهما"

ان حالات میں شرکاء سیمینارٹیلی ویزن کے استعال (اوراس کے ذریعہ ان منکرات وفواحش کی اشاعت ) کوناجائز (اور معاشرے کے لئے تباہی کاذریعہ ) قرار دیتے ہوئے اس سے اجتناب کی تلقین کرتے ہیں۔

﴿ ایک اہم سوال ان چینلس کے تھم شرعی کاہے جو خالص دینی ودعوتی مقاصد کے لئے قائم کئے گئے ہیں اور قائم کئے جارہے ہیں، اور ہر طرح کی فحاشی، عریانی سے پاک اور خالی ہیں، کیاایسے چینلس کا قائم کرنا اور ان سے استفادہ کرنا جائز ہو گایا نہیں ؟

تمام شرکاء سیمیناراس کو جائز قرار دیتے ہیں ، جب کہ بعض حضرات ان حالات میں بھی اجازت نہیں دیتے۔ بعض کی رائے یہ ہے کہ اگر براہ راست نشر ہو تو جائز ہے اوراگر محفوظ کیا ہوا پر وگرام ہو تو جائز نہیں ہو گا<sup>1192</sup>۔

#### تجاويزادارة المباحث الفقهية

ا- آج ٹیلی ویزن پر زیادہ ترفحاشی، عریانیت اور مخرب اخلاق پر وگراموں کاغلبہ ہے، چو بیس گھنٹے کے مختلف چینیلوں پر رقص وسر وداور حد درجہ شر مناک مناظر دکھائے جاتے ہیں، پھر ڈش انٹینا اور پر ائیوٹ کیبل چینیلوں نے تو تمام اخلاقی اور انسانی حدود کو پار کر دیا ہے ، اور آج ٹی وی زدہ معاشرہ جن شر مناک حرکتوں میں ملوث ہے ، وہ نا قابل بیان ہیں ، اور جس گھر میں ٹیلی ویزن ہو وہاں کے لوگوں کو اس کے مخرب

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>1192 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے ، حصہ اول ص۲۰۲ تا۲۰۴

اخلاق پروگراموں سے بچناتقریباً محال ہے لہذائیلی ویزن گھر میں رکھنااوراس کے پروگراموں کو دیکھناشر عاً ناجائزہے جس کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔

۲-اسلام میں بلاضرورت شرعی تصویر کھنچواناناجائزہے، لیکن اسلام اور مسلمانوں کے خلاف ٹیلی ویزن اور دیگر ذرائع ابلاغ پر اعدائے اسلام یاشر پبند فرقہ پرست طاقتوں کی طرف سے کوئی ایسی چیز سامنے آئے جس سے اسلامی عقائد اوراحکام واقد ارپر زدپڑتی ہواوراس کا مناسب جواب نہ دینے سے اسلام کی شبیہ بگڑنے یامسلمانوں کے حقوق کے نا قابل تلافی نقصان کا اندیشہ ہوتواس کے دفاع کے لئے ٹیلی ویزن کے کسی پروگرام پر آنے کی ضرور تا گنجائش ہے۔

۳- اسلامی ٹی وی چینل قائم کرنے کواگرچہ موجودہ دور کی ضرورت کہاجاتا ہے ، لیکن مختلف پہلوؤں پر غور کرنے کے بعد یہ فقہی اجتماع اس نتیجہ پر پہونچاہے کہ اولاً علاحدہ اسلامی ٹی وی چینل قائم کرنا عملاً مشکل ترین امر ہے ، اوراگر ایبا چینل وجود میں آبھی جائے ، تواس کے ذریعہ سے فوائد کے مقابلے میں نقصانات کہیں زیادہ ہیں ، کیونکہ اس طرح کے چینلوں کو بہانہ بناکر لوگ ٹیلی ویزن کے فخش پروگراموں تک بآسانی رسائی حاصل کرلیں گے ، اور دیگر باطل فرقوں کے چینلوں سے اس کاامٹیاز بھی دشوار ہوگا، نیز عام لوگوں کی دلچپی کی چیز شامل کئے بغیر خالص اسلامی چینل کے ناظرین کی تعداد غیر معمولی حد تک کم ہوگی ، اور متوقع فوائد حاصل نہ ہو سکیں گے ، ان وجوہات سے اسلامی چینل قائم کرنے کی ضرورت نہیں حاصل نہ ہو سکیں گے ، ان وجوہات سے اسلامی چینل قائم کرنے کی ضرورت نہیں حاصل نہ ہو سکیں گے ، ان وجوہات سے اسلامی چینل قائم کرنے کی ضرورت نہیں حاصل نہ ہو سکیں گے ، ان وجوہات سے اسلامی چینل قائم کرنے کی ضرورت نہیں ح

۷-انٹر نیٹ اس دور میں ایسامعلوماتی ذریعہ ہے جس میں ہر طرح کے اچھے اور برے پروگرام پائے جاتے ہیں، گو کہ آج زیادہ تر اس ذریعہ کو ناجائز اور حرام چیزوں میں استعال کیا جارہا ہے، لیکن اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ اس کواگر شرعی حدود میں

رہ کر استعال کیاجائے تومنکرات و فواحش سے بچتے ہوئے اس سے عظیم تعلیمی، تعلیمی، تعلیمی ، اورانتظامی و غیرہ فوائد حاصل کئے جاسکتے ہیں ،اس لئے یہ فقہی اجتماع انٹر نیٹ کے جائز حدود میں استعال کو جائز قرار دیتاہے ،اوراس کے ناجائز استعال کو ناجائز اور حرام قرار دیتاہے۔

# انفار میشن طینالوجی سے متعلق مسائل 1194

عصر جدید میں ذرائع ابلاغ نے جو جیرت انگیز ترقی کی ہے اورایسے جدید ترین آلات وجو دمیں آگئے ہیں ان کا پہلے زمانے میں تصور بھی نہیں کیا جاسکتا تھا، ان آلات کے مثبت و منفی دونوں پہلوہیں، ان کے فوائد بھی بہت ہیں اور نقصانات اس سے بھی زیادہ، مگر اب وہ زندگی کا ایسالاز می جزوبن چکے ہیں کہ ان کو پوری طرح ترک کرنا ہے حدد شوار ہے۔ یہ اس دور کے جدید ترین مسائل میں سے ہیں، ان کی کئی صور تیں واقعتاً توجہ طلب ہیں۔

#### محوراول

## اسارك فون ركھنے كا حكم

ا- مختلف سہولتوں کاحامل موبائل (جن کو اسارٹ فون کہاجاتاہے)جائز مقاصد کے لئے رکھنا اوراستعال کرنادرست ہے، بلکہ ان کے استعال کے مقاصد میں نہیں ہے، بلکہ ان کے استعال کے مقاصد میں ہے، اس لئے حکم کی بنیادآلات پر نہیں بلکہ ان کے استعال پر ہوگی، اگر مقصد نیک ہواور غلط چیزوں میں ابتلاء کا مظنہ نہ ہوتوان کور کھنے اوراستعال کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں، آج کے دور میں جائز حدود میں ابتلاء کا مظنہ نہ ہوتوان کور کھنے اوراستعال کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں، آج کے دور میں جائز حدود میں رہتے ہوئے ان سے کافی استفادہ کیاجا سکتا ہے، مگر چونکہ ان میں اندیشہ فساد بھی ہے اس لئے حدود میں رہتے ہوئے ان سے کافی استعال کیاجائے،علامہ کاسانی گلصے ہیں:

وَلِأَبِي حَنِيفَةَ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّهُ كما يَصْلُحُ لِلَّهْوِ وَالْفَسَادِ يَصْلُحُ لِلاَنْتِفَاعِ بِهِ من وَجْهِ آخَرَ 1195

<sup>1194</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منوروانثریف، بتاریخ ۱۹/محرم الحرام ۲۹٪ اهر

 $<sup>^{1195}</sup>$  -بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  الدين الكاساني سنة الولادة  $^{7}$  سنة الوفاة  $^{7}$  الناشر دار الكتاب العربي سنة النشر  $^{7}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{7}$ 

علامه شامي أظهار خيال فرماتے ہيں:

أقول و هذا يفيدأن آلة اللهو ليست محرمة لعينها بل لقصد اللهو منهاإمامن سامعها أومن المشتغل بها وبه تشعرالإضافة ألاترى أن ضرب تلك الآلةبعينها حل تارة وحرم أخرى باختلاف النية بسماعها والأمور بمقاصدها 1196

پچھلے زمانوں میں آلۂ لہو کی مثال "الجاریۃ المغنیۃ ،الکیش النطوح ،اورالحمامۃ الطیارۃ "وغیرہ سے دی جاتی تھی ،اوراب ان کی جگہ پریہ موبائل فون ان سب کی طرف سے کفایت کرتے ہیں۔

موبائل میں قرآن کریم رکھنااور پڑھنا

سوال نمبر ۲: - ملی اپلیکیشن موبائل میں قرآن مجیدر کھنے کی بھی گنجائش ہوتی ہے،اگر کوئی چاہے تو اسی موبائل میں قنص مناظر بھی دیکھ سکتا ہے، کیا ایسے موبائل میں تلاوت کے لئے قرآن مجید یا دوسری دینی کتابوں کو محفوظ کرنایا آن لائن دیکھنایا پڑھناجائز ہوگا؟

جواب: موبائل کے اسکرین پرجو کچھ نظر آتاہے اس میں قرار نہیں ہوتا، ایک چیز جب تک نظر آتی ہے اس کی جگہ دوسری چیز نمودار ہوتی ہے تو پہلی نظر آتی ہے اس وقت تک وہاں موجود ہوتی ہے، پھر جب اس کی جگہ دوسری چیز نمودار ہوتی ہے تو پہلی چیز غائب ہوجاتی ہے اور اندر فائلوں کے حجاب میں چلی جاتی ہے، بیک وقت دونوں چیزیں اسکرین پر نہیں رہتیں، ایک ظاہر ہوتی ہے تو دوسری مستور۔

فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر کسی شختی پر آیت قر آنی مر قوم ہو،اور پھراس کومٹادیاجائے تووہ عام شختی کے حکم میں ہو جائے گی اور دیگر امور دنیامیں اس کااستعال درست ہو گا، فتاویٰ ہندیہ میں ہے:

<sup>1196</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ ص ٣٥٠ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

وَلَوْ مَحَا لَوْحًا كُتِبَ فِيهِ الْقُرْآنُ وَاسْتَعْمَلَهُ فِي أَمْرِ الدُّنْيَا يَجُوزُ 1197\_

کاوہ فقہاءنے صراحت کی ہے کہ کوئی شخص قر آن کریم کی آیات کو کپڑے میں لیبیٹ کریا کاغذ میں لیبیٹ کریا کاغذ میں لیبی ہوئی تعویذ پہن کر بیت الخلامیں جائے تو مضائقہ نہیں ، حالانکہ قر آنی آیات کے کھلے اور اق بیت الخلامیں ہے۔

ولا بأس بأن يشد الجنب والحائض التعاويذ على العضدإذا كانت ملفوفةاه 1198

قال فى نورالايضاح :ويكره الدخول للخلاء ومعم شيئ مكتوب فيم اسم الله او قرآن الخ قال الطحاوى على حاشيتم ثم محل الكراهةان لم يكن مستوراًفان كا ن فى جيبم فانم حينئذلا باس بم-1199

ﷺ نیز کتب فقہ یہ میں ایک جزئیہ موجو دہے کہ جس گھر میں قر آن مجید پر دے میں مستور ہو،اس گھر میں بیوی کے ساتھ بے یر دہ ہونااور ہمبستری کرناجائز ہے:

يَجُوزُ قَربَانُ الْمَرْ أَةِ فِي بَيْتٍ فِيهِ مُصْحَفٌ مَسْتُورٌ 1200\_

اسی تصور کی بناپر جس کمرہ میں قر آن کریم ہواس کی حجبت پر پیشاب کرنے کو فقہاء نے ممنوع قرار نہیں دیا:

#### فهوكمالوبال على سطح بيت فيه مصحف وذلك لايكره كمافي جامع

<sup>1197 -</sup> الفتاوى الهنديم، كتاب الكراهيم، الباب الخامس في آداب المسجد والقبلم والمصحف، بيروت ٣٩٨/٥:

<sup>1198 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ ص ٣٦٣ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

<sup>1199</sup> حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح: ۵۴

<sup>1200 -</sup> الفتاوى الهنديم، كتاب الكراهية، الباب الخامس في آداب المسجد والقبلة و المصحف،بيروت ٣٩٨/٥:

البرهابي<sup>1201</sup>

ہے اوراگر کئی ونڈوز والا موبائل ہوتو بھی ایک ونڈواسکرین پر ایک ہی چیز کھل سکتی ہے، بیک وقت دو چیزیں جع نہیں ہوتی ہیں، الگ الگ ونڈویاایپ میں الگ الگ چیزیں نظر آنایا محفوظ رکھنا ایساہی ہے جیسے کہ انسان اپنے مکان میں ایک جگہ نمازاور تلاوت قرآن کے لئے مخصوص کرتاہے اور دوسری جگہ بیت الخلاء کے لئے، ایک طاق قرآن کریم کے لئے بناتاہے تو دوسری طاق دوسری چیزوں کے لئے، یا خودانسانی وجو دمیں قلب و ذہن کے اندر قرآن کریم محفوظ ہے اور معدہ اور پیٹ میں غلا طتیں اور دوسری اشیاء موجو دہیں، اور ان سے قرآن کریم کی حرمت وعظمت پر فرق نہیں پڑتا، اسی طرح موبائل بظاہر ایک چھوٹی سی نظر آنے والی چیز ہے لیکن اس کا اندرونی نظام انسانی وجو دکی طرح بی دریتے ہے، اور دہ کسی و سیع ترین مکان سے بھی زیادہ وسیع ہے۔

ہے اور ایک اہم ترین بات ہے کہ جو مناظر اور نقوش موبائل اسکرین پر نظر آتے ہیں ،وہ اپنی اصل حالت کے لحاظ سے نہ اچھے ہوتے ہیں اور نہ برے ،ان کی ساری ہیئیں اسکرین پر آنے کے بعد بنتی ہیں ، جب تک وہ میموری کے اندر رہتے ہیں وہ ہر نقش و نگار اور شکل وصورت سے عاری ہوتے ہیں ، بالکل سادہ ، مہم اور نا قابل تمیز حالت میں ہوتے ہیں ، موبائل کا اسکرین ایسابنایا گیاہے کہ وہی سادہ اور مہم چیز جب اسکرین پر آتی ہے تووہ مختلف شکلوں اور ہمیئوں میں تبدیل ہو جاتی ہے۔اس طرح نہ موبائل کے اسکرین پر آچی اور بری چیز کا اجتماع لازم آتا ہے ، اور نہ موبائل کے اندرون میں۔۔۔ اس لئے موبائل کے اندر بھی قرآن اور دینی کتابیں رکھنا صحیح ہے اور موبائل اسکرین پر ان کاپڑھنا بھی درست ہے۔

جس موبائل میں قرآن کریم محفوظ ہواس کوبے وضو حیونا

سوال نمبر ۱۰۰-: اگر موبائل میں قر آن مجید کی خلاوت کی جائے تو کیا موبائل کا بوراسیٹ قر آن ---- عاثی

<sup>1201 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 1 ص ١٥٥ ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8

مجید کے حکم میں ہو گااور اس کو بلاوضوہاتھ میں لینا جائز ہو گا؟

اس سلسلے میں موبائل کی مختلف نوعیتوں کوسامنے رکھتے ہوئے احکام کی وضاحت سیجئے۔

جواب: -اصولی بات بیہ کہ قرآن کی جو تعریف فقہاء اور اصولیین نے کی ہے اس کا ایک اہم جزوہے "المحتوب فی المصاحف" 1202 یعنی ایسا مجموعہ جو صرف الفاظ قرآنی کے لئے مخصوص ہو، اس تعریف کے مطابق اگر کوئی مجموعہ الفاظ قرآنی کے لئے مخصوص نہ ہو بلکہ اس میں دوسری چزیں بھی شامل ہوں ، اور اسی میں قرآن بھی لکھ دیاجائے تووہ مجموعہ مصحف قرآنی نہیں کہلائے گا، مثلاً کسی دیواریا در خت کی شاخیادر ہم ودینار پرآیات کریمہ لکھ دی جائیں، توبہ چزیں مصحف قرآنی کے حکم میں داخل نہیں ہو نگی، اور ان کو بلاوضو چھونادر ست ہوگا، البتہ وہ نقوش جوقرآن کریم کے حروف پر دلالت کرتے ہیں ان کو بغیر وضومس کرناجائز نہ ہوگا، شامی میں اس کی صراحت موجو دہے:

قوله (ومسه) أي القرآن ولو في لوح أو درهم أو حائط لكن لا يمنع إلا من مس المكتوب بخلاف المصحف فلا يجوز مس الجلد وموضع البياض منه وقال بعضهم يجوز وهذاأقرب إلى القياس والمنع أقرب إلى التعظيم كما في البحرأي والصحيح المنع كما نذكره 1203

<sup>1202 -</sup> القرآن كلام الله تعالى في المصاحف مكتوب وفي القلوب محفوظ على الالسن مقر و على النبي عليه السلام منزل" (الفقه الاكبر: ٣٠٥) اداره نشر واشاعت مدرسه نفرت العلوم، فاروق تنج گوجرانواله، پاكتان) اور فخر الاسلام عليه السلام منزل" (الفقه الاكبر: ٣٠٥) اداره نشر واشاعت مدرسه نفرت العلوم، فاروق تنج ير فرمات بين "القرآن المنزل على رسول علامه بردوى رحمة الله عليه "الفرآن المنزل على رسول الله المكتوب في المصاحف المنقول عن النبي عليه السلام نقلاً متواتراً بلا شبهة (اصول البردوى: ٥٠٥) مير محمد كانه مركز علم وادب آرام باغ كراچى) -

<sup>1203 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 1 ص ٢٩٣ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

لئے اس پر مصحف قر آنی کااطلاق نہیں ہو گا۔

ہے نیز اشیاء کے تعارف میں عرفی اطلاقات کا بھی بڑاد خل ہو تاہے، عرف میں موبائل میں قرآن کر یم ڈاؤن لوڈ کرنے کے بعد بھی اس کوموبائل ہی کہاجاتا ہے، قرآن نہیں کہاجاتا،اس لئے اس پر مصحف قرآنی کا حکم عائد نہیں ہو گا اور بلاوضواس کو چھونے کی اجازت ہوگی ،البتہ اگر اسکرین پر نقوش قرآنی نظر آرہے ہول تواسکرین کو بلاوضو چھونا درست نہ ہوگا:

"التعيين با العرف كالتعيين با لنص" اور "الثابت با العرف كا الثابت با النصي" 1204

# موبائل پر دینی یامعلوماتی میسیج بھیجنا

سوال نمبر ۴-: پر بعض او قات دینی یا معلوماتی اعتبار سے مفید پیغامات آتے ہیں اور بیہ تحریر اور آواز کی شکل میں ہوتے ہیں،ان کو دو سرول کے پاس بھیجنا کیا درست ہو گا جبکہ بعض حضرات اپنے موبائل پر میسج سجیجنے کو پیند نہیں کرتے۔

جواب: جس شخص کے بارے میں معلوم ہو کہ وہ دینی یامعلوماتی پیغام سے ناگواری محسوس نہیں کرے گا،اس کو تحریریا آواز کی صورت میں کوئی دینی یامعلوماتی میسیج بھیجنا درست ہے، حدیث میں آتا ہے کہ اچھی بات دوسروں تک پہونیانا بھی صدقہ ہے:

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما:عن النبي صلى الله عليه و سلم قال (كل معروف صدقة) 1205

لیکن جو شخص اس طرح کے پیغامات کو پیندنہ کرتا ہواس کے پاس دینی یامعلوماتی پیغام ارسال کرنا

<sup>1204 -</sup> قواعد الفقم، دار الكتاب، ديوبند: قاعده نمبر ٨٨، اور، ١٠١

<sup>1205 -</sup> الجامع الصحيح المختصرج ۵ ص ۲۲۲۳ مديث تمبر:۵۷۷۵ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا-

درست نہیں،اس لئے کہ بیہ دین یاعلم کی توہین ہے، نیز دین یاعلم کی ترسیل واشاعت عام حالات میں زیادہ سے زیادہ مستحسن ہے، جب کہ دوسروں کی ایذار سانی گناہ ہے، حدیث یاک میں ہے:

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه و سلم قال (المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده والمهاجر من هجر ما نحى الله عنه) 1206

فقہاءنے لکھاہے کہ مسجد میں اجتماعی طور پر ذکر بالجہر کرنامشخب ہے، لیکن اگریہ دوسرے لو گوں

کے لئے باعث خلل ہو تو ممنوع ہے، شامی میں ہے:

أَجْمَعَ الْعُلَمَاءُسَلَفًا وَخَلَفًاعَلَى اسْتِحْبَابِ ذِكْرِ الْجَمَاعَةِ فِي الْمُسَاجِدِ وَغَيْرِهَا إِلَّا أَنْ يُشَوِّشَ جَهْرُهُمْ عَلَى نَائِمٍ أَوْ مُصلَّ إَوْ الْمَسَاجِدِ وَغَيْرِهَا إِلَّا أَنْ يُشَوِّشَ جَهْرُهُمْ عَلَى نَائِمٍ أَوْ مُصلَّ أَوْ قَارِي إِلَحْ1207

## موبائل پرغیر محرم کومیسج بھیجنا

سوال نمبر۵-: کیااس طرح کے پیغامات غیر محرم عورت یا غیر محرم مر د کو بھیجا جا سکتا ہے ؛ جبکہ اس میں کوئی غیر اخلاقی بات شامل نہ ہو۔

جواب: بلاضرورت کسی غیر محرم مرد یاعورت کو کسی قشم کاپیغام بھیجنایااس سے ہم کلام ہونا درست نہیں،اس لئے کہ بیہ باعث فتنہ ہے، نثر یعت نے صرف ضرورت کے وقت پر دہ سے بقدر ضرورت بات کرنے کی اجازت دی ہے،ار شاد باری تعالی ہے:

وَإِذَا سَأَلْتُمُو هُٰنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُو هُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ 1208\_

1206 - الجامع الصحيح المختصر به ص المعنيث تمرن المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا-

الذكر للمامى، كتاب الصلاة، باب ما يفسد الصلاة وما يكره فيها، مطلب في رفع الصوت بالذكر بيروت: -700 المبيروت: -700

1208- الاحزاب: ۵۳

#### علامه شامی تحریر لکھتے ہیں:

وَيَجُوزُ الْكَلَامُ الْمُبَاحُ مَعَ امْرَأَةٍ أَجْنَبِيَّةٍ اه وَفِي الْمُجْتَبَى رَامِزًا، وَفِي الْمُجْتَبَى رَامِزًا، وَفِي الْحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُ لَا بَأْسَ بِأَنْ يَتَكَلَّمَ مَعَ النِّسَاءِ بِمَا لَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ، 1209.

#### دوسری جگه تحریر فرماتے ہیں:

فَإِذًا نُجِيزُ الْكَلَامَ مَعَ النِّسَاءِ لِلْأَجَانِبِ وَمُحَاوَرَتِهِنَّ عِنْدَ الْحَاجَةِ إِلْكَ 1210.

شریعت نے ہرایسے راستہ کو بند کر دیاہے جہاں سے زندگی میں فتنہ داخل ہو سکتاہے، سلام اور چھینک کاجواب دیناشریعت میں مطلوب و محمودہے لیکن غیر محرموں کے لئے ممنوع ہے،اس لئے کہ

باعث فتنه ہے، شامی میں ہے:

وَإِذَاسَلَّمَتْ الْمَرْ أَةُ الْأَجْنَبِيَّةُ عَلَى رَجُلٍ إِنْ كَانَتْ عَجُوزً ارَدَّ الرَّجُلُ اعلَيْهَا السَّلَامُ -بِلِسَانِهِ بِصَوْتٍ تَسْمَعُ، وَإِنْ كَانَتْ شَابَّةً رَدَّ عَلَيْهَا فِي نَفْسِهِ ، وَ كَذَا الرَّجُلُ إِذَا سَلَّمَ عَلَى امْرَأَةٍ أَجْنَبِيَّةٍ عَلَيْهَا فِي نَفْسِهِ ، وَ كَذَا الرَّجُلُ إِذَا سَلَّمَ عَلَى امْرَأَةٍ أَجْنَبِيَّةٍ فَالْجَوَابُ فِيهِ عَلَى الْعَكْسِ اهـ.وَفِي الذَّخِيرَةِ: وَ إِذَا عَطَسَ فَالْجَوَابُ فِيهِ عَلَى الْعَكْسِ اهـ.وَفِي الذَّخِيرَةِ: وَ إِذَا عَطَسَ فَشِهُ الله وَكَذَا فَيْمَ مَا الْمَرْ أَهُ فَإِنْ عَجُوزً ارَدَّ عَلَيْهَا وَإِلَّارَدَّ فِي نَفْسِهِ الله وَكَذَا لَوْ عَطَسَتْ هِي النَّامِثُ الْمَرْ أَهُ فَإِنْ عَجُوزً ارَدَّ عَلَيْهَا وَإِلَّارَدَّ فِي نَفْسِهِ الله وَكَذَا لَوْ عَطَسَتْ هِي الْمَرْ أَهُ فَإِنْ عَجُوزً ارَدَّ عَلَيْهَا وَإِلَّارَدَّ فِي نَفْسِهِ الله وَكَذَا لَوْ عَطَسَتْ هِي اللَّهُ عَلَيْهَا وَإِلَّا رَدَّ فِي نَفْسِهِ الله وَكَذَا لَوْ عَطَسَتْ هِي اللَّهُ عَلَيْهُا وَالْمَرْ أَوْ عَلَيْهَا وَإِلَّارَدَ فِي نَفْسِهِ اللْمَارُ أَوْ عَطَسَتْ هِي اللَّهُ الْمَالَا فَيْ عَلَى الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمَالَاقُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمُ كَالَتُ الْمَالَاقُ الْمَالَاقُ الْمَالَاقُ الْمَالَالَةُ اللَّهُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَاقُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعَلَالَ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الْمُعْلَالِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

## موبائل يرتصويري بيغامات بهيجنا

سوال نمبر ۲-: بعض پیغامات تصویروں کی شکل میں ہوتے ہیں، کیاان کو آگے بڑھاناجائز ہو گایا یہ تصویر کشی کے تھم میں آجائے گا؟

جواب: موبائل پرجو پیغامات تصویروں کی شکل میں آتے ہیں ،ان کوبلاضر ورت آگے بڑھانا تصویر کشی کے عمل کو فروغ دینے کے متر ادف ہے، نثر یعت جب کسی چیز پر پابندی عائد کرتی ہے تواس کے

<sup>----</sup> حوا المحاد المحضر والاباحة، فصل في النظر والمس بيروت: ٥٣٠/٩

<sup>1210</sup> شامي، كتاب الصلاة، باب شروط الصلاة، مطلب في ستر العورة بيروت: 49/٢

<sup>1211 -</sup> شامى ، كتاب الحضر والاباحم ، فصل في النظر والمس بيروت: ٩/٠٥٠

لوازم واسباب پر بھی روک لگادیتی ہے، حدیث میں آتاہے کہ:

إن أشد الناس عذابا عند الله يوم القيامة المصورون<sup>1212</sup>

تصویر کشی اگر معصیت ہے تواس کی اشاعت گویا معصیت کی اشاعت ہے، قر آن نے معصیت کی اشاعت ہے، قر آن نے معصیت کی اشاعت کرنے والوں کے کئے در دناک عذاب کی دھمکی ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ 1213

البته اس سے ضرورت کی صور توں کا استثناء ہے۔

مساجد اور مدارس میں سی سی ٹی وی کیمر ہ لگانا

سوال نمبر 2-: CCTV کیمرہ ایک ایسا کیمرہ ہے جو اس کے دائرہ میں آنے والی تمام نقل و حرکت کو محفوظ کرلیتا ہے ،اس سے چوری اور دوسرے مجرمانہ واقعات کو روکنے میں مدد ملتی ہے ،اس کے ساتھ ساتھ اپنے آپ کو بے جاالزامات اور شبہات سے بچانا بھی آسان ہو جا تا ہے ،اس مصلحت کے تحت مساجد اور مدارس وغیرہ میں ایسے کیمرے نصب کرنے کا کیا تھم ہو گا؟

جواب: شریعت میں اپنی جان ومال اور عزت و آبر و کی حفاظت مطلوب ہے، اور اس کے لئے ممکنہ تدابیر کا بھی حکم دیا گیاہے، ارشاد باری تعالیٰ ہے:

خذو احذر کم 1214 کین اپنی حفاظت کی تدبیر کرو۔

اسی لئے دشمن کے حالات معلوم کرنے کے لئے جاسوسی کی اجازت دی گئی ،جب کہ عام حالات میں شجسس ممنوع ہے ،علامہ اندلسی ستحریر فرماتے ہیں۔

1212 - الجامع الصحيح المختصرج ۵ ص ۲۲۲۰ مديث تمبر:۱۵۲۰ المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة، 1407 – 1987 تحقيق: د.مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء: 6 مع الكتاب: تعليق د.مصطفى ديب البغا

1213 **-** النور: ١٩

1214 نساء: ١١

وهي أهم ما يبدأبه قبل القتال، بث الجواسيس الثقاة في عسكر العدو وبلاده لتعرف أخبارهم مع الساعات وماعندهم من العدة والعدد، ومالهم من المكائدوالحيل، وكم عدد رؤسائهم وشجعانهم وما منزلتهم عند صاحبهم

ہیں ہے مسکہ بھی نظیر بن سکتاہے کہ کتاپالناعام حالات میں جائز نہیں ہے ،لیکن حفاظت اور شکار کے لئے اس کی اجازت دی گئی ہے۔

وفي فَتْحِ الْقَدِيرِ وَالِانْتِفَاعُ بِالْكَلْبِ لِلْحِرَاسَةِ وَالِاصْطِيَادِ جَائِزٌ إِجْمَاعًالَكِنْ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُتَّخَذَ فِي دَارِهِ إِلَّاإِنْ خَافَ اللَّصُوصَ أُوعَدُوًّا 1216

🖈 نیز مشہور فقہی ضابطہ ہے:

الضرورات تبيح المحظورات 1217

آئے کے دور میں سی سی کیمرہ نگرانی کابہترین آلہ نصور کیاجا تاہے،اس کے ذریعہ دشمنوں کی نقل وحرکت پر بھی بآسانی نگاہ رکھی جاسکتی ہے،اوراپنے آپ کوبے جاشبہات والزامات سے بھی بچایاجاسکتا ہے،
اس لئے بضرورت اسلامی اداروں کواس آلہ سے استفادہ کرنے کی گنجائش معلوم ہوتی ہے، بالخصوص موجودہ دور میں مدارس ومساجداور مسلم اداروں پراغیار کی جوعاندانہ نظر ہے،ان کی بناپریہ مسئلہ اور بھی زیادہ حساس ہو گیا ہے۔

#### اسكيننگ مشينوں كااستعال

المتوفى : المائع الملك في طبائع الملك ج ١ ص ١٦ المؤلف : أبوعبد الله محمد بن علي بن الأزرق الأندلسي (المتوفى : 896هـ) مصدر الكتاب : موقع الوراق -

<sup>1216 -</sup> البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ٢ ص ١٨٨ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ النشر بيروت

<sup>1217 -</sup> الاشباه والنظائر بيروت: ٢٦

شخص گزرے تواس کا یوراجسم مشین پربیٹھے ہوئے شخص کو بے لباس نظر آئے گا، بعض مغربی ممالک میں ایئر یورٹوں پر اس طرح کی اسکیننگ مشین استعال کی جارہی ہیں ، یہ بات بعید نہیں ہے کہ آئند ہمارے ملک میں بھی اس طرح کی مشینیں استعال کی جائیں اور ایئر پورٹ کے علاوہ دوسرے مقامات پر بھی حفاظتی اقدامات کے مقصد سے ان کا استعال ہو ، کیا تحفظ کے نقطہ نظر سے اس کا استعال جائز ہو گا؟ اور کیا مسلمانوں کے لئے درست ہو گا کہ وہ سفر کرنے کی غرض سے ایسی مشینوں سے گزرنے کو قبول کریں۔

جواب: بلاضر ورت شدیدہ ایسی مشینوں کا استعمال کرنا، یاان کے سامنے سے گذر نادرست نہیں۔ احادیث میں اس طرح کی بے لباسی کی سخت ممانعت آئی ہے: رَسُولَ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- قَالَ « لاَ يَنْظُرُ الرَّجُلُ إِلَى عَوْرَةِ الرَّجُلِ وَلاَ الْمَرْأَةُ إِلَى عَوْرَةِ الْمَرْأَةِ 1218

فقہاءنے لکھاہے، کہ کسی کی شر مگاہ چیکے ہوئے کیڑے کے اوپر سے بھی دیکھنا جائز نہیں ہے: لَايَحِلُّ النَّظْرُ إِلَى عَوْرَةِ غَيْرِهِ فَوْقَ ثَوْبٍ مُلْتَزِقٍ بِهَا يَصِفُ حَجْمَهَا فَلْيُتَأَمَّلُ 1219 حَجْمَهَا فَلْيُتَأَمَّلُ 1219

البتہ اگر حفاظتی نقطۂ نظرسے اس کی شدید ضرورت ہواوراسکیننگ کے بغیر مطلوبہ تحفظ کے مقاصد بورے نہ ہوسکتے ہوں توالی اسکیننگ مشینوں کے استعمال کی گنجائش ہوگی، جس طرح کہ شریعت نے علاج یااور کسی مجبوری کے تحت مقام ستر کوبقدر ضرورت دیکھنے یا جیمونے کی اجازت دی ہے:

قال محمد بن مُقَاتِل لَا بأْسَ أَنْ يَتَوَكَّى صَاحِبُ الْحُمَّامِ عَوْرَةَ إِنْسَانٍ بيده عِنْدَالتَّنَوُّرِ إِذَا كَانَ يَغُضُّ بَصَرَهُ قَالَ الْفَقِيهُ وَهَذِهِ فِي حَالِ الضَّرُورَةِ لَا في غَيْرِهَاوَ يَنْبَغِي لِكُلِّ إِنْسَانٍ أَنْ يَتَوَلَّى عَوْرَتَهُ بِنَفْسِهِ عِنْدَ التَّنَوُّرِ وفي التَّتِمَّةِ الْبَيْتُ الصَّغِيرُ فِي الْحُمَّامِ يَدْخُلُهُ الرَّجُلُ يَحْلِقُ عَانَتَهُ هِل يَحِلُ له أَنْ

<sup>1218 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ١ ص ١٨٣ حديث نمبر :794 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشو: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة. بيروت الطبعة 1219 شامي ، كتاب الحظر والاباحه، فصل في النظر والمس بيروت: ٥٢٦/٩

يَكُونَ فيه عُرْيَانًا حتى يَعْصِرَ إزارة فقال في الْمُدَّةِ الْيَسِيرَةِ يَجُوزُ وقال أبو الْفَضْلِ الْعَوْرَةِ في بَيْتٍ بِغَيْرِ الْفَضْلِ الْعَوْرَةِ في بَيْتٍ بِغَيْرِ حَاجَةِ فَقَالُوا كُشْفُ الْعَوْرَةِ في بَيْتٍ بِغَيْرِ حَاجَةِ فَقَالُوا يُكْرَهُ اه 1220

إِذَا كَانَ الْمَرَضُ فِي سَائِرِ بَدَنِهَا غَيْرَ الْفَرْجِ يَجُورُ النَّظَرُ إِلَيْهِ عِنْدَالدَّوَاءِ، لِأَنَّهُ مَوْضِعُ ضَرُورَةٍ، وَإِنْ كَانَ فِي مَوْضِعِ الْفَرْجِ، فَينْبَغِي أَنْ يُعَلِّمَ امْرَأَةً تُدَاوِيهَا فَإِنْ لَمْ تُوجَدُو خَافُوا عَلَيْهَاأَنْ تَهْلِكَ أَوْيُصِيبَهَاوَجَعُ لَا تَحْتَمِلُهُ يَسْتُرُوا مِنْهَا كُلَّ شَيْءٍ إِلَّا مَنْ مَوْضِعَ الْعِلَّةِ ثُمَّ يُدَاوِيهَا الرَّجُلُ وَيَغُضُّ بَصَرَهُ مَااسْتَطَاعَ إِلَّا عَنْ مَوْضِعَ الْجُرْحِ اهِ 1221 مَوْضِع الْجُرْحِ اهِ 1221

#### محوردوم

#### انٹر نیٹ پر کسی کی محفوظ معلومات سے چھیٹر چھاڑ کرنا

سوال نمبر ا- اللہ نے انسان کی فطرت میں اپنی چیزوں کے اخفاء کا مزاح بھی رکھا ہے ، الیمی چیزوں کو آج کل انٹرنیٹ پر محفوظ کیا جاتا ہے ، اگر یہ معلومات مقفل رکھی جائیں تو دو سر اشخص ان تک رسائی حاصل نہیں کر سکتا، لیکن کچھ آئی ٹی ماہرین کے اندر یہ صلاحیت ہوتی ہے کہ وہ ان کا قفل توڑ کر معلومات کی چوری کر احکامات چوری کر لیتے ہیں ، تو کیا یہ درست ہوگا ؟ اور کیا اس سلسلے میں مختلف قشم کی معلومات کی چوری کے احکامات الگ الگ ہوں گے ، یعنی ایسی معلومات جن سے اس شخص کی عزت و آبر و کو محسیس لگ سکتی ہو ، یا معاشی پہلو سے نقصان پہنچ سکتا ہو ، یا ایسی معلومات جن سے چوری کرنے والے کو تو فائدہ ہو ، لیکن اصل شخص کو کوئی نقصان نے ہو ، جیسے علمی و مطالعاتی یا دداشتیں وغیرہ ؟

 $<sup>^{1220}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{120}$  ص  $^{19}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{970}$ ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>1221</sup> شامي، كتاب الحظر والاباحم، فصل في النظر والمس بيروت: ٥٣٣/٩

رسائی کی کوشش کرنادرست نہیں ہے،اس لئے کہ لاک کرنااس بات کی علامت ہے کہ وہ شخص ان کو مخفی رسائی کی کوشش کرناجرم اور چوری ہے،اسلامی تعلیمات کے مطابق کسی کی چھوٹی سے چھوٹی چیزلینا بھی اسکی اجازت کے بغیر ممنوع ہے:

عن أبي حميدالساعدي ان النبي صلى الله عليه و سلم قال: لا يحل للرجل ان يأخذ عصاأخيه بغير طيب نفسه وذلك لشدة ما حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم من مال المسلم على المسلم تعليق شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح

فقهاء لکھتے ہیں:

ولا يجوز التصرف في ملك الغير بغير إذنه 1223

شامی میں ہے:

لَا يَجُوزُ التَّصَرُّ فُ فِي مَالِ غَيْرِهِ بِلَا إِذْنِهِ 1224\_

اگراس انکشاف رازسے اس شخص کی عزت وآبر و بھی متأثر ہوتی ہویااس کو جسمانی یامالی ضرر

پہونچاہوتباس جرم کی شاعت اور بڑھ جاتی ہے۔ حدیث شریف میں ہے:

كل المسلم على المسلم حرام عرضه وماله و دمه 1225

<sup>1222 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ۵ ص ۳۲۵ مديث تمبر:۲۳۲۵ المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها-

<sup>1223 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ۵ ص ۱۸۸ تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان الطبعة الثانية 1406هـ - 1986م محمد عارف بالله القاسمي

<sup>1224 -</sup> الدر الختار مع الشامي، كتاب الغصب بيروت: ١٩١/٩

<sup>1225 -</sup> ترمذي، ابواب البر والصلة، باب ما جاءفي شفقة المسلم على المسلم: ١٣/٢

تشخص کاحق قائم ہوجا تاہے:

اتيت النبى صلى الله عليه وسلم فبايعته فقال: من سبق الى ماء لم يسبقه اليه مسلم فهو له 1226-

اسی حدیث سے علماء نے حق اسبقیت، حق تصنیف اور حق ایجاد وغیر ہ حقوق اخذ کئے ہیں۔

کسی کی خفیہ معلومات دوسر وں تک پہونجانا

سوال نمبر ۲-:اگر کسی شخص نے دوسرے کی معلومات چوری کر ہی لی تواس شخص کی اجازت کے بغیر اس کو آگے بڑھانادرست ہو گا؟

جواب: ظاہر ہے کہ جب ان معلومات کی چوری کرناجائز نہیں، توان کو دوسروں تک پہونجانا اور بھی زیادہ ناجائز ہے۔

#### انٹر نیٹ کے ذریعہ میاں ہیوی کا ایک دوسرے کی جاسوسی کرنا

سوال نمبر سا-: شوہر وہیوی بھی انٹرنیٹ کے ذریعہ ایک دوسرے کی جاسوسی کر سکتے ہیں ،ان دونوں کا چونکہ ایک دوسرے سے قریب ترین تعلق ہے اور ان کے باہمی مفادات بھی ایک دوسرے سے مربوط ہیں، توکیاان کے لئے ایک دوسرے کی معلومات کو اطلاع کے بغیر حاصل کرنا درست ہوگا۔

جواب: میاں ہیوی کے در میان لطیف اور قریب ترین تعلقات اورایک دوسرے سے وابستہ حقوق کے باوجو درونوں کی شخصیت ایک دوسرے سے مختلف بھی ہے ، دونوں کامستقل وجو دہے ، کئی چیزیں دونوں کے در میان مشترک ہیں، توکئی چیزیں علحدہ بھی ہیں، دونوں کی صحت اور جسم کے تقاضے الگ الگ ہیں ، دونوں کے در میان مشترک ہیں، توکئی چیزیں علحدہ بھی ہیں، شوہر کے مال میں عورت اور عورت کے مال ، دونوں کے پاس جو اموال واملاک ہیں ان کے وہ خو د مالک ہیں، شوہر کے مال میں عورت اور عورت کے مال میں مر د ان کی مرضی کے بغیر تصرف نہیں کر سکتے ، یہی تھم ان کی معلومات واسر ارکا بھی ہے ، ممکن ہے کہ دونوں یاکسی کے پاس کچھ ایسی چیزیں ہوں جن سے دوسروں کا واقف ہونا انہیں پیند نہ ہو، ایسی صورت میں دونوں یاکسی کے پاس کچھ ایسی چیزیں ہوں جن سے دوسروں کا واقف ہونا انہیں پیند نہ ہو، ایسی صورت میں دونوں یاکسی کے پاس کچھ ایسی چیزیں ہوں جن سے دوسروں کا واقف ہونا انہیں پیند نہ ہو، ایسی صورت میں

<sup>1226 -</sup> سنن ابى داود، كتاب الخراج والامارة والفيئ، قبيل باب احياء الموات : ٨١/٢

دونوں پر ایک دوسرے کے حدود کی رعایت لازم ہے، جس طرح ان کامال ان کی اجازت کے بغیر استعال نہیں کرسکتے اسی طرح انٹر نیٹ پر پوشیدہ اسر ارور موز بھی ان کی ملکیت ہیں ، دوسرے کے لئے اجازت کے بغیر وہاں تک پہونچنے کی خفیہ کوشش کرنادرست نہیں۔

ولا يجوز التصرف في ملك الغير بغير إذنه 1227

خیزاس سے بدگمانیوں کے دروازے کھلتے ہیں ،اور دونوں کے دل و دماغ خیالات فاسدہ سے مسلسل آلو دہ اور گناہ گار ہوتے رہتے ہیں ، یہ وہ بدترین مرض ہے جس میں مبتلا شخص ساری زندگی بے سکون رہتا ہے ، قرآن کریم میں ہے:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَعْنَ الظَّنِ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَعْنَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ خَمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَلاَ يَعْنَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ خَمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَحِيمٌ 1228

#### نیز ار شاد نبوی ہے:

عن أبي هريرة :عن النبي صلى الله عليه و سلم قال (إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث ولا تحسسوا ولا تجسسوا ولا تحاسدوا ولا تعاسدوا ولا تعاسدوا ولاتباغضوا وكونوا عباد الله إخوانا 1229

اسی لئے قرآن کریم نے تجسس سے منع کیا ہے:

وَلَا تَجَسَّسُوا 1230

 $<sup>^{1227}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  من تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{1227}$  هـ دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان الطبعة الثانية  $^{1406}$ ه  $^{0}$  هـ عمد عارف بالله القاسمي  $^{1228}$  -الحجر ات  $^{0}$  :  $^{0}$   $^{0}$ 

<sup>1229 -</sup> الجامع الصحيح المختصرج ۵ ص ٢٢٥٣ حديث نمبر : ٥٧١٧ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله المبخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب

<sup>1230</sup> **-** الحجرات

زبان رسالت مآب مَثَّ اللَّهُ عَلَيْ مَعَ مَعَ الله عورته وَثَر انداز مِين اس كى ممانعت وارد موكى ہے: ولا تتبعوا عوراتهم فإنه من تتبع عورة أخيه المسلم تتبع الله عورته ومن تتبع الله عورته يفضحه ولو في جوف رحله 1231

محکمهٔ بولیس کا دوسروں کی خفیہ معلومات تک رسائی حاصل کرنا

سوال نمبر ۴-: حکومت اور محکمهٔ پولس بعض د فعه امن عامه کے لئے شخصی معلومات حاصل کرتی ہیں ، تا کہ جرائم پیشه اور دہشت گردعناصر پر نظر رکھی جاسکے ، کیا اس مقصد کے لئے دوسروں کی خفیہ معلومات تک رسائی حاصل کی جاسکتی ہے ؟

جواب: ملک و قوم کے تحفظ اورامن وامان کے قیام کے لئے جرائم پیشہ افراد اور دہشت گر دعناصر پر نظر رکھنا درست ہے اوراس کے لئے ان کے شخص احوال و کوا نف کی واقفیت حاصل کرنا بھی جائز ہے ، علامہ ابن فرحولؓ لکھتے ہیں:

قَالَ ابْنُ حَبِيبٍ وَسَمِعْت ابْنَ الْمَاجِشُونِ يَقُولُ فِي اللُّصُوصِ وَقُطَّاعِ الطَّرِيقِ الْأَرْضِ اَنْ يُطْلَبُوا فِي مَظَافِيمْ وَيُعَانُ عَلَيْهِمْ حَتَّى يُقْتَلُوا أَوْيُنْفَوْا مِنْ الْأَرْضِ الْأَرْضِ الْفَرَبِ تَنْبِيهٌ: وَهَلْ لِلْقَاضِي أَنْ يَتَعَاطَى هَذَا الْكَشْفَ فَظَاهِرُ كَلَامِهِمْ أَنَّ بِالْهُرَبِ تَنْبِيهٌ: وَهَلْ لِلْقَاضِي أَنْ يَتَعَاطَى هَذَا الْكَشْفَ فَظَاهِرُ كَلَامِهِمْ أَنَّ بِالْمُحْتَسِبِ أَنْ ذَلِكَ لِلْوَالِي وَ الشُّرَطِيِّ دُونَ الْقَاضِي ، وَذَكَر الْقَرَافِيُّ أَنَّ لِلْمُحْتَسِبِ أَنْ ذَلِكَ لِلْوَالِي وَ الشَّرَطِيِّ دُونَ الْقَاضِي ، وَذَكَر الْقَرَافِيُّ أَنَّ لِلْمُحْتَسِبِ أَنْ يَفْعَلَ ذَلِكَ، لِأَنَّ قَاعِدَةَ وِلَا يَتِهِ الْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنْ الْمُنْكَرِ 1232

 $<sup>^{1231}</sup>$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج  $^{1230}$  ص  $^{1230}$  حديث غبر  $^{1231}$  - الجامع الصحيح سنن الترمذي ج  $^{1230}$  الترمذي السلمي الناشر : دار إحياء التراث العربي  $^{1230}$  بيروت تحقيق : أحمد محمد شاكر وآخرون عدد الأجزاء : 5 الأحاديث مذيلة بأحكام الألباني عليها  $^{1230}$ 

<sup>1232 -</sup> تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام ج م ص ٣٨٩ المؤلف : إبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري (المتوفى : 799هـ)مصدر الكتاب : موقع الإسلام-

## ضرررساں خفیہ معلومات سے متعلقہ شخص کو آگاہ کرنا

سوال نمبر ۵- اگر کوئی شخص دوسرے کی خفیہ معلومات تک پہنچ جائے اور ان معلومات سے بیہ بات واضح ہو کہ وہ کسی اور کو نقصان پہچانے کا ارادہ رکھتا ہے ، تو کیا اس شخص کے لئے اس دوسرے آدمی کو صورت حال سے واقف کر انادرست ہو گا؟

جواب نمبر ۵-:اگر کوئی دوسر اشخص اس رازسے واقف نہ ہواور خوداسے اس کی مدد کی صورت میں کسی ضرر کااندیشہ نہ ہوتواس وقت متعلقہ شخص کو مصرت سے بچانے کے لئے صورت حال سے ممکنہ طور پر آگاہ کرناضر وری ہوگا، قر آن کریم کا حکم ہے:

وتعاونوا على البر والتقوى 1233

ر سول الله صَلَّاليَّةً مِ نِي ارشاد فرمايا:

فقہاءنے لکھاہے کہ نابینا کے کنوال میں گرنے یامعصوم بچے کوسانپ یا بچھوڈس لینے کااندیشہ توان کی مد د کر ناواجب ہے <sup>1235</sup>۔

<sup>. 2 /</sup> سورة المائدة / 2

 $<sup>^{1234}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج 7 ص  $^{124}$  حديث غبر : •  $^{174}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{140}$   $^{140}$   $^{188}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$   $^{140}$ 

#### فیس بک اکاؤنٹ سے معلومات جمع کرنا

سوال نمبر ۲-: بہت سے لوگوں نے فیس بک اکاؤنٹ کھول رکھا ہے اور اس میں ان کی بہت سی معلومات بھی موجو دہیں، بعض کمپنیاں تجارتی مقاصد کے تحت ماہرین سے کہتی ہیں کہ وہ ان معلومات کاڈاٹا جمع کرکے ان کو مہیا کریا متعلقہ شخص کی اجازت کے بغیر ایسی معلومات کاڈاٹا جمع کرکے کمپنیوں کو مہیا کرنا اور ان سے اس کی اجرت حاصل کرنا جائز ہوگا؟

جواب: اگر فیس بک پریه معلومات مخفی نه رکھی گئی ہوں، توان کی تفصیلات جمع کرنادرست ہو گا،اورا گر مخفی رکھی گئی ہوں اقبلاا جازت کسی کاڈاٹا حاصل کرنا جائز نہیں ہے اور نه اس کی اجرت لینادرست ہے۔

#### خفيه كيمرون كااستعال

سوال نمبر 2-: بعض تنظیمیں مجر مول کے جرائم پر شہادت فراہم کرنے کے لئے خفیہ کیمروں کا استعمال کرتی ہیں، جبیبا کہ ہندوستان کی "تہلکہ ڈاٹ کام" کئی خو فناک مجر مین کے جرم کومنظر عام پر لاچکی ہے ،اور اس کے مظلوموں کو مد د بھی ملی ہے، کیااس طرح کی کاروائی شرعاً جائز ہوگی ؟

جواب: اگریہ شظیمیں حکومت کی طرف سے اس قشم کے کاموں کے لئے مامور ہوں یاان کوان چیزوں کااختیار حاصل ہو تو ملکی مفادات اورامن عامہ کے مقاصد تحت یہ اقد امات درست ہیں،اس لئے کہ یہ بھی ملک کی ضرورت ہے اوران سے سب ہی کامفاد وابستہ ہے۔

#### مسروقه سافٹ ویر کی خرید و فروخت

سوال نمبر ۸- فنی ماہرین مخصوص مقاصد کے لئے سافٹ ویئر نیار کرتے ہیں؛ چونکہ اس کی تیاری کے مرحلہ میں کافی صرفہ آتا ہے، اور صلاحیتیں اور محنتیں خرچ ہوتی ہیں، اس لئے قانونی طور پر اس کو ان کی ملکیت مانا جاتا ہے اور اس کا قفل توڑ کر اس سے استفادہ کرنا قانوناً جرم مانا گیا ہے، توکیاکسی شخص کا اپنی صلاحیت

کے ذریعہ اس کا قفل توڑ دینا، پھر اس سے استفادہ کرنایا گاہکوں کو بیچناجائز ہو گا؟اور کیااس کااور اس سے خرید کرنے والے شخص کااس سافٹ ویئر کو فروخت کرنے میں ایک ہی حکم ہو گا؟

جواب: یہ چوری اور گناہ ہے،اور جولوگ اس میں شریک ہیں وہ سب گناہ گار ہیں ،اور جولوگ چوری کی چیز جاننے بوجھتے ہوئے خرید کر آگے بیچتے ہیں اوراس کا کاروبار کرتے ہیں وہ بھی اس جرم میں برابر کے شریک ہیں،حدیث یاک میں ہے:

عن أبي هريرة عن النبي—صلى الله عليه وسلم—أنه قال«من اشترى سرقة وهويعلم أنهاسرقةفقد شرك في عارها وإثمها 1236-

### دوسروں کے کمپیوٹر ہیک کرنایاان میں وائر س جھوڑنا

سوال نمبر ۹-: بعض او قات کسی شخص کے کمپیوٹر میں یا اس کے خاص پروگرام میں وائر س داخل ہو تاہے، یہ وائر س اسے نقصان پہنچاتے اور برباد کر دیتے ہیں، اس کا استعال خراب اور غیر اخلاقی مواد کو ضائع کرنے کے لئے بھی کیا جا سکتا ہے، اس پس منظر میں رہنمائی فرمائیں کہ دوسرے کے کمپیوٹر کوہیک کرنے یا اس پر وائر س چھوڑنے کا کیا تھم ہوگا؟

جواب: دوسرے کے کمپیوٹر میں اس کی مرضی کے بغیر تصرف کرنااوراس کو نقصان پہونچانا صرتے ظلم ہے، جس کی شریعت میں قطعی اجازت نہیں ہے۔ بدائع میں ہے:

ولا يجوز التصرف في ملك الغير بغير إذنه 1237

السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج  $\Delta$  ص  $\Delta$  حديث غبر : الاااالمؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي : علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق :الناشر : مجلس بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي : علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقود :  $\Delta$  دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد الطبعة : الطبعة : الأولى .  $\Delta$  عدد الأجزاء :  $\Delta$  من المحقود الكاساني الحنفي المحتود الكاساني الحنفي المحتود الكاساني المحتود الكاساني الطبعة الثانية  $\Delta$  من المحتود الكاساني الطبعة الثانية  $\Delta$  من المحتود الكاساني المحتود الكاساني الطبعة الثانية  $\Delta$  من المحتود الكاساني المحتود الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية المحتود الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية المحتود الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية المحتود الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية المحتود الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية المحتود الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية المحتود المحتود الكتب العلمية – المحتود ا

شامی میں ہے:

لَا يَجُوزُ التَّصَرُّفُ فِي مَالِ غَيْرِهِ بِلَا إِذْنِهِ1238\_

# محورسوم

#### سوشل میڈیایر آنے والی خبروں کو آگے بھیجنا

سوال نمبرا-: سوشل میڈیا اور الکٹر انک ذرائع ابلاغ سے بہت سی خبریں ایک دوسرے کو پہنچائی جاتی ہیں،ان میں بعض خبریں درست ہوتی ہیں، بعض قابل شخفیق اور بعض خلاف واقعہ،عام طور پر لوگ ان خبروں کوایک دوسرے کے پاس جھیجتے چلے جاتے ہیں اور اس طرح وہ خبر عام ہو جاتی ہے،اس لئے یہ بات قابل غورہے کہ کن خبروں کو آگے بڑھانا جائز ہے اور کن کو آگے بھیجنا درست نہیں؟اس سلسلے میں ضروری اصول متعین فرمائیں۔

جواب: سوشل میڈیااورالیکٹرانک ذرائع ابلاغ پر بہت سی خبریں خلاف واقعہ بھی ہوتی ہیں اس لئے ان کوبلا تحقیق آگے بھیجنادرست نہیں ہے، بے تحقیق خبر وں سے اکثر معاشر ہ میں فساد پیدا ہو تاہے، اور بہ کام فساد پیندلوگ کرتے ہیں، قر آن کریم میں ہے:

: وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ 1239

ترجمہ:اور جب ان کو کوئی بھی خبر پہنچتی ہے، چاہے وہ امن کی ہو یاخوف پیدا کرنے والی، توبیہ لوگ اسے (شخقیق کے بغیر) پھیلانا نثر وع کر دیتے ہیں۔

علامه ابن كثيراً س آيت كي تفسير مين لكھتے ہيں:

وقوله: {وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرُمِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ }إنكار على من يبادرإلى الأمورقبل تحققها، فيخبر بها ويفشيها وينشرها، وقد لا يكون لها

<sup>1238 -</sup> الدر الختار مع الشامي، كتاب الغصب بيروت: ١٩١/٩

<sup>1239 &</sup>lt;u>- النساء</u>

صحة.

حدیث میں آیاہے کہ کسی انسان کے جھوٹاہونے کے لئے یہ کافی ہے کہ وہ ہر سنی ہوئی بات کو دوسروں تک پہونجادے:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- «كَفَى بِالْمَرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَاسَمِعَ 1241

اسی لئے قرآن کریم نے ہدایت کی ہے کہ کسی خبر پریقین کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اس کی تحقیق کی جائے،ورنہ اکثروہ ندامت کا باعث ہوتی ہے:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو اإِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِفَتَبَيَّنُو اأَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ 1242

# کسی کے مراسلہ میں کمی بیشی کرنا

سوال نمبر ۲-: فنی مہارت کے ذریعہ غالباً بیہ بات بھی ممکن ہو گئی ہے کہ ایک شخص دوسرے شخص کو جو مر اسلہ لکھتاہے ،اس میں اضافہ یا کمی کر دی جائے ،اس کا کیا تھم ہے ؟

جواب: یہ دوہر اگناہ ہے،اس لئے کہ اس میں دوسرے کی چیز میں ناجائز تصرف کے علاوہ اس کی طرف غلط بات کا انتساب بھی ہے،جو کذب اورافتر اءہے۔

 $^{1240}$  - تفسير القرآن العظيم ج ٢ ص  $^{70}$  المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (المتوفى :  $^{1240}$  د  $^{1240}$  م المحقق : سامي بن محمد سلامة الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة : الثانية  $^{1420}$ ه -  $^{1999}$  م عدد الأجزاء :  $^{8}$ 

1241 - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ١ ص ٨ حديث غبر : ٧ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

1242 - الحجرات : ٢

# حکومت کاکسی کی نجی معلومات کوعام کرنا

سوال نمبر ۱۳-: کیا حکومت کو اس بات کا حق ہے کہ کسی شخص کی نجی معلومات کو دوسرے تک پہنچائے یالو گول میں عام کر دے ؟ اسی پس منظر میں سپریم کورٹ میں آدھار کارڈ سے متعلق مقدمہ چل رہا ہے۔

جواب: حکومت ہویا کوئی دوسر اشخص کسی کو بھی دوسر ہے کی نجی ملکیت میں جھانکنے، دخل دینے اوراس کوعام کرنے کی اجازت نہیں ہے، اسلام کے نز دیک امیر وفت کو بھی یہ اجازت نہیں ہے کہ کسی کے مکان میں مالک کی اجازت کے بغیر مقررہ دروازہ کے علاوہ کسی اورر استہ سے داخل ہونے کی کوشش کرہے، قرآن کریم میں اس مضمون کی بہت بامعنی آیت موجو دیے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُواعَلَى أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ 1243 وَتُسَلِّمُواعَلَى أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ 1243 انٹر نيٹ پر آنے والے تجارتی اشتہارات کو آگے بھیجنا

سوال نمبر ۱۳- انٹرنیٹ پر بہت سے تجارتی اشتہارات ڈالے جاتے ہیں، یا متعین اشخاص کو بھیج جاتے ہیں، اور ان سے خواہش کی جاتی ہے کہ وہ مختلف گروپ یا افراد کے ذریعہ سے لو گوں تک پیغام کو پہنچائیں، ان اشتہارات میں ایسی اشیاء کی ترغیب بھی ہوسکتی ہے جن کا استعال جائز ہو اور ایسی اشیاء کی بھی جن کا استعال جائزنہ ہو، ایسے اشتہارات کو پھیلانے اور دوسرے تک جھیخے کا کیا تھم ہو گا؟

جواب: انٹرنیٹ پر آنے والے تجارتی اشتہارات کو تمپنی کی تحقیق کئے بغیر آگے بھیجنا درست نہیں ہے، یااگر بھیجے تو ذریعۂ اطلاع کو واضح کر دے،اس لئے کہ ان میں ایسی اشیا کی تر غیب بھی ہوسکتی ہے جن کا استعال جائزنہ ہو، قر آن کریم نے معصیت میں تعاون اور شرکی اشاعت سے روکا ہے:

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>1243 -</sup> النور ٢4:

وَتَعَٰاوَنُواعَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَ الْعُدْوَانِ 1244 إِنَّ الَّذِينَ الْبُرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَ الْعُدْوَانِ الْهُمْ عَذَابٌ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ 1245\_

#### معزز شخصیات کے کارٹون بنانا

سوال نمبر ۵-انٹرنیٹ پرڈیجیٹل تصویر کی شکل میں کارٹون بھی بنائے جاتے ہیں،اس وقت یہ دریافت کرنا مقصود ہے کہ جو حضرات دریافت کرنا مقصود نہیں کہ ڈیجیٹل تصویر شرعاً تصویر ہے یا نہیں ؟ بلکہ یہ جاننامقصود ہے کہ جو حضرات ڈیجیٹل عکس بندی کوجائز تصور کرتے ہیں،ان کے نزدیک اس طرح کاکارٹون بنانا کیاجائز ہو گا؟ زیادہ ترایسے کارٹونوں میں طنز مقصود ہو تا ہے ،اور قانونی اعتبار سے ملک کے بعض معزز ترین عہدہ داروں کے علاوہ دوسروں کاکارٹون بناناممنوع نہیں ہے،ان کارٹونوں میں ایسا بھی ہو تا ہے کہ ایک شخص کا سرکسی اور شخص یا جانور کے جسم میں لگادیاجا تا ہے یا ایک شخص کی آواز کسی جانور کے ذریعہ پیش کی جاتی ہے،ایسالگتا ہے کہ جیسے گلاھابول رہاہے، کیا تعمیری تنقید کے جذبہ کے تحت اس طرح کے کارٹون بنائے جاسکتے ہیں؟

جواب: ان کارٹونوں کی بنیاد ہی طنز و تشنیع اوراستہزاء و تمسخر پرہے،اسلام اس کی اجازت نہیں

دیتا، اصلاح کے سنجیدہ طریقے بھی موجو دہیں، قرآن کریم میں ہے:

لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ 1246

ممسنح واستهزاء سے ہتک عزت ہوتی ہے جو ناجائز اور حرام ہے، حدیث شریف میں ہے:

كل المسلم على المسلم حرام عرضه وماله و دمه 1247

موبائل پر ہونے والی گفتگو کور یکارڈ کرنا

سوال نمبر ۲ – موبائل نمینیاں لو گوں کی آپسی گفتگو کو محفوظ کر کے حکومتوں کو فراہم کرتی ہیں

۲: المائده - 1<sup>244</sup>

<sup>1245</sup> **-** النور: ١٩

<sup>1246 -</sup>الحجرات: ١١

 $<sup>10^{4}</sup>$  -  $10^{4}$  البر والصلة، باب ما جاءفي شفقة المسلم على المسلم:  $10^{4}$ 

، كيان كايه عمل شرعاً جائز هو گا؟

جواب: اگر موبائل کمپنیاں حکومت کی طرف سے مامور ہیں تو پچھ مضا کقہ نہیں ، حکومت کو کبھی جرائم پیشہ افراد تک پہونچنے کے لئے ایسی ضرورت پیش آسکتی ہے:

فَقَدْ نُقِلَ عَنِ ابْنِ الْمَاجِشُونِ أَنَّهُ قَالَ: اللَّصُوصُ وَقُطَّاعُ الطَّرِيقِ أَرَى أَنْ يُطْلَبُوا فِي مَظَانِّهِمْ وَيُعَانَ عَلَيْهِمْ حَتَّى يُقْتَلُوا أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ بِالْهَرَبِ. وَطَلَبُهُمْ لاَ يَكُونُ إِلاَّ بِالتَّجَسُّسِ عَلَيْهِمْ وَتَتَبُّع أَخْبَارِ هِمْ. 1248

الضرورات تبيح المحظورات

والتداعلم بالصواب وعلمه اتم واحتكم

#### تجاويزاسلامك فقه اكيثرمي انڈيا

ا-اسارٹ فون موجودہ دور کی ایک اہم ایجادہے ، جس کے ساتھ منافع اور مفاسد دونوں وابستہ ہیں ،اگر اسارٹ فون کا استعال دینی ،علمی ،اصلاحی اور جائز مقاصد کے لئے کیاجائے تو درست ہے ،لیکن اگر غیر شرعی امور کے لئے کیاجائے تو درست نہیں ہے۔

۲-اسارٹ فون میں قرآن شریف اور دیگر دینی کتب کار کھنااوران سے استفادہ کرناجائزہے۔

سا-اگر موبائل میں قرآن مجید محفوظ ہو توجب تک آیات قرآنی اسکرین پر ظاہر نہ ہوں موبائل میں قرآنی اسکرین پر ہوں موبائل سیٹ قرآنی اسکرین پر محد کوبلاوضو چھونادرست نہیں ہوگا،اگر موبائل پر محددار ہوں تواسکرین والے حصہ کوبلاوضو چھونادرست نہیں ہوگا،اگر موبائل پر

<sup>1248 -</sup> الموسوعة الفقهيم : ١٩٢٠ /١٠

<sup>1249</sup> الاشياه و النظائر: ٢٣

اسکرین گارڈ اور گلاس لگے ہوئے ہوں تب بھی یہی حکم ہو گا۔

۳- دینی معلومات اور مفید باتوں پر مبنی پیغامات خواہ تحریر کی شکل میں ہوں یا کسی اور شکل میں انہیں صراحتاً یا دلالۃ اجازت کی صورت میں آگے بھیجنا درست ہے۔ ۵- کسی ضرورت شرعی کے بغیر کسی مر د کاغیر محرم عورت کو یا کسی عورت کاغیر محرم مرد کو میسیج کرنا جائز نہیں ہے۔

۲- مختلف عمومی مصالح اور حفاظتی مقاصد کے پیش نظر دینی مدارس ، مساجد و دیگر ضرورت کی جگہوں میں سی سی ٹی وی کیمر ہ نصب کرنا درست ہے۔

2- انٹر نیٹ پر کسی کی محفوظ معلومات کا قفل توڑناجائز نہیں ہے ،اوراس کو آگے بڑھانے کا بھی یہی تھم ہے۔

۸-شوہر وبیوی کارشتہ باہمی اعتماد پر مبنی ہو تاہے ،اس لئے عام حالات میں ایک دوسرے کی اطلاع کے بغیر ایک دوسرے کی معلومات حاصل کرنادرست نہیں ہے
 ۹- نجی زندگی کا تحفظ ہر انسان کا بنیادی حق ہے، لہذاکسی ضرورت کے بغیر دوسروں کی خفیہ معلومات حاصل کرنا جائز نہیں ہے۔

• ا – اگر کسی کو دوسر بے شخص کی خفیہ معلومات حاصل ہو جائیں ، اوران معلومات سے واضح ہو کہ وہ کسی اور کو نقصان بہونچانے کاارادہ رکھتا ہے ، تواس شخص کے لئے اس دوسر بے آدمی کو صورت حال سے واقف کر انادرست ہے۔

ا ا – سوشل میڈیا اکاؤنٹ رکھنے والے نے مخصوص معلومات کو خفیہ رکھا ہو تواس کی اجرت لینا جائز اجازت کے بغیر ڈاٹا جمع کرنا اور کسی کمپنی کو ڈاٹا فر اہم کرنا اور اس کی اجرت لینا جائز نہیں ہے۔

۱۲- مجرم کے جرائم پر شہادت فراہم کرنے کے لئے خفیہ کیمرہ استعال کرنادرست ہے۔ ۱۳-سافٹ ویر بنانے میں کافی محنت صلاحیت اور بڑاسر مایہ خرج ہو تاہے، وہ بنانے والے کی ملکیت ہے، اس کئے اس کا قفل توڑنااوراس کی خرید فروخت کرنا جائز نہیں

۱۷- کسی کے کمپیوٹر کوہیک کرنایااس پر وائر س جھوڑناجائز نہیں ہے ،البتہ مخرب اخلاق اور مضر مواد کوضائع کرنے کے لئے اس کا استعمال کیاجا سکتا ہے۔

10-جس خبر کامصدقہ ہونامعلوم ہواوراس کو پھیلانے سے کسی ضرر کااندیشہ نہ ہوتواسے آگے بڑھانادرست ہے ،البتہ جو چیز خلاف واقعہ یا قابل تحقیق یامضر ہو،اسے آگے بڑھانادرست نہیں ہے۔

۱۷- کسی کے مر اسلہ اور تحریر میں کمی بیشی کرناجائز نہیں ہے۔

ے ا- حکومت یاکسی اور کے لئے درست نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی نجی معلومات

کواس کی اجازت کے بغیر دوسروں تک پہونچائے یالو گوں میں عام کرے۔

۱۸-جن اشیاء کااستعمال در ست ہے ،ان کی تشہیر بھی در ست ہے ،بشر طیکہ تشہیر

کے طریقہ میں کوئی خلاف شرع بات نہ ہو۔

19- شمسنحر اوراستہز اء کے طور پر کسی کا کارٹون بنانا جائز نہیں ہے۔

۲۰-موبائل کمپنیوں کالوگوں کی آپسی گفتگو محفوظ کرکے حکومت کویاکسی اور کو فراہم کرناامانت میں خیانت ہے اس لئے اس کی اجازت نہیں ہوگی <sup>1250</sup>۔

-----

